



قم / خيابان شهداء (صفائيه)/كوچه ٢٣/ پلاك ٥ صندوق پستی: ۴۷۱ – ۱۸۵۵ کد پستی: ۴۵۴۳۹ – ۳۷۱۳ تلفكس: ۶ - ۷۸۳۳۳۴۵ (۲۵۱)

Web site:www.intizar.ir Email: research@intizar.ir

#### • مدير مسئول و سردبير:

سيدمسعود پورسيداقايي

ا ● هيأت تحريريه:

حجة الاسلام والمسلمين سيدمسعود پورسيداقايي (اجتهاد، مدرس سطوح عاليه حوزه) حجة الاسلام والمسلمين محمد تقى هادى زاده (اجتهاد، مدرس سطوح عاليه حوزه) حجة الاسلام والمسلمين دكتر على الهبداشتي (استاديار دانشگاه قم) حجة الاسلام والمسلمين دكتر فتحاله نجارزادگان (دانشيار دانشكدهٔ الهيات دانشگاه تهران) حجة الاسلام والمسلمين دكتر غلامرضا بهروز لك (استاديار دانشگاه باقرالعلوم) حجة الاسلام والمسلمين دكتر حميد پارسانيا (استاديار دانشگاه باقرالعلوم) حجة الاسلام والمسلمين دكتر محمدرضا جباري (استاديار موسسه علمي پژوهشي امام خميني «ره» قم) حجة الاسلام والمسلمين دكتر رضا حاج ابراهيمي (استاديار دانشگاه صنعتي امير كبير تهران) حجة الاسلام والمسلمين دكتر عبدالحسين خسرو پناه (استاديار پژوهشگاه فرهنگ و انديشه اسلامي قم) دكتر فرح رامين (استاديار دانشگاه قم)

> حجة الاسلام والمسلمين دكتر عزالدين رضانژاد (هيات علمي جامعه المصطفى العالمي قم) حجة الاسلام والمسلمين دكتر نجف لك زايى (استاديار دانشگاه باقرالعلوم)

حجة الاسلام والمسلمين دكتر ابوالفضل محمودي (استاديار دانشگاه اَزاد واحد قم)

• طراح گرافیک:

رسول محمدي

• سرويراستار:

سيدرضا سجادى نژاد

ويراستاران:

صادق دهقان، على رضا جوهرچى، ربابه ربّانى

• نمونه خوانان:

نرگس صفرزاده، وجیهه سادات شهیدی

• واژه نگاران:

على قنبرى، ناصر احمدپور، جاويد نعيمى

• مدير اجرايي:

حبيب مقيمي

• مدير پخش:

مهدى كمالي

مرکز پخش: ۴۵ متری صدوق، ۲۰ متری فجر، پلاک ۱۱۲

تلفن : ۲۹۴۰۹۰۲

قیمت: ۱۵۰۰ تومان تيراژ: ۱۰۰۰۰نسخه







#### سرمقاله

مهدویت و رویکردها /۵ سر دبیر

## قرأن و حديث

بررسی روایات علایم ظهور(نفس زکیه) /۷ محمد علی قاسمی امام مهدی احیاگر شریعت(۱) /۲۹ نصرت الله آیتی

## کلام و عرفان

نقش مردم در تعجیل ظهور /۵۷ قنبر علی صمدی علم غیب امام از منظر عقل /۷۳ محبوبه ابراهیمی

## تاريخ

۱۹۹/مربوط به مهدویت در حوزه بغداد/۹۹ رسول رضوی اندیشه مهدویت در میان نظام شاهیان/۱۱۳ سید مهدی حسینی عرب

## حقوق و سیاست

همگرایی مهدویت باورانه در مصاف با واگرایی طرح خاور میانه بزرگ /۱۲۷ محسن قنبری

## روان شناسی و علوم تربیتی

مهدویت واصول نظام تربیتی اسلام/۱۵۳ غلامرضاصالحی

#### ادیان و مذاهب

آرمان موعود در مسیحیت/۱۷۳ مهراب صادقنیا

#### فرق انحرافي

بهائیت در سایه استعمار/۱۸۵ امیرعلی حسن لو اگر ما خودمان را به صلاح نزدیک تر کنیم، روز ظهور امام زمان (ارواحنافداه) نزدیک تر خواهد شد؛ همچنان که شهدای ما با فدا کردن جان خودشیان آن روز را نزدیک تر کردند.

مقام معظم رهبری (مدظله العالی)

# مهدویت و روی کردها

(گزاره، آموزه، دکترین)

 $^*$ سیّد مسعود پور سیداؔقایی

السلام عليك ايها المقدم المأمول

سلام بر یگانه پیشوای آرمانی بشر، پیشوایی که کانون همه آرمانهای بشریت است.

اندیشـه مهدویت در میان اندیشـههای دینی، جایگاه بسـیار رفیعی دارد؛ اندیشهای اسـت که رمز هویت شیعه به شـمار میرود (من مـات و لم یعرف امـام زمانه مات میتـة جاهلیة) و نگاهی جدی و عمیـق به آینده جهان و بشـریت دارد و قریـب به چندین هزار روایـت را به خود اختصاص داده است. انقلاب اسلامی ایران، میوه این شجره طیبه است؛ شجرهای که اصلها ثابت و فرعها فی السها تؤتی اُکلها کلّ حین بإذن ربّها (سوره ابراهیم، ۲۵-۲۴). انقلابی که زمینهسـاز ظهور حضرت است و تا روز موعود با رهبری فقیهان و نایبان آن حضرت برقرار است.

می توان به اندیشـه مهدویت با سه روی کرد پرداخت: آموزه، گزاره و دکترین.

۱. گـزاره: مـراد از روی کرد گزارهای یـا تکوارهای، پرداختن به موضوعات، مسـائل، روایات، توقیعات، ادعیه، داسـتانهای مهدوی یا بخشـی از آنها به صورت موردی و جزئی است.

7. آموزه: به روی کرد جامع و سامان مند در برابر نگاه گزارهای و موردی آموزه می گویند. آموزه مهدویت مجموع معارف منسجم و نظام مند در مورد حضرت مهدی است. توضیح بیشتر این آموزه چنین است: اعتقاد به وجود امامی که وارث فرهنگ وحی است. جهانیان در انتظار او به سر می برند و رسالت زمینه سازی ظهور او را برعهده دارند. او در حضور و غیبت خود حرکت جامعه جهانی و به طور خاص جوامع اسلامی را در رسیدن به جامعه آرمانی و

پیروزی حق بر باطل، هدایت و مدیریت می کند.

۳. دکترین: دکترین به معنای نظریه و اصول راهبردی است؛ نظریهای راهبردی به همراه اصول برگرفته از آن. دکترین مهدویت نظریه و اصول راهبردی برگرفته از آموزه مهدویت است.

در ایـن روی کرد به روایات مهدوی به صورت منفرد و جزئی یا آمـوزه مهدویت به صورت کلّی و مجموعی نظر نمیشـود، بلکه باید به آموزه مهدویت و مجموعه روایات مهدوی نقبی زد و با نگرشـی خاص هر آنچه را می تواند خاسـتگاهی برای اصول راهبردی و راهنمای عمل باشـد، اسـتخراج کرد. مجموعه این نظریـه و مؤلفههای آن به همراه اصول راهبردی برگرفته از آن را که ناظر به حوزه عمل است، دکترین مهدویت می گوییم.

برخی از عناصر و مؤلفههای دکترین مهدویت عبارتند از: توجه به جاهگاه و نقش امام در عصر غیبت کبری، انتظار و ویژگیهای جامعه منتظر، حاکمیت جهانی اسلام به رهبری امام معصوم، جامعه موعود و آرمانشهر مهدوی. از هریک از این مؤلفهها یا ترکیب آنها اصولی راهبردی میتوان به دست آورد؛ اصولی که راهنمای عمل ما در عرصههای مختلف حیات جمعی و جهانی باشد.

پرواضح است که هر سه روی کرد به ویژه روی کرد دکترین، کاملاً تخصصی و دشوار است و پژوهش گران و نخبگان حوزه و دانشگاه برای دستیابی به آنها به صورت عمیق و روش اجتهادی زحمات فراوانی باید متحمل شوند که هنوز در آغاز راهیم.

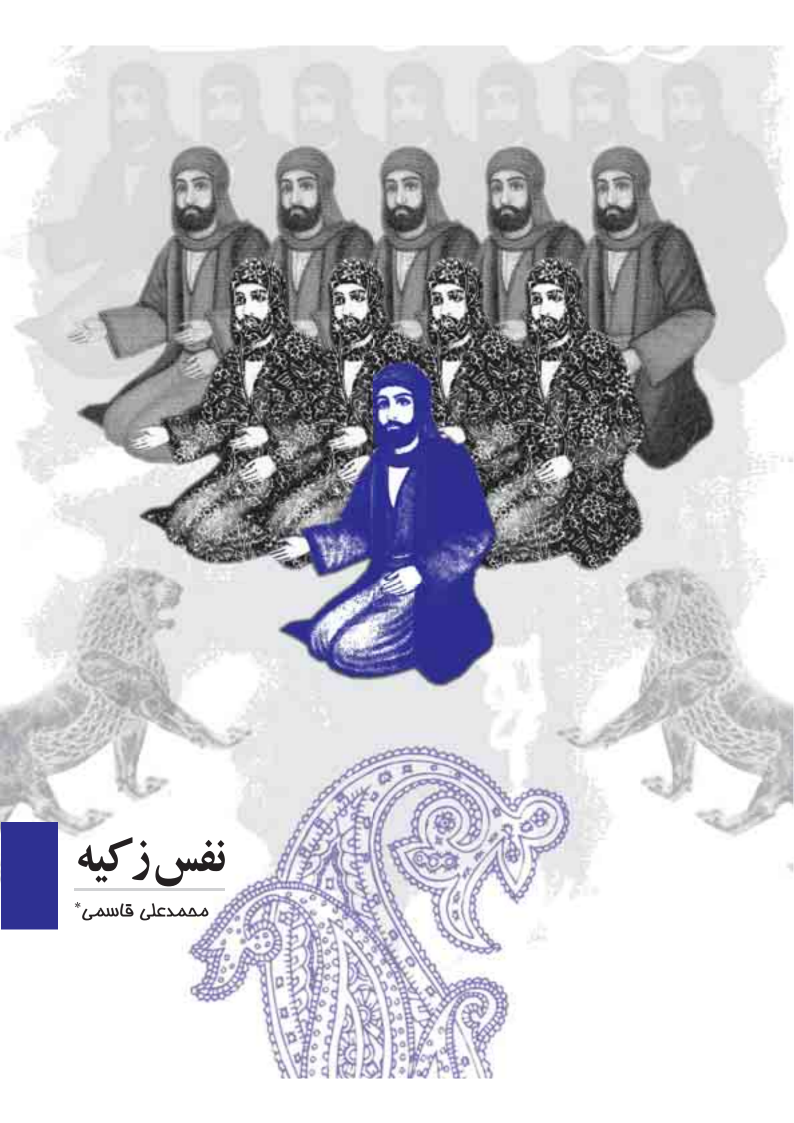
دریا و کوه و ره و من خسته و ضعیف ای خضر پی خجسته! مدد کن به همتم (حافظ)

\*(مدرس دروس خارج حوزه علمیه و ریاست مرکز تحقیقات مهدویت)

۱. سه معنا از اصطلاح دکترین می توان اراده کرد: نظریه راهبردی با قابلیت

ارائه اصول راهبردی، نظریـه راهبردی به همراه اصول راهبردی براَمده

از آن، اصول راهبردی.



چکیده

کشته شدن نفس زکیه از نشانههای ظهور امام مهدی به شمار میرود که در روایات متعددی به آن اشاره شده و در زمره علایم حتمی ظهور قرار گرفته است. روایات، این شخصیت را با عنوانهایی چون «النفس الزکیه»، «نفس حرام»، «الدم الحرام» و... میخوانند.

در مــورد نام وی قاطعانه نمی توان قضاوت کرد، اما به یقین وی از خاندان قریش است. مجموعهای از احادیث، محل شهادت او را شهر مکه و میان رکن و مقام و زمان شهادت او را نزدیک به ظهور امام مهدی و بلکه پانزده شب پیش از ظهور بیان کردهاند.

درباره نسبت میان نفس زکیه یاد شده و محمد بن عبدالله بن حسن بن علی بن ابی طالب که در زمان امام صادق به دست منصور عباسی کشته شد و به نفس زکیه مشهور بود، اختلاف نظر است؛ مرحوم سیدمحمد صدر این دو شخصیت را یک نفر می داند، اما به نظر می رسد که طبق روایات، این دو نفر متفاوت هستند. بر این اساس، باید منتظر کشته شدن نفس زکیه باشیم.

واژگان کلیدی

نفس زكيه، نشانههاى ظهور، علايم حتمى، محمد بن عبدالله.

کشــته شدن نفس زکیه، از نشانههایی است که در احادیث متعدد به آن اشاره گردیده و از نشانههای حتمی ظهور شمرده می شود.

این نوشـتار می کوشـد ابعاد مختلف این موضوع را تبیین نماید و با استناد به سخنان پیشوایان دینی از ابهامات این مسئله بکاهد.

### قتل نفس زکیه از نشانههای پنجگانه

از مجموع علایم ظهور در روایات، در پنج نشانه به صورت ویژه و مستقل سخن به میان آمده است. اهمیت این نشانهها را هم از تعدد این روایات و هم از جداسازی و بیان این نشانهها به شکل مستقل میتوان دریافت. کشته شدن نفس زکیه از نشانههای پنج گانهای به شمار میرود که در تعدادی از روایات به آن تصریح شده است. امام صادق در حدیث معتبری می فرماید:

خمس علامات قبل قيام القائم: الصيحة و السفياني و الخسف و قتل النفس الزكية و الياني"...؟

پیش از ظهور حضرت مهدی پنج نشانه تحقق پیدا می کند: صیحه آسمانی، خروج سفیانی، فرورفتگی در بیداء (مکانی نزدیک مکه)، کشته شدن نفس زکیه و خروج یمانی.

سپس امام در پاسخ به عمر بن حنظله درباره همراهی با فردی از اهل بیت که پیش از تحقق این نشانهها خروج کرده، فرمودند: خیر!

امام صادق در روایت دیگری به ابوبصیر فرمودند:

... يا أبامحمد إنّ قدّام هذا الأمر خمس علامات أو لاهنّ النداء في شهر رمضان و خروج السفياني و خروج الخراسانيّ و قتل النفس الزكيّة و خسف بالبيداء؟ اى ابومحمد، پيش از اين امر، پنج علامت روى خواهد داد كه اولين آنها نداء در ماه رمضان و سيس قيام سفياني و خراساني و كشته شدن نفس زكيه و خسف ببداء است.

## حتمى بودن نشانه نفس زكيه

از دیگر ویژگیهایی که در روایات برای کشته شدن نفس زکیه بیان شده و اهمیت این رخداد را مینماید، حتمی بودن این واقعه است. روایات متعددی با تعابیر مختلفی چون «محتوم»، «لابد ان یکون»، «لایخرج حتی» و... این مطلب را بیان می کنند. پسش



کشته شدن نفس زکیه، از نشانههایی است که در احادیث متعدد به آن اشاره گردیده و از نشانههای حتمی ظهور شمرده می شود.

## ابوحمزه ثمالی از امام صادق چنین سوال می کند:

إنّ أباجعفر كان يقول: إنّ خروج السفيانيّ من الأمر المحتوم؟ قال [لي]: نعم و اختلاف ولد العبّاس من المحتوم و قتل النفس الزكيّة من المحتوم و ... به امام باقر پيوسته مى فرمودند خروج سفيانى از علايم حتمى است. امام صادق در پاسخ فرمودند: بله و اختلاف فرزندان عباس و كشته شدن نفس زكيه از محتومات است و ... .

مطلب یاد شده، در حدیث حمران بن اعین از امام صادق با تأکید بیشتری تبیین شده است. آن حضرت در حدیث یاد شده می فرماید:

من المحتوم الذي لابد أن يكون من قبل قيام القائم، خروج السفياني، وخسف بالبيداء و قتل النفس الزكية و المنادي من السهاء؟

از نشانههای حتمی که چارهای از تحقق آنها پیش از قیام امام مهدی نیست، قیام سفیانی، فرو رفتن در سرزمین بیداء، کشته شدن نفس زکیه و منادی آسمانی

واژه «لابد» در این حدیث، بیشتر از احادیث پیشین، بر حتمی و یقینی بودن این نشانهها تأکید می کند. بنابراین، با توجه به روایتهای پیش گفته، کشته شدن نفس زکیه از نشانههای حتمی ظهور است.

## معناى نفس زكيه

ز کات در لغت عرب به معنای طهارت و رشد و نمو آمده است.  $^{\mathsf{V}}$  بر این اساس، در معنای نفس زکیه دو احتمال وجود دارد:

۱. به معنای نفس طاهر، یعنی شخصی که گناهی مرتکب شده است؛

به معنای شخصیت متکامل و رشد یافته است.
 قراینی برای تأیید معنای اول وجود دارد:

۱. در برخی از روایات درباره این موضوع به جای استعمال

واژه نفـس زکیه، واژه «الدم الحـرام» و یا «نفس حرام» به کار رفته است. امام علی در حدیثی فرمودهاند:

ألا أُخبركم بآخر ملك بني فلان، ... قتل نفس حرام في يوم حرام...؟^

آیا شــما را از زمان به پایان رســیدن سلطنت خاندان فلان خبر ندهم؟ ... هنگام کشته شدن نفسی حرام در روزی حرام... .

واژه حرام، در این روایت به معنای ممنوع است، یعنی آن که او را به دلیل پاکی و بی گناهیاش نباید کشت. بنابراین، واژه نفس زکیه که در دیگر روایات به کار رفته نیز به معنای شخصیت یاک و بی گناه خواهد بود.

۲. در روایت سلمان در توصیف نفس زکیه، چنین آمده ست:

أما إنّى سأحدَّثُكم بالنفس الطيّبة الزكية و تضريح دمه بين الركن و المقام... ؟ •

من شما را از نفس پاک و بی گناه و کشته شدن او میان رکن و مقام خبر میدهم.

در این روایت نیز نفس زکیه به طیبه توصیف شده و به معنای شخصیت پاک و بی گناه است.

علاوه بر این، از واژه نفس زکیه در قرآن کریم نیز استفاده شده و به معنای شخصیت پاک و بی گناه آمده است:

أُقَتَلْتَ نَفْسًا زَكِيَّةً بِغَيْرِ نَفْس ؟ '` آيا شـخص بيگناهي را بدون اينكه كسـي را به قتل رسانده باشد كشتي؟

به نظر میرسد این واژه در روایات به همان معنای قرآنیاش به کار رفته است.

قراین زیر معنای دوم را تأیید می کنند:

۱. بی تردید ظهور امام عصر مهمترین رخداد عالم وجود خواهد بود و کشته شدن نفس زکیه از نشانههای چنین حادثه بزرگی است. ایفای نقش علامت برای این واقعه بی بدیل، زمانی امکان می پذیرد که این علامت، اهمیت ویژه و در نتیجه انعکاس وسیعی داشته باشد. چنین چیزی جز با برجسته بودن شخصیت

۲. تعدد روایاتی که به این حادثه اشاره دارند و تأکید پیشوایان دینی بر حتمیت این رویداد، اهمیت فوق العاده آن و مهم بودن شخصیت نفس زکیه را مینمایاند.

۳. انتخاب مسـجدالحرام برای کشتن نفس زکیه، نشان میدهد که قاتلان نمی توانند او را دستگیر نمایند و یا زمان ندارند که او را از مسجدالحرام بیرون ببرند و مصلحت آنها در هتک حرمت مسـجدالحرام و کشتن او در این مکان مقدس است. (وجود ویژگیهای یاد شده برجسته بودن این شخصیت را مینماید.

اگر از قراینی که در تأیید معنای دوم گذشت، نتوان اثبات کرد که نفس زکیه معنای شخصیت برجسته و ممتاز دارد، به یقین می توان گفت که مصداق نفس زکیه، شخصیتی برجسته و ویژه است.

در صورتی که نفس زکیه به معنای پاکی و برائت باشد، در مصداق آن دو احتمال وجود دارد:

۱. او شخص بی گناه معینی است که در زمان و مکان خاص و با کیفیتی خاص کشته ی شود؛

7. یکی از آثار دوران فتنه و انحراف در آخرالزمان کشته شدن تعدادی از انسانهای بی گناه است. بنابراین، نفس زکیه معنای کلی و فراگیر دارد و به شخص معینی اشاره نمی کند. ۱۲

به نظر میرسد، بنابر ظاهر واژه نفس زکیه، او یک نفر بیشتر نیست و از سوی دیگر، سایر خصوصیاتی که در روایات برای وی بیان شده، مانند روایات یکه نام او را ذکر یا فاصله میان کشته شدن او و ظهور را بیان نمودهاند و...، به وحدت مصداق این واژه و نه عام و کلی بودن آن دلالت دارند. از این رو، حمل نفس زکیه بر معنای عام آن، بدون دلیل و بلکه مخالف با ظاهر روایات است.

### ویژگیهای نفس زکیه

الف) نام نفس زكيه

پارهای از احادیث نام نفس زکیه را «محمد» معرفی کردهاند، امام باقر در این باره فرموده است:

اسمه محمّد بن الحسن ١٣٠

اسم نفس زكيه محمد فرزند حسن است.

از امام صادق نیز روایت شده است:

... و قتل غلام من آل محمّد بين الركن و المقام اسمه محمّد بن الحسن و لقبه النفس الزكية ... ؟ ١٠

بی تردید ظهور امام عصر مهمترین رخداد عالم وجود خواهد بود و کشته شدن نفس زکیه از نشانههای چنین حادثه بزرگی است. ایفای نقش علامت برای این واقعه بیبدیل، زمانی امکان می پذیرد که این علامت، اهمیت ویژه و در نتیجه انعکاس و سیعی داشته باشد.

[قائم هنگامی قیام میکند که] ... نوجوانی از اهل بیت پیامبر که لقبش نفس زکیه است، میان رکن و مقام کشته شود... .

#### ب) لقب نفس زكيه

اکثر روایاتی که ابعاد مختلف کشته شدن نفس زکیه را شرح دادهاند، برای اشاره به این شخصیت از لقب او (نفس زکیه) بهره گرفتهاند، نه نام واقعی وی.

امام صادق درباره سخن امام باقر که پیوسته خروج سفیانی را از نشانههای حتمی میشمرد، فرمود:

نعم، و اختلاف ولد العبّاس من المحتوم و قتل النفس الزكيّة من المحتوم و خروج القائم من المحتوم؟٥٩

بلی، اختلاف فرزندان عباس و کشته شدن نفس زکیه حتمی است و خروج قائم نیز حتمی به شــمار می اَید.

امام صادق در پاسـخ به پرسشی درباره هنگام قیام قائم، فرمود:

و خروج السفيانيّ من الشام و اليانيّ من اليمن و خسف البيداء و قتل غلام من آل محمّد بين الركن و المقام اسمه محمّد بن الحسن و لقبه النفس الذكتة ١٤٠٤

هنگام قیام سفیانی از شام و قیام یمانی از یمن و فرو رفتن در بیداء و کشته شدن نوجوانی از خاندان پیامبر در میان رکن و مقام بوده که نامش محمد بن الحسن و لقبش نفس زکیه است.

پیشوایان دینی برای اشاره به نفس زکیه، از واژههای دیگری نیز استفاده کردهاند، گرچه ممکن است در اصطلاح به آنها لقب گفته نشود. واژههای یاد شده، بدین قرارند:

١. النفس

امام صادق در حدیث معتبری فرمودند:

أمسك بيدك هلاك الفلاني و خروج السفياني و قتل

النفس و جیش الخسف و الصوت... ؟ ۱۷ هلاکت فلانی و خروج سفیانی و کشته شدن نفس و سپاهی که در زمین فرو می رود و ندا را را با دستت بشمار... .

به نظر می رسد، به قرینه دیگر روایاتی که کشته شدن نفس زکیه را در کنار خروج سفیانی، ندای آسمانی و خسف بیداء آوردهاند، «نفس» در این روایت نیز همان نفس زکیه است.
۲. نفس حرام

#### امام على در روايت معتبرى فرمودهاند:

ألا أُخبر كم بآخر ملك بني فلان؟... قتل نفس حرام في يوم حرام في بلد حرام عن قوم من قريش...؟^^ آيا شما را از زمان به پايان رسيدن حكومت خاندان فلان خبر ندهم؟... هنگام كشته شدن نفسى حرام در روزى حرام در سرزميني حرام از تيره قريش...

٣. النفس الطيبة الزكيّة

امام صادق از سلمان چنین روایت می کند:

أما إنّي سأُحدّثكم بالنفس الطيّبة الزكيّة و تضريح دمه بين الركن و المقام؛ ١٩

آگاه باشید! من شما را از نفس پاک و بی گناه و کشته شدن او میان رکن و مقام خبر می دهم.

۴. غلام من آلمحمد

امام باقر در این باره فرمود:

... و قتل غلام من آل محمد بين الركن و المقام السمه محمّد بن الحسن النفس الزكيّة؛ ٢٠

[از علایم ظهور] کشته شدن نوجوانی از خاندان پیامبر در میان رکن و مقام است که محمد بن حسن، نفس زکیه نام دارد.

۵. الدم الحرام

امام على در اينباره فرمودند:

لايطهّر الله الأرض من الظالمين حتّي يسفك الدم الحرام؛ ٢١

در این روایت به نفس زکیه تصریح نشده، اما با توجه به دیگر روایاتی که در مقام شرای علایم پیش از ظهور از کشته شدن تنها یک شخصیت مهم گزارش دادهاند، میتوان مطمئن شد که خون حرام در این روایت، همان نفس زکیه است.

ج) نسب نفس زکیه

روایات به چند صورت از نسب نفس زکیه سخن گفتهاند:

۱. از خاندان قریش

امام على در روايت معتبرى فرمودهاند:

ألا أُخبر كم بآخر ملك بني فلان؟ قلنا بلي يا أمير المؤمنين. قال: قتل نفس حرام في يوم حرام في بلد حرام عن قوم من قريش، ٢٢

آیا شما را از زمان به پایان رسیدن حکومت فلان خبر ندهم؟ گفتیم آری یا امیرالمؤمنین. حضرت فرمود هنگام کشته شدن نفسی حرام در روزی حرام در شهری حرام از تیره قریش.

۲. از خاندان پیامبر و فرزند حسن

امام باقر فرمودند:

... وقتل غلام من آل محمّد بين الركن و المقام اسمه محمّد بن الحسن النفس الزكيّة. ٢٢

این روایت از امام صادق <sup>۲۴</sup> و سفیان بن ابراهیم الجریری<sup>۲۵</sup> از اصحاب امام باقر نیز نقل شده است.

بنابر این سه روایت، نفس زکیه از خاندان پیامبر به شمار میرود، اما درباره محمد بن حسن دو احتمال وجود دارد:

الف) منظور از حسن، امام حسن مجتبی است؛

ب) منظور از حسن، پدر حقیقی و بدون واسطه اوست.

بر این اساس، از این روایات نمی توان حسنی بودن (انتساب نفس زکیه به خاندان امام حسن مجتبی ) را استفاده کرد. البته احتمال این که نام پدر حقیقی نفس زکیه حسن باشد، بسیار بعید می نماید؛ چراکه در روایات برای پدر نفس زکیه موقعیت مهم یا فعالیت خاصی بیان نشده است. وی شخصیتی عادی و معمولی خواهد داشت. از این رو، ذکر نام وی در روایات و تأکید بر این که نفس زکیه فرزند چنین پدری است، توجیه معقول و منطقی ندارد.



٣. از خاندان امام حسین

امام باقر فرمودند:

... و النفس الزكية من ولد الحسين...؟ و نفس زكيه از فرزندان حسين است...

عیاشی در تفسیر خود از امام باقر روایت یاد شده را نقل مرسل کرده است. این روایت، با الفاظی مشابه به سند معتبر در کتاب غیبة نعمانی ۲۰ نیز وجود دارد. مقایسه فقرات این دو روایت و نقل شدن آن دو از جابر جعفی، از امام باقر نشان می دهد که این دو حدیث جز یک حدیث نیستند. اما از آنجا که جمله «والنفس الزکیّة من ولد الحسین» در کتاب غیبة نعمانی که سند معتبری دارد، نیامده است، به روایتی که نفس زکیه را از فرزندان امام حسین می داند نیز به دلیل ضعف سند و هم به دلیل فقدان این فقره در نقل دیگر همان روایت، نمی توان اعتماد کرد.

بنابرایی، به دلیل روایت معتبر به قریشی بودن نفس زکیه می تــوان رأی داد، اما در مورد دیگر جزئیات نســب نفس زکیه به جهــت فقدان دلیل متقن نمی تــوان قاطعانه اظهار نظر کرد. البته کتاب شریف کافی در روایتی صحیح، کشته شدن شخصی حسنی را اندکی پیش از ظهور گزارش کرده، اما از آنجا که دلیل قاطعانه ای بر یکی بودن حسـنی یاد شــده بــا نفس زکیه وجود ندارد، نمی توان آن را بر انتساب نفس زکیه به خاندان امام حسن مجتبی دلیل دانست، گرچه احتمال آن وجود دارد.

... و یستأذن الله فی ظهوره فیطّلع علی ذلك بعض موالیه، فیأتی الحسنیّ فیخبره الخبر فیبتدر الحسنیّ إلی الخروج فیثب علیه أهل مکّة فیقتلونه و یبعثون برأسه إلی الشامیّ فیظهر عند ذلك صاحب هذا الأمر؟^^ ... و مهدی از خداوند درباره ظهورش اجازه می خواهد. پس یکی از موالیان آن حضرت از این موضوع آگاه می شود و نزد حسنی می آید و او را از این خبر آگاه می کند و حسنی در قیام بر آن حضرت پیش دستی می کند، پس مردم مکه بر او می شورند و او را به قتل می رسانند و سرش را نزد شامی می فرستند. در این هنگام صاحب این امر ظهور می کند.

ایـن احتمال را روایتی تأیید می کند که کشـته شـدن نفس زکیه را به فرمان سـفیانی میدانـد، ۲۹ همچنان که طبق روایات بالا، فرسـتاده شدن سر نفس زکیه برای شامی کشته شدن وی را به دستور سفیانی نشان میدهد.

#### هدف نفس زكيه

روایت صحیح و اساد تاریخی کاملی در زمینه هدف نفس زکیه و اقدامات او که سبب شهادت وی می گردد، به دست ما نرسیده است. اما بر اساس حدیثی از امام باقر ، امام عصر نفس زکیه را به نمایندگی خویش به سوی مردم مکه می فرستد تا حجت و برهان بر آنها تمام گردد. ابوبصیر از امام باقر در ضمن حدیثی طولانی چنین نقل می کند:

يقول القائم لأصحابه: يا قوم، إنّ أهل المكّة لايريدونني و لكني مرسل اليهم لأحتج عليهم بها ينبغي لمثلي أن يحتج عليهم، فيدعو رجلاً من أصحابه فيقول له: إمض إلي أهل مكّة فقل يا أهل مكّة أنا رسول فلان إليكم و هو يقول لكم: إنّا أهل بيت الرحة و معدن الرسالة و الخلافة و نحن ذرّيّة محمّد و ابتر منّا حقّنا منذ قبض نبيّنا إلي يومنا هذا فنحن و ابتر منّا حقّنا منذ قبض نبيّنا إلي يومنا هذا فنحن الكلام أتوا إليه فذبحوه بين الركن و المقام و هي النفس الزكيّة، فإذا بلغ ذلك الإمام قال لأصحابه: ألا أخبرتكم أنّ أهل مكّة لايريدوننا...؟"

قائم به یارانش می فرماید: ای قوم من، مردم مکه مرا نمی خواهند، ولی برای آنکه آنگونه که برای همانند من شایسته است، حجت را بر آنها تمام کنم، فرستاده ای به سوی ایشان می فرستم. سپس یکی از یارانش را فرا می خواند و به او می فرماید: به سوی اهل مکه برو و به آنها بگو ای مردم مکه من فرستاده فلانی مکه برو و به آنها بگو ای مردم مکه من فرستاده فلانی (حضرت مهدی ) به سوی شما هستم و او برای شما چنین پیغام فرستاده است که ما خاندان رحمت و جایگاه رسالت و خلافت هستیم، ما از نوادگان حضرت محمد و سلاله پیامبران هستیم، به ما

ظلم شده و آزار رساندهاند و ما را سرکوب کردهاند، از زمان رحلت پیامبر تا به امروز، حق ما را گرفتهاند، از شما طلب یاری میکنیم، پس یاری مان کنید. وقتی سخن این جوان تمام می شود، به او هجوم می آورند و در میان رکن و مقام او را سر می برند. چون خبر این ماجرا به امام مهدی می رسد، به یاران خویش می فرماید: آیا شما را خبر ندادم که اهل مکه ما را نمی خواهند....

بر اساس دلالت این حدیث که سند معتبری نیز ندارد، رسالت مهم نفس زکیه نمایندگی امام عصر و هدف او ابلاغ و رساندن پیام امام به مردمان مکه است. امام با توجه به این که مردمان مکه او را نمیخواهند، وی را به نمایندگی به سـوی آنان میفرسـتد تا حجت بر ایشان تمام شود و بهانهای برای یاری نکردن امام نداشته باشند. اما پس از رفتن نفس زکیه و ابلاغ پیام شفاهی امام، اهالی مکه او را میکشند.

بـر اسـاس این روایت، ایـن جریان قبـل از قیام حضرت مهـدی رخ می دهد و پیامرسانی نفس زکیه در حقیقت به منظور دعوت مردم آن جا برای یاری و کمک به امام معصوم در قیام آن حضرت است.

فرضیـه دوم دربـاره اقدامات نفس زکیه که به شـهادت او میانجامد، این اسـت که هدف وی فراهم کردن فضای مناسب برای قیام جهانی امام مهدی است. به همین دلیل، به کار نظامی رو میآورد تا شـهر مکه را تصرف کند و از این رهگذر امنیت لازم را بـرای امام مهـدی پدید آورد، اما حرکت او ناتمام میماند و در نهایت اهل مکه او را میکشـند. بنابر فرضیه دوم، حسنی یاد شـده، همان نفس زکیه است و البته همچنان که گذشت، این مطلب قطعی نیست.

## زمان شبهادت نفس زكيه

روایتهای متعددی بر نزدیک بودن زمان کشته شدن نفس زکیه و ظهور امام مهدی دلالت می کنند که برخی فاصله این حادثه را به طور مشخص و دقیق بیان کردهاند، ولی برخی دیگر تنها به نزدیک بودن این دو رخداد اشاره دارند. روایات یاد شده از این قرارند:

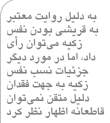
۱. امام صادق در حدیث معتبری فرمودهاند:

ليس بين قيام القائم و بين قتل النفس الزكيّة إلاّ خمس عشرة ليلة؟ "ميان قيام قائم و كشته شدن نفس زكيه تنها پانزده شب فاصله است.

امام صادق در این حدیث به صورت مشخص فاصله کشته شدن نفس زکیه و ظهور امام مهدی را پانزده شب بیان فرمودهاند.

۲. امیرالمؤمنین در روایت معتبری می فرمایند:

ألا أُخبر كم بآخر ملك بني فلان؟ قلنا: بلي يا أمير المؤمنين! قال: قتل نفس



روایت صحیح و اسناد تاریخی کاملی در زمینه هدف نفس زکیه و اقدامات او که سبب شهادت وی میگردد، به دست ما نرسیده است.



حرام، في يوم حرام، في بلد حرام عن قوم من قريش و الذي حلق الحبّة و برأ النسمة ما لهم ملك بعده غير خسرعشرة ليلة. قلنا: هل قبل هذا أو بعده من شيء؟ فقال: صيحة في شهر رمضان تفزع اليقظان و توقظ النائم و تخرج الفتاة من خدرها؟

آیا شه ارا از زمان به پایان رسیدن سلطنت خاندان فسلان خبر ندهم؟ گفتیه: آری ای امیر مؤمنان! حضرت فرمودند: هنگام کشته شدن شخصی بی گناه در روزی حرام در ماه حرام از خاندان قریش. قسم به آنکه دانه را شکافت و آدمی را آفرید، پس از آن، بیش از پانزده شب حکومتشان طول نخواهد کشید. پرسیدم: آیا پیش و پس از این نشانه چیزی رخ می دهد؟ فرمود: صیحهای در ماه رمضان که بیداران به فزع و افراد خواب را بیدار می سازد و دختران جوان را از مخفی گاه خویش خارج می کند.

در این حدیث واژه نفس زکیه نیامده است، ولی قراین متعددی بر اتحاد شخصیت مورد نظر این روایت و نفس زکیه وجود دارد که عبارتند از:

الف) نفس حرام به معنای کسی خواهد بود که کشتن او به دلیل بی گناهی و پاکیاش ممنوع است و نفس زکیه نیز می تواند به معنای شخصیت یاک و بی گناه باشد؛

ب) کشته شدن این شخصیت در ایام حرام خواهد بود، هم چنان که کشته شدن نفس زکیه، پانزده روز قبل از ظهور امام عصر ، یعنی در ماه ذوالحجة الحرام اتفاق خواهد افتاد؛

ج) شخص مورد نظر در روایت یاد شده، در سرزمین حرام کشته خواهد شد، همان طور که نفس زکیه در مکه به قتل خواهد رسید؛

د) کشته شدن این شخصیت با نابود شدن مسبّب قتل او پانزده شب بیشتر فاصله نخواهد داشت، همان گونه که بر اساس روایت معتبر امام صادق میان کشته شدن نفس زکیه و ظهور امام مهدی و قطع ریشههای ظلم و تباهی نیز همین فاصله وجود دارد.

۳. امام باقر در روایتی فرمودهاند:

... يقول القائم لأصحابه يا قوم إنّ أهل مكّة لا يريدونني. لكنّي مرسل إليهم لأحتجّ عليهم با تنبغي لمثلي أن يحتجّ عليهم، فيدعوا رجلاً من أصحابه فيقول له: إمض إلي أهل مكّة ... فإذا تكلّم هذا الفتي بهذا الكلام أتوا إليه فذبحوه بين الركن و المقام وهي النفس الزكيّة فإذا بلغ ذلك الإمام قال لأصحابه ألا أخبرتكم إنّ أهل مكّة لا يريدوننا فلا يدعونه حتّي يخح،

حضرت قائم به یارانسش می فرماید: ای قوم من، مردم مکه مرا نمی خواهند، برای آنکه آن گونه که برای همانند من شایسته است، حجت را بر آنان تمام کنم، فرستاده ای به سوی ایشان می فرستم. پس یکی از یارانسش را فرا می خواند و به او می فرماید: به سوی اهل مکه برو... وقتی سخن این جوان تمام می شود به او هجوم می آورند و در میان رکن و مقام او را سرمی می برند. او همان نفس زکیه است، چون خبر این ماجرا به امام مهدی می رسد، به یاران خویش می فرماید: به امام مهدی می رسد، به یاران خویش می فرماید: پس آنها حضرت را رها نمی کنند تا آن حضرت خروج می کنند.

از این روایت نیز اتصال و نزدیک بودن شهادت نفس زکیه و ظهور امام مهدی استفاده میشود؛ زیرا پس از رسیدن خبر شهادت وی به امام مهدی ، اقدامات آن حضرت صورت می گیرد و حضرت با ۳۱۳ نفر به مسجدالحرام می آیند و ظهور آن حضرت آغاز می شود. بنابراین، اتصال و قرب زمانی کشته شدن نفس زکیه و ظهور امام مهدی روشن و آشکار

#### ۴. امام باقر در حدیث دیگری فرمودهاند:

ما أشكل عليكم فلم يشكل عليكم عهد نبي الله و رايته و سلاحه و النفس الزكيّة من ولد الحسين فإن أشكل عليكم الصوت من الساء باسمه و أمره ،\*"

اگر امر بر شما مشتبه شود، عهد پیامبر خدا

پرچم و سلاح او و نفس زکیه که از فرزندان امام حسین است، بر شما مشتبه نمی شود [این امر برای شناخت امام مهدی برایتان کافی است] و اگر اینها نیز برایتان مشتبه شد، ندای آسمانی که به اسم و کار او ندا می دهد، برایتان مشتبه نخواهد شد.

در این حدیث، امام کشته شدن نفس زکیه را در کنار عهد رسول خدا ، پرچم و سلاح آن حضرت و سپس در کنار ندای آسمانی، نشانهای برای شناخت و تشخیص امام مهدی از میان مدعیان دروغین، بیان می فرماید.

بی تردید، قتل نفس زکیه، در صورتی می تواند معیار و ملاک شناخت آن حضرت باشد ) نزدیک به یکدیگر که این دو حادثه (کشــته شــدن نفس زکیه و ظهور امام مهدی رخ دهد؛ چه این که فاصله زمانی بسیار، سبب خواهد شد که چنین اثری بر آن مترتب

گفتنی است، میان مطلق علایم و علایم شناخت حضرت، تفاوت وجود دارد. علایم ظهور به شکل عام آن لزوماً برای شناخت امام مهدی نیستند، بلکه نزدیک بودن ظهور را نشان میدهند و در نتیجه، با وجود آنها روز پرشکوه ظهور را عامل امیدبخشی، خودسازی و زمینه سازی می توان انگاشت. به همین دلیل، علایم ظهور ممکن است از نظر زمانی با ظهور فاصله زیادی داشته باشند، اما علایمی که کارکردشان تعیین هویت و تشخیص امام مهدی هستند، باید نزدیک ظهور رخ دهند تا این خاصیت در آنها تحقق يذيرد.

#### ۵. محمد بن صامت از امام صادق مىپرسد:

ما من علامة بين يدي هذا الأمر؟ فقال: بلي، قلت: و ما هي؟ قال: هلاك العبّاسيّ و خروج السفيانيّ و قتل النفس الزكيّة، و الخسف بالبيداء و الصوت من السياء، فقلت: جعلت فداك أخاف أن يطول هذا الأمر؟ فقال: لا إنَّما هو كنظام الخرز يتبع بعضه بعضاً ٢٥٠٠

آیا پیـش از ظهور علامتی وجود دارد؟ حضرت فرمودند: بله. پرسـیدم آنها چه هستند؟ امام فرمودند: أن علامتها عبارتند از: هلاك شدن عباسي، قيام سفياني، كشته شدن نفس زكيه، خسف بيداء و نداي أسماني. به امام عرض كردم: فدايت شوم، مى ترسم اين امر طولاني شود! حضرت فرمودند: خير چنين نخواهد شد؛ زیرا اینها همانند رشته منظمی به دنبال یک دیگر رخ می دهند.

در این حدیث، فاصله طولانی میان این علامتها را نفی و تصریح می فرمایند که هلاکت عباسی، خروج سفیانی، کشته شدن نفس زکیه، خسف بیداء و ندای آسـمانی و ظهور امام مهدی بدون فاصله زمانی و همچون رشتهای منظم یکی پس از دیگری اتفاق خواهد افتاد.

۶ عمار پاسـر در سخنی طولانی به نشانههای دولت اهل بیت در آخرالزمان می پردازد





## و زمان ظهور امام عصر را چنین بیان می کند:

فعند ذلك تقتل النفس الزكية و أخوه بمكة ضيعة فينادي مناد من السهاء أيّها الناس إنّ أمير كم فلان و ذلك هو المهديّ الذي يملأ الأرض قسطاً و عدلاً كها ملئت ظلاً و جوراً "

در ایسن هنگام نفسس زکیه و برادرش در مکه کشته می شوند، پس منادی از آسمان ندا می دهد: ای مردمان، همانا امیر شما فلانی است؛ او همان مهدی است که زمین را هم چنان که از ظلم و ستم پر شده است، پر از عدل و قسط خواهد کرد.

گرچه این روایت از معصوم نیست و وی این سخنان را به هیچیک از پیشوایان معصوم نسبت نداده، به دلیل شخصیت ممتاز و ویژه عمار، اطمینان حاصل می شود که وی این کلام را از پیشوایان دینی شنیده و نقل کرده است.

افزون بر این که به جهت نبود انگیزه برای نسبت دادن دروغ به عمار یاسر، می توان به صدور آن نیز مطمئن شد، یا دست کم می توان آن را مؤیدی بر آن چه گذشت به حساب آورد.

۷. شیخ طوسی از یکی از اصحاب امام باقر چنین نقل یکند:

النفس الزكيّة غلام من آل محمّد اسمه محمّد بن الحسن يقتل بلاجرم و لاذنب فإذا قتلوه لم يبق لهم في السماء عاذر و لا في الأرض ناصر فعند ذلك يبعث الله قائم آل محمد ... ؟٣

نفس زکیه نوجوانی از خاندان پیامبر به نام محمد بن حسن است. وی بدون گناه و جرم کشته می شود و چون او را کشتند، عذری در اسمان و یاوری در زمین نخواهند داشت. در این هنگام خداوند قائم المحمد را برخواهد انگیخت....

در نقـل مجاهد (یکـی از اصحاب پیامبـر ) نیز ظهور امام عصر پس از شـهادت نفس زکیه دانسته شده است.<sup>۳۸</sup> امیرمؤمنان نیز میفرماید:

لا يطهّر الله الأرض من الظالمين حتّي يسفك الدم الحرام... ٩٩٠

خداوند زمین را از ظالمان پاک نخواهد کرد مگر هنگامیکه خون حرام ریخته شود....

این سـخن، بر نزدیک بودن زمان ظهور و کشته شدن نفس زکیه دلالت کند.

بر اساس آن چه در زمینه زمان شهادت نفس زکیه گذشت، نتیجه می گیریم که این دو رخداد نزدیک به یک دیگر صورت می پذیرند. افزون بر این که در برخی از روایات، فاصله زمانی کشته شدن نفس زکیه و ظهور امام تنها پانزده شب بیان شده

### مكان شبهادت نفس زكيه

روایات متعددی، مکان شهادت نفس زکیه را بیان کردهاند که آنها را به دو دسته تقسیم می کنیم:

۱. آنهایی که مکان کشته شدن وی را شهر مکه میدانند؛ ۲. احادیث دیگری که محل کشته شدن او را میان رکن و مقام معرفی کردهاند.

باید توجه داشت که این دو دسته هیچگونه تعارضی با یک دیگر ندارند؛ زیرا دسته دوم مکان دقیق شهادت را مشخص می کند و دسته اول تنها به شهری اشاره دارد که نفس زکیه در آن کشته می شود.

روایات دسته اول

بنابر این روایات، مکان شهادت نفس زکیه مکه است: ۱. امام علی در روایت معتبری فرمودهاند:

ألا أخبركم بآخر ملك بنى فلان؟ قلنا: بلي يا أمير المؤمنين قال: قتل نفس حرام في يوم حرام في بلد حرام عن قوم من قريش و الذي فلق الحبّة و برأ النسمة ما لهم ملك بعده غير خس عشرة ليلة؟ أيا شما را از زمان پايان يافتن سلطنت خاندان فلان خبر ندهم؟ گفتيم: آرى، اى امير المؤمنين! حضرت فرمودند: هنگام كشته شدن شخصى بى گناه در روزى حرام در ماه حرام از خاندان قريش. قسم به آن خدا كه دانه را شكافت و انسان را آفريد پس از آن بيش از پانزده شب حكومتشان طول نخواهد كشيد.

... در این هنگام نفس زکیه و برادرش در مکه کشته می شوند.

#### روایات دسته دوم

#### ۱. امام باقر در بیان نشانههای ظهور امام مهدی فرموده است:

و خروج السفياني من الشام و اليهاني من اليمن و خسف بالبيداء و قتل غلام من المحمّد بين الركن و المقام اسمه محمّد بن الحسن النفس الزكية؛ ٢٠ (ظهور هنگامي است كه) سفياني از شام و يماني از يمن قيام كنند و فرو رفتن سرزمين بيداء رخ دهد و جواني از خاندان پيامبر كه نامش محمد بن حسن نفس زكيه است، در بين ركن و مقام كشته شود و....

#### ۲. امام صادق نیز در ضمن حدیثی میفرماید:

هنگامی که سفیانی از شام و یمانی از یمن قیام کنند و فرو رفتن در سرزمین بیداء رخ دهد و جوانی از خاندان پیامبر که نامش محمد بن حسن و لقبش نفس زکیه است، در میان رکن و مقام کشته شود...، در این هنگام قائم ما قیام خواهد کرد.

#### ۳. امام باقر در روایت دیگری میفرماید:

فيدعو رجلاً من أصحابه فيقول له: إمض إلي أهل مكّة فقل: يا أهل مكّة أنا رسول فلان إليكم وهو يقول لكم: إنّا أهل بيت الرحمة و معدن الرسالة و الخلافة... فإذا تكلّم هذا الفتي بهذا الكلام أتوا إليه فذبحوه بين الركن و المقام وهي النفس الزكيّة... \*\*\*

امام مهدی مردی از یارانش را فرا میخواند و میفرماید: به سوی اهل مکه برو و به آنان بگو: «ای مردم مکه! من فرستاده فلان هستم و پیام او چنین است: "ما خاندان رحمت و جایگاه رسالت و خلافت هستیم..."» وقتی سخن این جوان تمام می شود، به او هجوم می آورند و او را در میان رکن و مقام سر می برند و او همان نفس زکیه است....

#### ۴. امام علی در بیان نشانههای ظهور میفرماید:

و لذلك آيات و علامات ... و المذبوح بين الركن و المقام ... و خروج السفياني



براية خضر اء ٢٥٠

برای این واقعه (ظهور امام مهدی ) نشانه ها و علایمی است... کشته شدن کسی که بین رکن و مقام سر بریده می شود... و قیام سفیانی با پر چمی سبز...

در این روایت نام نفس زکیه به صراحت برده نشده است، اما با توجه به مجموع احادیث پیش گفته شده در زمینه علایم ظهور تنها نفس زکیه میان رکن و مقام کشته می شود. یاد شدن شخصیت مورد نظر در کنار سفیانی نیز قرینهای دیگر بر این حقیقت است که مذبوح بین رکن و مقام همان نفس زکیه است.

 ۵. سلمان در سخنانی از امام صادق ، حوادث آینده را چنین پیش گویی کرده است:

أما إنّي ساحد ثكم بالنفس الطيّبة الزكيّة و تضريج دمه بين الركن و المقام المذبوح ذبح الكبش المجاهدة من شما را از كشته شدن نفس پاك و بي گناه و ريخته شدن خون او در ميان ركن و مقام خير مردهم او كه

من شما را از دسته شدن نفس پاک و بی دناه و ریحته شدن خون او در میان رکن و مقام خبر می دهم؛ او که مانند قوچ سرش بریده می شود.

بر اساس مجموع روایات یادشده که در بین آنها روایت معتبر نیز وجود دارد، کشته شدن نفس زکیه در مکه قطعی است و درباره کشته شدن او در میان رکن و مقام نیز با توجه به تعدد روایات در این موضوع و تنوع منابع آن و نیز گزارش آنها در منابع دسته اول حدیثی، می توان اطمینان حاصل کرد.

## نفس زكيه و محمد بن عبدالله

آیا نفس زکیه یادشده در روایات علایم ظهور، همان ابوعبدالله محمد بن عبدالله بن حسن بن علی بن ابیطالب ملقب به نفس زکیه است که در عصر منصور خلیفه عباسی قیام کرد و همراه همه یارانش کشته شد؟

مرحوم محمد صدر، نویسـنده کتاب تاریخ غیبت کبرا بر این سخن تأکید و پافشاری می کند که نفس زکیه یاد شده در روایات علایم ظهور، همان نفس زکیه است که در زمان امام صادق کشته شد. وی در دو مرحله به اثبات ادعای خویش می پردازد: الف) در مرحله نخست، قرینههایی را یاد می آورد که بر تفاوت

نفس زكيه با محمد بن عبدالله بن الحسن دلالت مى كند و در مردود دانستن أنها تلاش مى نمايد.

ب) در مرحله دوم، قراین دیگر را مطرح می کند تا انطباق نفس زکیه با محمد بن عبدالله را نتیجه بگیرد. ۴۷

قراینی که به نظر مرحوم صدر بر انطباق نداشتن نفس زکیه با محمد بن عبدالله دلالت دارند و نقد ایشان بر این قراین، بدین قرار است:

قرينه اول

نفس زکیه به یقین بین رکن و مقام کشته می شود و محمد بن عبدالله در این مکان شهید نشده بلکه در «احجار الزیت» مدینه کشته شده است. بنابراین، روشن می شود که نفس زکیه غیر از محمد بن عبدالله است.

مرحوم صدر در پاسخ به این قرینه می گوید:

اگر این قرینه ثابت می شد، به تنهایی برای رد نظریه انطباق کافی بود، لکن ما پیش از این گفتیم که کشته شدن بین رکن و مقام، دلیل محکمی ندارد.

وی می افزاید که در بحار الأنوار دو حدیث نقل شده که برای اثبات این مطلب بس نیست و ارتکاز ذهنی و شهرت مردمی برای اثبات امری تاریخی کفایت نمی کند؛ اگر در آینده اتفاق افتاد، دلیل بر صدق آن می شود، ولی اگر اتفاق نیفتاد، بر ما لازم نیست که منتظرش باشیم؛ زیرا دلیلی بر آن نداریم. افزون بر آن، این مطلب را با حدیثی که شیخ مفید در /رشاد نقل کرده، در تعارض می بیند؛ در آن حدیث، نفس زکیه در پشت دروازه کوفه همراه با هفتاد نفر از اشخاص صالح کشته می شود. این خبر هم نمی تواند مسئله ای تاریخی را اثبات کند، ولی وضع آن بدتر از روایاتی نیست که مقتل نفس زکیه را بین رکن و مقام تعیین می کنند. پس این روایت می تواند با آن معارضه کند و در صورت تعارض، هردو از درجه اعتبار ساقط می شوند.

وی میافزاید: اما آن چه در کتاب /رشاد نقل شده که ذبح مرد هاشمی بین رکن و مقام خواهد بود، آن هم بر مقصود ما دلالت نمی کند؛ چون ممکن است آن فرد هاشمی شخصی زکی و آزمایش شده نباشد. به علاوه، روایتی که ضعف سندی دارد، نمی تواند حقیقتی تاریخی را اثبات کند.

نکته دیگری که مرحوم صدر به آن اشاره فرمودهاند، تعارض میان روایت رکن و مقام با روایتی است که شیخ مفید در کتاب *ارشاد* بیان کرده است. بر اساس آن روایت، نفس زکیه با همراهانش در پشت کوفه به شهادت می رسند که با این تعارض هردو روایت از اعتبار ساقط خواهند شد. در جواب این سخن اشاره به چند نکته کافی است:

۱. مرحوم شیخ مفید، کشته شدن نفس زکیه در پشت کوفه را روایت نکرده است، تا بتوان با بررسی دلالت و سند و چگونگی تعارض و تعادل و تراجیح اَن روایت، روایتهای رکن و مقام و مکه را بررسی کرد بلکه ایشان به طور کلی فرمودهاند:

قد جائت الأخبار بذكر علامات لزمان قيام القائم المهديّ و حوادث تكون أمام قيامه و آيات و دلالات: فمنها خروج السفيانيّ و قتل الحسنيّ... و قتل نفس زكيّة بظهر الكوفة في سبعين من الصالحين و ذبح رجل هاشميّ بين الركن و المقام...؟^^

اخبار بسیاری درباره علایم ظهور و پیش آمدها و نشانههایی که قبل از قیام آن حضرت رخ می دهد وارد شده که، از آن جمله است: خروج سفیانی و کشته شدن سید حسنی... و کشته شدن نفس زکیه به همراه هفتاد نفر از نیکوکاران در پشت کوفه و کشته شدن مردی هاشمی میان رکن و مقام و....

البته حدیثی از امام امیرمؤمنان وجود دارد که این عبارت شیخ مفید در آن آمده است و بعید نیست که منظور شیخ مفید نیز همین حدیث باشد:

و قتل النفس الزكيّة بظهر الكوفة في سبعين و المذبوح بين الركن و المقام. <sup>14</sup> اين روايت به جهت اين كه سند معتبرى ندارد، نمى تواند با مجموعه رواياتى مقابله كند كه مكان كشته شدن نفس زكيه را مكه مى دانند.

۲. بر فرض وجود یک روایت معتبر مبنی بر شهادت نفس زکیه در پشت کوفه و تعارض آن با روایاتی که مکان شهادت وی را مکه و یا بین رکن و مقام معرفی می کنند، روایات اخیر به دلیل کثرت، بر آن روایت مقدم خواهند بود.

۳. زمانی تعارض معنا پیدا می کند که دو روایت دارای یک موضوع باشند و مکان شهادت یک نفس زکیه را بخواهند بیان کنند؛ حال آن که ممکن است روایت ارشاد به بیان مکان شهادت نفس زکیهای غیر از نفس زکیه روایت رکن و مقام پرداخته باشد و



بر اساس مجموع روایات که در بین آنها روایت معتبر نیز وجود دارد، کشته شدن نفس زکیه در مکه قطعی در نتیجـه، دو روایت، دو مضمون اثباتی را برسانند و هیچ گونه تنافی نداشته باشند.

بنابراین، با توجه به روایات متعددی که مکان شهادت نفس زکیه را مکه معرفی کردهاند و قواعد تعارض، به این نتیجه میرسیم که مرحوم صدر به قرینه اول پاسخ کافی نداده و این قرینه دلیل بر مغایرت نفس زکیه (علامت ظهور) با محمد بن عبدالله خواهد بود.

#### قرينه دوم

مرحوم صدر، قرینه دیگر درباره تغایر و انطباق نداشتن نفس زکیه با محمد بن عبدالله را روایاتی می داند که پیشوایان دینی درباره قتل نفس زکیه فرمودهاند. این روایتها بعد از کشته شدن محمد بن عبدالله (نفس زکیه) صادر شده که نشان می دهد بعد از کشته شدن او، هنوز امامان منتظر این علامت بودهاند و آن را از علایم ظهور دانستهاند.

صاحب کتـاب تاریخ غیبت کبری در پاسـخ بـه این قرینه مینویسد:

اگر این قرینه ثابت شود، باز دلیلی کافی برای رد نظریه فوق است، ولى قابل اثبات نيست؛ زيرا تمام رواياتي که در اینباره وارد شده، از حضرت باقر و حضرت صادق است. اما امام باقر پیش از نفس زکیه مى زيسته و امام صادق هم معاصر با منصور دوانيقى و نفسس زكيه بوده است و آن حضرت به عبدالله بن حسن پدر نفس زکیه میفرمود که نهضت فرزند او به جایی نخواهد رسید و پیروز نخواهد شد و امیدش را برای رسیدن به خلافت قطع می کرد و به او می فرمود: «به خدا سوگند، این امر نه برای تو و نه برای فرزند تو است، بلکه به این شخص (یعنی سفاح) خواهد رسید و بعد برای این (یعنی منصور) و بعد برای مدتها از آنها خواهد بود تا این که بچهها به امارت برسند و زنان مورد شور و مشورت قرار گیرند. عبدالله گفت: به خدا سوگندای جعفر، خداوند تو را بر غیب آگاه نساخته است و این سخن را جز از راه حسد بر فرزندم نگفتی! حضرت فرمودند: به خدا سو گند من نسبت به پسر

تو حسادت نورزیدم؛ این شخص (منصور) او را در احجار الزیت (محلی در مدینه) خواهد کشت و بعد از او برادرش را در ساحل دریا می کشد، در حالی که پاهای اسبش در آب است.» ۵۰

به هر حال، دلیلی وجود ندارد که روایات بعد از کشته شدن محمد بن عبدالله نفس زکیه صادر شده باشد، اگر نگوییم که گمان و ظن بر خلافش داریم.

همچنان که تقدم زمانی این احادیث بر کشته شدن محمد بن عبدالله لزوماً به معنای اختلاف نفس زکیه با محمد بن عبدالله نیست، از این تقدم، اتحاد این دو را نیز نمی توان استفاده کرد، بلکه باید با توجه به سایر قراین در اینباره قضاوت نمود. به رغم پذیرش تقدم زمانی این احادیث بر کشته شدن محمد بن عبدالله، با توجه به روایاتی که محل کشته شدن نفس زکیه را محمد می داند و سایر قراینی که خواهد آمد، نفس زکیه را با محمد بن عبدالله متفاوت می دانیم.

#### قرينه سوم

نقد و بررسی

چنان که یاد کردهاند، محمد بن عبدالله شخصی چندان پاک و آزمایش شده و بااخلاص نیست و باید در انتظار کشته شدن شخصی بااخلاص تر و آزمایش شده تر از او بود؛ زیرا وی به طوری که در مقاتل الطالبین آمده، مدعی مهدویت شد و پدرش او را جلو انداخت و وی را مهدی دانست و بعد از زوال حکومت بنی امیه و پیش از روی کار آمدن بنی عباس برای بنی هاشم چنین سخن رانی کرد:

شما می دانید که ما همیشه می شنیدیم که وقتی برخی از اینها به جان برخی دیگر بیفتند و یک دیگر را بکشند، کار از دستانشان بیرون میرود. اینها صاحب خود (ولید بن یزید) را کشته اند. بیایید با محمد بیعت کنیم. شما می دانید که او مهدی است.

آنگاه حضرت امام صادق به او فرمود:

امر خلافت به تو و فرزندانت نمیرسد، بلکه برای اینهاست و دو پسر تو کشته میشوند.<sup>۵۱</sup> محمد بن عبدالله بن حسن از دوران کودکی پنهان گشته و نمایندگانی به اطراف فرستاده و مردم را به سوی خود میخواند و مهدی نامیده میشده است.<sup>۵۲</sup>

مرحـوم صدر می فرماید: ما اکنون نمی خواهیم درباره او مناقشـه و اشـکال کنیم، فقط همیـن اندازه می دانیم که وی پیش از آن که جایی را بگیرد، کشــته شــد که خود بر کذب ادعای او دلیل کافی اسـت، بلکه با این حسـاب، وی شخص پاک و بااخلاص نبوده، بلکه دروغ گو و منحرف بوده اسـت و لذا باید در انتظـار نفس زکیه دیگری بود تا پیش از ظهور حضرت کشته شود. اگر این مسئله تاریخی ثابت شود، چارهای نیست جز این که به انحراف این سید انقلابی معتقد شد. ولی دلیل نمی شود که مقصود از اخبار قتل او نیست؛ زیرا در این صورت قتل نفس زکیه یعنی قتل محمد بن عبدالله که معتقدانش نام زکیه را بر وی نهادهاند و طبق شهرتی که در بین مردم پیدا کرده، در روایت هم به همان اسم آمده است.

#### نقد و بررسی

بر اساس استدلال مرحوم صدر و روایات نفس زکیه از امام باقر و صادق ، اکنون جای طرح این پرسش است که شهرت محمد بن عبدالله به نفس زکیه قبل از کشته شدن وی صورت گرفته و یا پس از کشته شدن. چنان چه وی به این لقب پس از قتل مشهور شده، پس روایاتی که او را نفس زکیه گفتهاند پس از کشته شدن او صادر شده است. بنابراین، روایات یاد شده درباره نفس زکیه نیست؛ زیرا وقتی امام علامتی را بیان امام باید آن علامت تحقق یابد. بنابراین، باید نفس زکیه در بیان امام غیر از محمد بن عبدالله انقلابی باشد.

اما اگر ادعا شود که نفس زکیه لقب وی، قبل از شهادتش بوده و امام بر اساس شهرت او به نفس زکیه این لقب را برای اشاره به وی به کار برده است، این سخن نیز نمی تواند درست باشد؛ زیرا روایاتی که از امام باقر نقل شده است و در آنها امام به نفس زکیه تعبیر می فرمایند، بنابر قول مشهور در شهادت آن امام همام تا قبل از سال ۱۱۴ قمری، صادر شده اند. در نتیجه محمد بن عبدالله در هنگام شهادت امام باقر چهارده ساله بوده است. افزون بر این که شاید این روایات در همان سال آخر عمر شریف آن حضرت صادر نشده باشد، بلکه ممکن است چند سال پیش از شهادت، واژه نفس زکیه را در بیان خویش به کار برده باشد. از این رو، محمد بن عبدالله در زمان صدور حدیث کمتر از چهارده سال داشته است. بر این اساس، اطلاق واژه نفس زکیه به محمد بن عبدالله از باب شهرت وی به این لقب نیست؛ چه این که بسیار بعید است که محمد بن عبدالله با سن کم، دارای لقب مذکور باشد.

بنابراین، اگر نفس زکیه را همان محمد بن عبدالله بدانیم، باید پذیرفت که اطلاق این واژه به وی نه از جانب طرفداران بلکه از ناحیه امام باقر بوده است. از اینرو، باید وی شخصیت پاک و بااخلاصی باشد، در حالی که به یقین وی چنین نبوده است و در نتیجه نفس زکیه غیر از محمد بن عبدالله خواهد بود.

قرينه چهارم

کشته شدن محمد بن عبدالله پیش از تولد حضرت مهدی بوده اسـت و در این صورت، نمی تــوان آن را جزء علایم ظهور دانست و باید منتظر شخص دیگری بود.

#### نقد مرحوم صدر

ایشان در پاسخ به قرینه یاد شده، دلایل چندانی را بر آن مترتب نمی داند. مرحوم صدر، امکان وجود علامتی پیش از تولد آن حضرت را یاد می کند و علت آن را چنین می داند که برنامه ریزی الهی فقط از زمان اسلام شروع نشده، بلکه از آغاز زندگی بشر بوده است. بنابراین، تمام پدیده های بزرگ ممکن است به ظهور اشاره ای داشته باشند و ما پیش از این شنیده ایم که نابودی دولت اموی و قیام دولت عباسی و خروج پرچمهای سیاه از نشانه های ظهور به شمار می روند و تمامی اینها پیش از ولادت حضرت مهدی است.

#### نقد و بررسی

سخن مرحوم صدر پذیرفتنی است، به این معنا که برخی از علامتهای بیان شده در روایات پیش از تولد امام مهدی رخ داده است. اما همانطور که احتمال دارد کشته شدن محمد بن عبدالله علامت ظهور باشد، این احتمال نیز نفی نمی شود که شهادت نفس زکیه در عصر نزدیک به ظهور، نشانهای بر ظهور باشد. قراین خارجی معیار قضاوت در اینباره هستند و ما بر این باوریم که با توجه به روایات زمان و مکان کشته شدن نفس زکیه، وی محمد بن عبدالله بن الحسن نیست.

#### قرينه ينجم

پیش گویی قتل نفس زکیه در روایات همراه یا بعد از وقایعی ذکر شده که به یقین تاکنون تحقق نیافتهاند. لذا فهم عمومی از سیاق عبارات همان است که این علامت نیز تاکنون انجام نشده باشد. بنابراین، نمی توان مقصود از نفس زکیه را محمد بن عبدالله دانست، بلکه اشاره به کشته شدن شخص دیگری است که در آینده انجام خواهد گرفت.

از جمله روایات، پنج علامت است که امام صادق فرمودهاند:

برای قائم پنج علامت است: سفیانی، یمانی، صیحه آسمانی، قتل نفس زکیه و فرو رفتن در زمین.۵۳

روایاتی کـه امور حتمی را بـر شـمردهاند، همانند فرمایش دیگری از امام صادق است که فرمودند:

ندا از حتمیات است، سفیانی و یمانی و نفس زکیه نیز حتمی هستند... <sup>۵۴</sup>

روشن است که خروج سفیانی، یمانی و صیحه آسمانی تاکنون ایجاد نشدهاند، پس قتل نفس زکیه نیز که در ردیف آنها ذکر شده، تاکنون به وقوع نپیوسته است.

#### نقد مرحوم صدر

ایشان در نقد قرینه فوق، این گفتار را صحیح نمی داند و علت آن را سیاق عبارات می داند که به موجب آن، باید این امور هنگام صدور روایت واقع نشده باشند. ایشان در این باره می گوید که بعد از صدور روایت، برخی از علایم زودتر انجام می گیرد و برخی به تأخیر می افتد و وقوع علایم به زودی و یا با تأخیر، به سیاق کلام و عبارت ربطی ندارد، به خصوص که این علایم با کلمه «واو» عطف شده اند و «واو» برخلاف کلمه «او» یا «ثم» یا «فاء» به طوری که عالمان نحو گفته اند، برای ترتیب نیست.

#### نقد و بررسی

سخن مرحوم صدر در زمینه امکان تحقق با فاصله علایم درست است، اما می توان گفت وقتی یک علامت در میان چهار علامت دیگری واقع می شود که همه آنها در عصر نزدیک به ظهور رخ می دهد، چنین چیزی را تقویت می کند که زمان تحقق آن علامت نیز در عصر نزدیک به ظهور خواهد بود. دست کم این احتمال نیز وجود دارد و با توجه به دیگر قراینی که بر نزدیکی کشته شدن نفس زکیه با ظهور دلالت می کرد، این احتمال تثبیت می شود.

#### قرينه ششم

با در نظـر گرفتن این روایت که قبلاً گفته شـد: «بین قیام قائم و بین قتل نفس زکیه جز پانزده شـب فاصله نخواهد بود»، میدانیـم که بین قتـل محمد بن عبدالله نفـس زکیه تا ظهور

حضرت فاصله بسـیاری افتاده و تاکنون بیش از ۱۲۰۰ سال طول کشیده است. بنابراین، روایات قتل نفس زکیه را درباره محمد بن عبدالله نمی توان دانست.

#### ياسخ مرحوم صدر

مرحوم صدر می فرماید: این قرینه نیز درست نیست؛ زیرا این روایت در بسیاری از کتابهای شیعی مثل *ارشاد* شیخ مفید، غیبت شیخ طوسی و کمال الدین صدوق آمده است، ولی همگی به یک راوی می رسند؛ ثعلبه که از شعیب و او از صالح نقل می کند. ثعلبه در کتاب ارشاد و کمال الدین «ابن میمون» و شعیب در کتاب الغیبة و ارشاد «حداد» و در *کمال الدیـن* «حذّاء» و «صالح»، در کتاب *ارشـاد* «ابن میثـم» و در *کمال الدین* به مولی بنی العذراء توصیف شدهاند. به هر حال، این روایات در بهترین فرض، یک خبر حساب می شـود و ما بر اساس ضوابط سندی، تمسـک به یک خبر را در این گونه موارد نپذيرفتيم.

#### نقد و بررسی

همچنان که در بحث زمان شهادت نفس زکیه به تفصیل گذشت، روایت مورد نظر مرحوم صدر از نظر سندی معتبر است. از سوی دیگر، روایاتی که بر اتصال کشته شدن نفس زکیه و ظهور امام مهدی دلالت می کنند نیز معتبر هستند و چون ما درباره روایت یاد شده و دیگر روایات به تفصیل بحث کردیم، از تکرار آن در میگذریم.

### نقد و بررسی نظریه انطباق

سخن مرحوم صدر دارای تفصیل و بسط فراوان در اثبات انطباق نفس زکیه بر محمد بن عبدالله است، ولى دليل مطمئني در اين زمينه وجود ندارد، بلكه در مرحله اثبات قراين بر انطباق نیز تنها به دو روایت استناد شده است:

 روایتی از ابوالفرج اصفهانی در مقاتل الطالبین که طبق آن حضرت باقر پدرانش نقل می فرماید: «نفس از فرزندان حسن است.» وی دلالت این حدیث را بر این که مقصود از نفس زکیه، همان فرزند امام حسن است، روشن و واضح می داند.

۲. روایت دوم از قول عبدالله بن موسی است که وی نقل می کند:

عدهای از علمای مدینه به نزد علی بن الحسن آمدند و این مسئله (مطالبه حکومت) را با او مطرح كردند. او گفت: محمد بن عبدالله از من شايسته تر و سزاوار تر براي حكومت است. آن گاه حديث طولاني را ذكر كرد؛ سيس «احجار الزيت» را به من نشان داد و گفت: نفس زکیه در این جا کشته می شود.

#### عبدالله بن موسى مى گويد:

ما کشته او را در همانجا دیدیم که به أن اشاره کرده بود.

هم چنین مرحوم صدر حدیث دیگری را از مسلم بن بشار نقل کرده که وی گفت: در



کنار غنائم خشـرم همراه محمد بن عبدالله بودم. او به من گفت: در اینجا نفس زکیه کشـته میشـود. منظور خودش بود که بعدها در همان مکان به شـهادت رسید.

مرحوم صدر این قراین را در اثبات انطباق نفس زکیه با محمد بن عبدالله به ضمیمه مردود دانستن قراین افتراق این دو، کافی میداند و با جزم و پافشاری بر این ادعا تأکید میورزد.

نقد و بررسی

یکم. نقد سـندی: در سند روایت اول، کسانی همچون علی بن عباس و عمر بن موسی وجود دارند؛ علی بن عباس مشترک بین چهار نفر است که همه آنها یا در کتابهای رجالی توصیف نشده و یا ضعیف شمرده شدهاند  $^{60}$  و عمر بن موسی نیز توصیف نشده است.  $^{90}$  بنابراین، استناد به روایت درست نیست.

دو روایت اخیر نیز از امام معصوم نیست، بلکه اولی از علی بن حسن و دومی از محمد بن عبدالله است و استناد به روایت غیرمعصوم برای اثبات ادعای یاد شده، ضعف و سستی روشنی دارد.

دوم. نقـد دلالی: خبر امام باقـر درباره این که نفس زکیه از فرزندان امام حسـن اسـت، تنها نسب نفس زکیه را مشـخص می کند، اما اثبات نمی کند که مقصود امام همان محمد بن عبدالله باشد و شخص دیگری در زمان آینده به این نسب وجود نخواهد داشت. همچنین کشته شدن محمد بن عبدالله در آن مکان مشخص که در قراین بعدی آمده است نیز هیچ تنافیای با تحقق نفس زکیهای در پیـش از ظهور امام عصر ندارد و به اصطلاح بر فرض پذیرش، دو دلیل مثبت وجود خواهد داشت که اثبات هریک، با دیگری تنافی ندارد.

از آنچه گذشت، به ویژه اول و ششم روشن شد که نفس زکیهای که در روایات علایمالظهور مطرح شده، غیر از محمد بن عبدالله بن حسن محسوب می شود و باید در آینده منتظر تحقق این علامت بود که یکی از نشانههای ظهور امام مهدی است.

\*. كارشناس مركز تحقيقات مهدويت قم

۱. محمدبــن ابراهیم نعمانی، الغیبة، ص ۳۵۶، ۳۵۷، ۳۶۳، ۳۶۳، ۳۶۹ و... چاپ دوم: نشر صدوق، تهران ۱۴۱۸ قمری.

۲. محمد بن يعقوب كليني، روضة الكافي، س٢٤٥، روايت ۴٨٣، انتشارات دارالتعارف للمطبوعات، بيروت ٢٤١١قمرى. (سند اين حديث به اين صورت است: «محمد بن يحيى، عن أحمد بن محمد بن عيسى، عن على بن حكم، عن أبي يعقوب الحرّاز عن عمر بن حنظلة قال: سمعت أباعبدالله يقول:...»

درباره وثاقت محمد بن یحیی نک: ابوالقاســم خویی، معجم رجال الحدیث، ج۱۸، ص ۳۰، چاپ چهارم: انتشارات دارالزهراء، بیروت ۱۴۰۹ قمری.

درباره وثاقت احمد بن محمد عیسی نک: همان، ج۲، ص۲۹۶؛

درباره وثاقت على بن حكم نك: همان، ج١١، ص٣٩٤؛

درباره وثاقت ابی ایوب الحرّاز نک: همان، ج۱، ص۲۶۵؛

درباره وثاقت عمر بن حنظله نک: شهید ثانی، مسالک الا فهام، ج۱، ص۴۴۲، چاپ اول: انتشارات مؤسسة المعارف الاسلامیة، قم ۱۴۱۶قمری؛ امام خمینی، کتاب البیع، ج۲، ص۴۷۶، چاپ اول: انتشارات مؤسسه تنظیم و نشر آثار امام خمینی، ۱۴۲۱قمری.

تعمانی، الغیبة، باب۱۶، ص۴۰۶، روایت ششم.

۴. همان، باب۱۴، ص۳۶۳، روایت پانزدهم و ص۳۵۷، روایت یازدهم؛ شیخ صدوق، کمال الدین و تمام النعمت، باب۵۷، ج۲، ص۵۵۶، روایت هفتم، چاپ دوم: انتشارات مسجد مقدس جمکران، ۱۳۸۲شمسی.

۵. كمال الدين، باب ۵۷، ج۲، ص۵۵۸، روايت چهاردهم. سند اين روايت به اين صورت است: «حدّثنا محمّد بن موسى بن المتوكل، عن عبدالله بن جعفر الحميرى، عن أحمد بن محمّد بن عيسى، عن الحسن بن محبوب عن أبى حمزة الثمالى قال: »

درباره وثاقت محمد بن موسی نک: معجم رجال الحدیث، ج۱۷، ص۲۳۴؛ درباره وثاقت عبدالله بن جعفر الحمیری نک: همان، ج۱۰، ص۱۳۹؛

درباره وثاقت احمد بن محمد بن عیسی نک: همان، ج۲، ص۲۹۶؛

درباره وثاقت حسن بن محبوب نک: همان، ج۵، ص۸۹؛

درباره وثاقت ابی حمزه ثمالی نک: همان، ج۳، ص۸۵۰.

۶. نعمانی، *الغیبة*، باب۱۴، ص۲۷۲، روایت ۲۶.

٧. ابن اثیـر، النها یة فی غریـب الحدیث، ج۲، ص۳۰۷، چاپ چهارم: انتشـارات مؤسسه اسماعیلیان، قم ۱۳۶۴شمسی.

A نعماني، الغيبة، باب١٤، ص٣٤٥، روايت هفدهم.

 ٩. شيخ طوسى، اختيار معرفة الرجال، ص٢٣، چاپ چهارم: مركز نشر آثار علامه مصطفوی، ١٣٢۴ قمری.

۱۰ . سوره کهف، آیه۷۴.

۱۱ . محمد صدر، *تاریخ الغیبة الکبری، ص*۵۴۰، چاپ دوم: انتشارات ذویالقربی، م۱۴۲۵ قمری.

۱۲ . *همان*، ص۵۰۵.

17 . كمال الدين، ج١، باب٣٦، ص٤٠٤، روايت شانزدهم. (سند اين حديث به اين صورت است: «حدّثنا محمّد بن عصام، عن محمّد بن يعقوب كليني، عن قاسم بن العلاء، عن اسماعيل بن على القزويني، عن علىّ بن السماعيل، عن عاصم بن حميد الحناط، عن محمّد بن مسلم، قال: سمعت أباجعفر يقول:... .»

اين حديث به دليل وجود محمد بن محمد عصام ضعيف است. (نک: معجم رجال الحديث، ۱۷۶، ص۱۹۹)

۱۴ . على كورانى، معجم احاديث الا مام المهدى ، ج٣، ص٣٩٣، روايت ا٠٤٣ . على كورانى، معجم احاديث الا مام المهدى ، ج٣، ص٣٩٣، روايت ١٩٤١ قمرى. (به نقل از: مختصر اثبات الرجعة، روايت هجدهم) سند اين روايت به اين صورت است: «حدّثنا صفوان بن يحيى عن محمّد بن حمران عن جعفر بن محمد الصادق قال:...»

۱۵ . كمال الله ين، ج۲، باب۵۷، ص۵۵۹، روايت چهاردهم.

١٥ معجم احاديث الأمام المهادي ، ج٣، ص١٩٩٣. (به نقل از: مختصر اثبات الرجعة، روايت هجدهم)

۱۷ . نعمانی *الغیبیة*، باب۱۴، ص۳۶۴، روایت شانزدهم. سند این حدیث به این صورت است: «أخبرنا أحمد بن محمّد بن سعید عن علیّ بن الحسن، عن ابن ابی یعفور عن أباعبدالله قال:....»

برای اعتبار احمد بن محمد بن سعید نک: معجم رجال الحدیث، ج۲، ص۲۷۴؛ برای اعتبار علی بن الحسن نک: همان، ج۱۱، ص۲۳۱؛

برای اعتبار علی بن مهزیار نک: همان، ج۱۲، ص۱۹۲؛

برای اعتبار حماد بن عیسی نک: همان، ج۶، ص۲۲۵؛

براي اعتبار حسين بن المختار نک: همان، ص٨٧؛

برای اعتبار ابن ابی یعفور نک: همان، ج۱۰، ص۹۶.

۱۸ . همان، باب۱۴، ص۳۶۴، روایت هفدهم. سند این حدیث به این صورت است: «أخبرنا أحمد بن محمّد بن سعید، عن علیّ بن الحسن، عن علیّ بن مهزیار، عن حمّاد بن عیسی، عن الحسین بن المختار، عن عبدالرحمن بن سیابة، عن عمران بن میثم، عن عبایة بن ربعی الأسدی عن علیّ امیرالمؤمنین قال:....» درباره اعتبار احمد بن محمد بن سعید نک: معجم رجال الحدیث، ج۲، ص۲۲۴؛ درباره اعتبار علی بن الحسن نک: همان، ج۱۱، ص۳۳۳؛



گفتنی است که در کتاب کمال الدین به جای شعیب الحداد، شعیب الحداء أمده است که با توجه به این که چنین عنوانی در کتابهای رجالی وجود ندارد و همین روایت در الغیبة شیخ طوسی و الا رشاد شیخ مفید از شعیب الحداد شق شعیب الحداد است. همچنین در کتاب کمال الدین راوی حدیث از امام صادق صالح مولی بنی العذراء است. همین روایت را شیخ طوسی در الغیبة از شعیب الحداد از صالح روایت کرده و شیخ مفید نیز همین حدیث را از شعیب الحداد از صالح بن میثم نقل کرده است. بنابراین به گواهی نقل شیخ صدوق، صالح مولی بنی العذراء همان صالح بن میثم است.

٣٢ . نعماني، الغيبة، باب١٤، ص٣٤٤، روايت هفدهم.

۳۳ . بحارالاً نوار ، ج ۵۲ ، ص ۳۰۷ ، روایت ۸۱ ، چاپ سوم: انتشارات دار احیاء التراث العربی ، بیروت ۱۴۰۳ قمری .

۳۴ . تفسير العياشي، ج۱، ص۸۴، روايت۱۱۷.

۳۵ . نعمان*ي، الغيبة*، باب۱۴، ص۳۶۹، روايت۲۱.

. شيخ طوسى، الغيبة، ص ۴۶۴، روايت ۴۷۹.

۳۷ . همان، روایت ۴۸۰.

۳۸ . سید بن طاووس، *التشریف بالمنن*، باب۳۶ س۲۷۵، روایت۳۹۹، چاپ اول: انتشارات مؤسسه صاحبالامر ، ۱۴۱۶همری.

٣٩ . نعماني، *الغيبة*، باب١٤، ص٢٨٥، روايت٥٥.

۴۰ . همان، باب۱۴، ص۳۶۴، روایت هفدهم.

۴۱ . شيخ طوسي، *الغيبة*، ص۴۶۴، روايت ۴۷۱.

۴۲ . كمال الدين و تمام النعمة ، ج١، باب٣٢، ص٤٠٤، روايت شانزدهم.

۴۳ . معجم احادیث الا مام المهدی ، ج۳، ص۴۹۳، روایت ۱۰۶۳. (به نقل از: مختصر اثبات الرجعة، ص۲۱۶، روایت هجدهم)

۴۴ . بحار الأنوار، ج۵۲، ص۳۰۷، روایت ۷۱.

۴۵ . معجم احادیث الا مام المهدی ، ج۵، ص۱۲۴، روایت۱۶۴۵.
 (به نقل از: مختصر بصائر الدرجات، ص۱۹۹)

۴۶ . اختيار معرفة الرجال، ص٢٣.

۴۷ . تاريخ الغيبة الكبرى، ص٥٠٤\_٥١١.

۴۸ . شيخ مفيد، /لا رشاد، باب۴۰، ص۶۹۲ انتشارات الاسلاميه، ۱۳۸۰ شمسي.

۴۹. معجم احادیث الا مام المهدی ، ج۵، ص۲۲۴، روایت ۱۶۴۵. (این حدیث بـه نقـل از: مختصر البصائر الدرجـات، ص۹۹،

مرفوعه است.)

۵۰ . ابوالفرج اصفهان*ی، مقاتل الطالبین، ص۱۷۲*، چاپ دوم: منشــورات المکتبة الحیدریة، ۱۳۸۵شمسی.

۵۱ . همان، ص۱۷۱.

۵۲ . همان، ص۱۶۲.

۵۳ . نعماني، الغيية، باب ۱۴، ص ۳۵۶، روايت نهم.

۵۴ . همان، باب۱۴، ص۳۵۷، روایت یازدهم.

۵۵ . معجم رجال الحديث، ج١٢، ص٤٧

۵۶ . همان، ج۱۳، ص۵۸.

درباره اعتبار علی بن مهزیار نک: همان، ج۱۲، ص۱۹۲؛ درباره اعتبار حماد بن عیسی نک: همان، ج۶ ص۲۲۵؛ درباره اعتبار حسین بن المختار نک: همان، ص۸۸؛ درباره اعتبار عبدالرحمن بن سیابه نک: همان، ج۹، ص۳۳۲؛ درباره اعتبار عبایة بن ربعی نک: همان، ج۹، ص۱۵۱.

١٩ . اختيار معرفة الرجال، ص٢٣.

۲۰ . كمال الدين، ج١، باب٣٢، ص٥٠٤، روايت شانزدهم.

۲۱ . نعماني، *الغيبة*، باب۱۴، ص۳۸۵، روايت۵۵.

۲۲ . درباره اعتبار این حدیث نک: مقاله حاضر، ص۶

۲۳ . كمال الدين، ج١، باب٣٦، ص٤٠٤، روايت شانزدهم.

۲۴ معجم احادیث الا مام المهدی ، ج۳، ص۴۹۳، روایت۱۰۶۳.
 (به نقل از: مختصر اثبات الرجعة، روایت هجدهم)

۲۵ . شيخ طوسي، *الغيبة*، ص۴۶۴، روايت ۴۸۰، شماره ۶

 ۲۶ محمدبن مسعود عیاشی، تفسیر العیاشی، ج۱، ص۸۴، روایت۱۱۷، انتشارات المکتبة الاسلامیة، تهران.

۲۷ . باب۱۴، ص ۳۹۰، روایت ۶۷

۲۸ . روضة الكافى، ص۱۸۳، روايت ۲۸۵. سند اين روايت به اين صورت است: «محمّد بـن يحيى عن أحمد بن محمّد، عـن ابن محبوب، عن يعقوب السراج عن أبى عبدالله : ... .»

درباره اعتبار محمد بن يحيى نك: معجم رجال الحديث، ج١٨، ص٣٠

درباره اعتبار احمد بن محمد نک: همان، ج۲، ص۲۹۶؛ درباره اعتبار ابن محبوب نک: همان، ج۵، ص۸۹؛ درباره اعتبار یعقوب السراج نک: همان، ج۲۰، ص۸۵۵.

۲۹ . لطفالله صافى گلپایگانى، منتخب /لاثر فى /لا مام /لثانى عشر ، ج۳، ص۹۲ روایت۱۰۳۸ ، چاپ اول: انتشارات مکتب المؤلف، ۱۴۲۲ قمرى. (به نقل از:/لفتن، ج۵، ص۱۷۷)

۳۰ . بحار الأنوار، ج۵۲، ص۳۰۷، روایت ۸۱ این حدیث مرفوعه است.

۳۱ . كمال الدين و تمام النعمة، ج ٢، باب ۵۷ ، ص ۵۵۴ ، روايت دوم. سند اين روايت به اين صورت است: «محمّد بن حسن بن أحمد بن وليد، عن محمّد بن الحسن الصفار، عن العباس بن معروف، عن علىّ بن مهزيار، عن عبدالله بن محمّد الحجّال، عن ثعلبة بن ميمون، عن شعيب الحذّاء عن صالح مولى بنى العذراء عن الصادق : ....»

برای اعتبار محمد بن حسن نک: معجم رجال الحدیث، ج۱۵، ص۲۰۶؛

برای اعتبار محمد بن الحسن الصفار نک: همان، ص۲۴۸؛ برای اعتبارعباس بن معروف نک: همان، ج۹، ص۲۳۹؛ برای اعتبار علی بن مهزیار نک: همان، ج۱۱، ص۱۹۲؛ برای اعتبار عبدالله بن محمد الحجّال نک: همان، ج۱۰، ص۳۳؛ برای اعتبار ثعلبة بن میمون نک: همان، ج۱۳، ص۴۰؛ برای اعتبار شعیب الحداد نک: همان، ج۹، ص۲۹؛ برای اعتبار صالح بن میثم نک: همان، ج۹، ص۸۴



چکیده

شماری از نویسندگان وهابی و نیز روشن فکران معاصر با استناد به ظاهر برخی از احادیث درباره تفاوت سیره امام مهدی با سیره پیامبرانه خواهد کرد، دین اسلام را نسخ خواهد نمود و آیین جدیدی را با فقه، اخلاق و مقرراتی نو بر بشر عرضه خواهد کرد؛ اعتقادی که با اندیشه ختم نبوت و شریعت از پس پیامبر اعظم و اسلام تعارضی آشکار دارد. در نقد این ادعا نخست پارهای از تصریحات دانش مندان شیعی از جمله محدثان، متکلمان و اصولیان به مسئله ختم نبوت در پیامبر اسلام ذکر میشود. با وجود چنین تصریحات گوناگونی، انکار اندیشه ختم نبوت را به شیعیان نمی توان نسبت داد؛ نسبتی ناروا و بیاساس که بر پایه روایتهایی دوپهلو و توجیه پذیر گذارده شده است. در ادامه نیز احادیثی که آن معنای نادرست را تداعی می کند بررسی و تحلیل خواهند شد.

واژگان کلیدی

سیره نبوی، سیره مهدوی، سنت پیامبر ، ختم نبوت، قضاوت داوودی، شبهات، ناصر قفاری.

برخی از روایتها بر تفاوت سیرت امام مهدی با سیرت پیامبر گرامی اسلام دلالت می کنند؛ روایتهایی که به صراحت سیرت نبوی و مهدوی را متفاوت با هم میخوانند و دیگر روایتهایی که به امام مهدی اقداماتی را نسبت می دهند که نمی توان آنها را در چهار چوب سنتهای بر جای مانده از پیامبر اکرم فهم و تفسیر کرد. از این رو، پرسش از نسبت سنت و سیرت نبوی و مهدوی طبیعی می نماید. آیا امام مهدی در عصر ظهور به پیامبر اکرم اقتدا نخواهد کرد؟ آیا نبی مکرم اسلام که الگوی شایسته برای همه مؤمنان است، الگوی امام مهدی نخواهد بود؟ اگر چنین نیست، پس این روایتها بر چه دلالت دارند؟ و اگر چنین است، آیا این تفاوت در شیوه رفتار همه جانبه و فراگیر خواهد بود، یا محدود و انگشتشیمار؟ در هر صورت، آیا این به معنای نقص در سیرت و سنت پیامبر اسلام نیست، با آن که قرآن آن حضرت را الگویی شایسته خوانده است؟ پیامبر اکرم سنت خود را سنتی معرفی کرده که پس از آن سنتی نخواهد بود و امام علی آن را «اشرفالسنن» یاد کرده است.

و از همـه مهمتر این کـه اگر رفتارهای امام مهدی را در چارچوب سـنتهای پیامبر اکرم نتوان تفسـیر کرد، آیا نمی توان نتیجه گرفت که پس آن حضرت به دین جدیدی غیر از اسـلام برانگیخته شـده است؟ آیا این اندیشـه در تعارض با ختم نبوت نیست؟ دیدگاه اندیشهوران شیعه در اینباره چیست؟ آنان احکام جدید در عصر ظهور را چگونه با ختم نبوت سازگار میبینند و چه تفسیری کردهاند؟

پاسخ به این پرسشها هم مطلوب و مفید است؛ زیرا آشنایی با حقیقت سیرت مهدوی و نسبت آن با سنت نبوی را در پی دارد و هم ضروری مینماید؛ زیرا برخی از نویسندگان مدعی شدهاند که به باور شیعیان، امام مهدی ، شخصیتی پیامبرانه دارد و احکام و مقرراتی متفاوت با دین اسلام حضرت محمد وضع و اجرا خواهد نمود.

برای نمونه، روشن فکری معاصر در این باره مینویسد:

ظهور مهدی یک حرکت دینی بزرگ از جنس حرکت پیامبران است. ۴

این شخصیت الهی و پیامبرانه عمل پیامبرانهای باید انجام دهد. ۵

این کلمات را به صورت صحیح می توان فهم و تفسیر کرد، اما نویسنده در جایی دیگر به صراحت پیامبرانه خواندن رفتار امام مهدی را به معنای آوردن دین، فقه، اخلاق و مقررات جدید تفسیر کرده است:

نظریه مهدویت مدعی است که احیاهای موقت، مقطعی، ناقص، موضعی و کوتاه، دامنه، عالم را دینی نخواهد کرد و این جهان اسطورهزدایی شده هم چنان اسطورهزدایی شده باقی خواهد ماند و صبغه غالب او صبغهای غیردینی خواهد بود. این جهان فقط وقتی پوست می اندازد و عوض می شود که یک رجل دینی تراز اول از تبار پیامبران و هم شأن پیامبران ظهور کند. او واجد تجربه دینی است و براساس این تجربه، جهانی



نوین میسازد. در این عالم دینی جدید، اخلاق، فقه و مقررات دینی جدید تألیف خواهد شد. به دور آن تجربه دینی پوسته ها تنیده می شود و مردم خودشان را با یک جهان دینی تازه تولدیافته روبه رو خواهند دید.

کندو کاو درباره درستی و نادرستی باورهای این نویسنده به تنهایی ضرورتی ندارد،اما از کلمات دیگر او چنین برداشت می شود که آنچه پیش از این آمد نه باور ایشان که اعتقاد شیعیان است چرا که به اعتقاد وی رفتار پیامبران و تجدید تجربه پیامبرانه خواندن  $^{\mathsf{v}}$  با اندیشه خاتمیت در تعارض است وی در این باره چنین گفته است:

... خصلت ولایت یعنی آن خصوصیتی که در پیامبر بود، ادامه پیدا می کند و با مرگ پیامبر پایان نمی پذیرد آنهم در افراد معین نه در همه افراد. در میان شیعیان این اولیاء الهی نام برده شدهاند؛ همانها که امامان شیعه نامیده می شوند. و نیز شخصیتی به این افراد داده شده، تقریباً برابر با شخصیت پیامبر که می توانیم بگوییم مفهوم خاتمیت پیامبر را دچار تزلزل کرده است... قرآن می گوید پیامبر خاتمالنبیین است، اما شیعیان مقام و منزلتی که به ائمه خود بخشیدهاند، تقریباً مقام و منزلتی که به ائمه خود بخشیدهاند، تقریباً مقام و منزلتی مفهوم رقیق شده و سستی است؛ زیرا امامان شیعه حق تشریع دارند، حال آن که این حق انحصاراً حق پیامبر تاست.

... از نظر شیعیان امام صادق و سایر ائمه فقها نیستند و رأی فقهی نمی دهند؛ کلماتی می گویند که عین حکم الهی است و همان رفتار با آن می کنند که با کلمات پیامبر و قرآن می کنند ـ هیچ فرقی از این جهت وجود ندارد. البته شیعیان نمی گفتند که امامان شیعه مصورد و محل وحی قرار می گیرند، ولی تعبیری دیگر به کار می برند و می گویند اینها محدث و مفهم هستند، یعنی یک جوری حقایق را به ایشان می فهمانند. آن شکلش را نمی گفتند، اما اسم وحی هم نمی آوردند؛ برای این که متمایز بشود از پیامبر. اما شأن و مرتبتی که برای این که متمایز بشود از پیامبر. اما شأن و مرتبتی که

برای امامان شیعه قائل بودند، همان شأن پیامبر بود... . اقبال می گوید: ... اگر قرار باشد یک مهدی بیاید که همان اتوریته پیامبر را داشته باشد، ما از فواید خاتمیت بی بهرو می مانیم؛ زیرا فلسفه خاتمیت آن است که با خاتمیت، آدمیان به رهایی می رسند، اما اگر شما بگویید یک پیامبر صفت دیگری در آخرالزمان خواهد آمد که همان اتوریته پیامبر را خواهد داشت، آنگاه آن رهایی تحقق نخواهد یافت. فلذا این سؤال از شیعیان باقی است که مهدویت را چگونه با اندیشه رهایی و دموکراسی می توان جمع کرد.

البته نمی توان ادعا کرد که این پندارها درباره پیامبر خواندن امام مهدی و آوردن دین جدید توسط آن حضرت، با استناد به احادیثی که سیرت نبوی و مهدوی را با هم متفاوت می خوانند و یا احادیث مشابه آن است، اما از آنجا که دیگرانی نیز به عقاید شیعه بر همین پایه انتقادهایی مشابه کردهاند، سزاوار است که درباره درستی و نادرستی این روایتها و نسبت آن با دیدگاه مورد نظر تحقیقی جامع صورت پذیرد و به این سؤال پاسخ داده شود که آیا واقعاً این احادیث بر پیامبرانه بودن شخصیت امام مهدی و پایان نیافتن نبوت دلالت دارند؟

برخی از وهابیان معاصر نیز با استناد به تعدادی از آنگونه روایتها چنین شبهه پراکندهاند که به باور شیعیان مهدی شریعت پیامبر اکرم را نسخ خواهد کرد و آیین جدیدی را بر بشر عرضه خواهد نمود. این نسبت ناروا بهانهای برای توهین و افترا به شیعیان شده است.

نویسنده وهابی معاصری در کتاب خود ذیل عنوان سیره قائم منتظر پس از گزینش معنادار تعدادی از احادیث درباره برخورد با شدت و صلابت امام مهدی با دشمنان مینویسد:

ایسن دیدگاه شیوه قائم را متفاوت از سینت همراه با رحمت و عدالتی که اهلبیت بدان شیناخته می شوند معرفی می کنید. بلکه او از سینت مصطفی نیز خارج می شود و این چیزی است که شیعیان بدان تصریح می کنند؛ زیرا به گمان آنها ـ از باقر سؤال شید: «آیا قائم به سیرت محمد خواهد بود؟ او پاسخ شید: «آیا قائم به سیرت محمد خواهد بود؟ او پاسخ

برخی از وهابیان معاصر نیز با استناد به تعدادی از روایتها چنین شبهه پراکندهاند که به باور شیعیان مهدی شریعت پیامبر اکرم را نسخ خواهد کرد و آیین جدیدی را بر بشر عرضه خواهد نمود. داد: هرگز همانا رسول خدا همراه با بخشش با امت خود رفتار می کرد و دلهای مردم را جذب خود می نمود ولی قائم مأمور شده است که با کشتار رفتار کند و از کسی طلب توبه نکند. وای به حال کسی که با او به مخالفت برخیزد» پس شیعه گمان می کند که قائم به روشی متفاوت با سیره و روش رسول خدا مأمور شده است، در حالی که به اجماع مسلمانان هرچه مخالف سیره رسول خدا باشد، از اسلام نیست. پس آیا قائم به دینی غیر از اسلام برانگیخته شده است؟

چگونه او مأمور به روشی برخلاف سیره رسول خداست؟ آیا او پیامبری است که بر او وحی تازهای شده؟ با این که بعد از خاتم الانبیا پیامبری نیست و بعد از وفات او وحی نیز منقطع شد و هرکس چیزی جز این را ادعا کند، دروغپرداز و دجال است؛ چراکه این ادعا با نصوص قطعی و اجماع مسلمین بر پایان یافتن وحی و نبوت با وفات سرور پیامبران حضرت محمد در تعارض است.

این نویسنده در ادامه با استناد به روایتهایی، به پندار خود مافی الضمیر شیعیان را چنین به تصویر می کشد:

لیکن این روایات مکنونات قلبی سازندگان آن را به تصویر می کشد و کینههای آنان نسبت به مردم و خصوصاً امت اسلام که مخالف با روش آنها هستند را نمایان می سازد و نشان می دهد که آنان روز نزدیکی را آرزو می کنند که در آن روز به خوابهایشان جامه عمل بپوشانند؛ خوابهایی که این روایات از آن پرده برمی دارد و حقیقت تشیع عصر صفوی و دولت آیةالله ها و سازمان های آنها در لبنان آن را ترسیم می کند.

#### و در ادامه می نویسد:

و این برای آشکار کردن این که اوهام شیعه در کتاب خدا و سنت پیامبرش ریشه ندارد و بلکه بدعت تازهای از سوی قائمشان است، کفایت می کند.^

#### و یا در جایی دیگر مینویسد:

همچنین منتظر شیعیان دین اسلام را در خصوص مسئله گرفتن جزیه از اهل کتاب تغییر می دهد و روایاتشان تصریح می کند که منتظر شان در این خصوص با فرمان امر پیامبر خدا مخالفت می کند. در روایات شیعیان آمده است: «صاحب این امر آنچنان که پیامبر خدا جزیه می گرفت، جزیه نمی گیرد.» و این اعتراف است به خروج از سنت پیامبر خدا و تغییر عامدانه آن. آیا جعل کنندگان این روایات در صدد سست کردن جایگاه شریعت اسلام نزد پیروان خود بودهاند و می خواستند آنها را نسبت به خروج از شریعت اسلام تحریک نمایند؟

از کلمات نویسندگان یاد شده می توان دو ادعا را استخراج کرد:

۱. به باور شیعیان امام مهدی به شریعتی متفاوت با شریعت پیامبر اسلام



٣٣

برانگیختـه خواهد شـد و دسـت کم بخشهایـی از رفتار امام مهدی در چارچوب شریعت اسلام فهمیدنی و تفسیر شدنی نخواهد بود؛

۲. امام مهدی شخصیتی پیامبرانه دارد و در نتیجه نبوت
 در وجود مقدس پیامبر اسلام خاتمه نیافته است.

بررسی درستی و نادرستی ادعاهای یاد شده افزون بر شیوه نقلی، به گونه کلامی نیز ممکن است. با وجود این، شیوه نقلی را برگزیدیم که از دو جهت سامان می یابد:

یکه. آیا این سخن با مبانی فکری اندیشهوران شیعه همخوانی دارد و آیا از میان عالمان شیعی کسی را می توان یافت که شخصیت امام مهدی را پیامبرانه و به وحی دست یابنده بپندارد؟

دوم. آیا احادیث اهل بیت شریعت امام مهدی را با شریعت پیامبر اکرم متفاوت میخوانند؟ آیا روایتهایی که سبب شکل گرفتن شبهه تفاوت شریعت امام مهدی با میامبر هستند و یا دست کم زمینه ایجاد چنین شبههای را پدید میآورند، از نظر سند و دلالت بدون اشکالند؟ آیا آن بخش از رفتارهای امام مهدی که به ظاهر با سنتهای پیامبر اکرم همخوانی ندارد بر تفاوت شریعت آن حضرت با شریعت اسلام دلالت میکنند؟

## بخش یکم

اندیشهورزان شیعه و اندیشه ختم نبوت

دین اسلام خاتیم ادیان الهی و پیامبر اسلام حضرت محمد آخرین پیامبری به شیمار می رود که خداوند متعال او را برای هدایت بشیر برانگیخته است. سلسله انبیا در وجود مقدس آن حضرت خاتمیه می یابد و در نتیجه امام مهدی نه در شیمار پیامبران است، نه به شریعتی جدید مبعوث خواهد شید و نه به او همچون پیامبران فرشته وحی نازل می شود. این باورها از ضروری ترین عقاید شیعیان است و همه شیعیان از خرد و کلان و دانش مند و عامی به آنها آگاهند. از این رو، اثبات ایین مطلب برای مخاطب شیعه کاری به ظاهیر بیهوده جلوه می نماید، اما با وجود نفی این باور ضروری در کلمات شماری از

نویسـندگان، گریزی از ذکر نمونههایی از سخنان اندیش مندان شیعه درباره این مسئله نیست.

پیامبرانه نبودن شخصیت امام مهدی مسئلهای به شمار میرود که گاه به صراحت عالمان شیعی بدان پرداختهاند و گاه به التزام میتوان آن را فهمید. تصریح به ختم نبوت با پیامبر اکرم ، گردآوری و ثبت احادیثی که بر این مطلب دلالت دارند، تعریف امام به گونهای متفاوت با نبی و... ، همگی به التزام بر این نکته دلالت دارند که به باور دانش مندان شیعه هیچ شخصیتی پس از پیامبر اکرم به مقام نبوت نرسیده و نخواهد رسید، گرچه به لحاظ فضایل انسانی و معنوی در بلندترین درجات باشد. بر این اساس امام مهدی نه پیامبری جدید خواهد بود و نه به شریعتی تازه مبعوث خواهد شد.

از این رو، پس از بیان پارهای از کلمات عالمان شیعه که به ختم نبوت در پیامبر اکرم تصریح کردهاند، این مطلب را در کتابهای حدیثی، کلامی و اصولی پی می گیریم:

١. تصريح عالمان شيعه به ختم نبوت:

يكم. على بن حسين بن بابويه صدوق اول:

... خداوند محمد را خاتم پیامبران و شریعتش را خاتم شرایع قرار داد و دین و شریعت او را تا روز قیامت ماندگار قرار داد. ۱۰

#### دوم. شيخ صدوق:

اگـر در قرآن نیامده بود که محمد خاتم پیامبران است، ضرورت داشت که در هر زمانی پیامبری باشد، لیکن از آنجا که در قرآن چنین آمده است، پس بعد از او پیامبری نخواهد بود. ۱

#### سوم. شيخ مفيد:

... عقل برانگیخته شدن پیامبری پس از پیامبر ما و نسخ شریعت او را نفی نمی کند، هم چنان که ادیان پیامبران پیشین نسخ شد، ولی آنچه حصول چنین امری را نفی می کند، اجماع و علم به این است که چنین چیزی مخالف با دین پیامبر است و این مطلب یقینی و ضروری است و همه امامیه بدون هیچ اختلافی بر این عقیده اتفاق نظر دارند.

وی در جای دیگر در پاسخ سؤال از ختم نبوت مینویسد:

ما ختم نبوت در پیامبر اسلام را از دین آن حضرت دریافته ایم. اگر پرسیده شود از کجا؟ پاسخ این است که از قرآن و حدیث، اما قرآن از این آیه مَّا کَانَ مُحَمَّدٌ أَبَا أُحَد مِّن رِّجَالِکُمْ وَلَکِن رَّسُولَ اللهِ وَخَاتَمَ النَّبِینَ و اما حدیث از این کلام آن حضرت که به امام علی فرمودند: «أنت منّی بمنزلة هارون من موسی». ۱۳

#### چهارم. ابوالصلاح حلبي:

ما می دانیم پس از رسول الله پیامبری نیست. ا

#### پنجم. شيخ طوسي:

... روشن شد که شریعت پیامبر ما تا روز قیامت پایدار است و بر آیندگان عمل به آن لازم است، همچنان که معاصران پیامبر ملزم به عمل به آن بودند.۱۵

#### ششم. علامه حلى در استدلال بر ضرورت امام معصوم مىنويسد:

... و از آنجا که محمد خاتم پیامبران است و پس از او پیامبری نیست، پس باید امام معصوم وجود داشته باشد. ۱۶

#### هفتم. بهاءالدين نجفى:

در زمان ما ثابت است که محمد خاتم پیامبران است، پس باید بعد از او کسی باشد که شریعت او را بریا دارد...<sup>۱۷</sup>

گرچه این جملات آشکارا بر سلب پیامبری و وضع احکام جدید از سوی هیچ کدام از امامان معصوم و از جمله امام مهدی دلالتی نداشــتند، بیگمان این مطلب از لوازم آشکار و تردیدناپذیر ختم نبوت در وجود مقدس حضرت محمد اســت؛ افزون بر این که در کلمات برخی از اندیشهوران یاد شده به صراحت شریعت محمدی خاتم شرایع خوانده شده بود.

#### ۲. دىدگاه محدثان شىعه

افزون بر تصریحات پیش آمده، اندیشـه ختم نبوت به صورت گسـتردهای در کتابهای حدیثی عالمان شـیعه به چشـم میخورد. محدثان شیعه در مواضع مختلفی از کتابهای خود احادیث متعدد و متنوعی را از پیشوایان معصوم درباره ختم نبوت روایت کردهاند. پارهای از کتابهایی که این احادیث در آنها روایت شده است بدین قرارند:

یکم *محاسن* برقی:

#### امام صادق فرمودهاند:

و قد قال له (على ) رسول الله أنت منّى بمنزلة هارون من موسى إلا أنّه لانبيّ بعدى <sup>۱۸</sup>

پیامبر اکرم به امام علی فرمودند: تو نسبت به من به منزله هارون نسبت به موسی هستی، جز این که پس از من پیامبری نیست.



امام مهدی نه در شمار پیامبران است، نه به شریعتی جدید مبعوث خواهد شد و نه به او همچون پیامبران فرشته وحی نازل می شود. این باورها از ضروری ترین عقاید شیعیان است و همه شیعیان از خرد و کلان و دانش مند و عامی به آنها آگاهند.

دوم. *قرب الاسناد*:

طبق روایت این کتاب امام صادق این دعا را به یکی از اصحاب آموختهاند:

اللَّهم ربِّ السموات السبع و ما فیهن ... و ربِّ محمّد خاتم النبیّین أسئلک... ۱۹

بار خدایا ای پروردگار آسمانهای هفتگانه و آنچه در آن است... و ای پروردگار محمد خاتم پیامبران، تو را میخوانم...

سوم. *كافي*:

به روایت کلینی امام رضا در یکی از خطبههای خود چنین فرمودهاند:

الحمدلله الذي حمد في الكتاب نفسه... و صلّى الله على محمّد خاتم النبوّة و خير البرّية...؟ ٢٠ حمد مخصوص خدايي است كه در قران خود را ستايش نمود... و درود خداوند بر محمد كه ختم نبوت است و بهترين خلايق....

و آن حضرت در جایی دیگر چنین میفرمایند:

... فهى فى ولد على خاصّة إلى يوم القيامة إذ لا نبىّ بعد محمّد ١٠٠

امامت منحصراً تا روز قیامت در نسل علی است چراکه پس از محمد پیامبری نخواهد بود.

چهارم. دعائم الاسلام:

در این کتاب از پیامبر اکرم روایت شده است:

أيّها الناس اعلموا أنّ علّياً منّى بمنزلة هارون من موسى إلاّ أنّه لانبيّ بعدى ٢٢٠

ای مردم بدانید که علی و من مانند هارون و موسی نسبت داریم، مگر اینکه پس از من پیامبری نیست.

بنجم. *امالي*:

بنابر روایتی معروف، عبدالعظیم حسنی عقاید خود را بر امام هادی عرضه کرد و آن حضرت پس از تأیید آنها فرمود: 

اِنّی أقول إِنّ الله تعالی واحد... و إِنّ محمّداً عبده و

رسوله خاتم النبيّن فلا نبتى بعده إلى يوم القيامة و إنّ شريعته خاتمة الشرايع فلا شريعة بعدها إلى يوم القيامة ٢٠٠

من بر این اعتقادم که خداوند بلند مرتبه یکی است... و محمد بنده خدا و فرستاده او و خاتم پیامبران است و پس از او تا روز قیامت پیامبری نیست و شریعت او خاتم شریعتهاست و پس از آن تا روز قیامت شریعتی نیست.

ششم. كفاية الاثر:

به روایت این کتاب پیامبر اکرم به حضرت زهرا

فرمود:

... فنحن اهل بيت أعطاناالله سبع خصال لم يعطها قبلنا و لا يعطها أحداً بعدنا لنا خاتم النبيّين و أحبّ الخلق إلى الله عزّوجلّ و هو أنا أبوك؟

... ما خاندانی هستیم که خداوند هفت ویژگی را به ما ارزانی داشته است و پیش و پس از ما آن را به کسی عطا نکرده است. خاتم پیامبران و محبوبترین خلایق نزد خداوند بلند مرتبه از ماست و او من

هستم؛ پدر تو.

هفتم. تهذيب الاحكام:

به گفته شیخ طوسی امام صادق به یکی از اصحاب و مشتاقان زیارت حرم مطهر امام علی فرمود:

... فإنّك زائر الآباء الأوّلين و محمّداً خاتم النبيّين و عليّاً سيّد الوصيّين...،٢٥

... همانا تو زیــارت کننده اولین پدران و محمد خاتم پیامبران و علی سرور اوصیا هستی...

آن چه گذشت قطرهای از دریای روایاتی است که وجود مقدس پیامبر اکرم را خاتم سلسله نبوت معرفی می کند. چنان که گذشت، روایات بر نفی پیامبری امامان معصوم و از جمله امام مهدی و نزول وحی بر ایشان و بعثت امام مهدی به شریعتی جدید تصریح نکردهاند، اما روشن است که لازمه ختم نبوت در پیامبر اسلام این است که پس از ایشان هیچ شخصیتی به مقام پیامبری نمی رسد و شریعت تازهای بر بشر عرضه نمی نماید.

دو است.

یکم. سید مرتضی:

نبی به جهت عصمت و افضل بودنش نبی نیست، گرچه این کفایت می کند، بلکه از آن جهت نبی است که بدون واسطه یا با واسطه روحالامین از جانب خداوند خبر می آورد و امام گرچه معصوم و افضل است، لیکن از ناحیه نبی و نه از ناحیه خداوند خبر می دهد. بنابر این، میان نبی و امام تفاوت آشکاری وجود دارد. ۲۶

دوم. شیخ طوسی:

شیخ طوسی نبوت را چنین تعریف می کند:

نبی در عرف عبارت است از کسی که بدون واسطه بشری از جانب خداوند خبر می آورد. ۲۲ می آورد. ۲۷

وی در جایی دیگر تفاوت مفهوم امام و نبی و خالی بودن امام از هر نوع شانیت پیامبری را این گونه توضیح داده است:

تفاوت میان نبی و امام این است که نبی کسی است که از نزد خداوند تعالی بدون واسطه بشری خبر می آورد. امام، امت و نقل کنندگان از نبی در این تعریف داخل نیستند، گرچه جملگی از نزد خداوند به واسطه بشر (نبی) خبر بدهند و ما در تعریف نبی قید بشر را افزودیم؛ زیرا نبی هم با واسطه از ناحیه خداوند خبر می آورد، لیکن آن واسطه فرشته است، نه بشر و در این خصوصیت جز نبی کسی با او مشارکت ندارد.^^

سوم. علامه حلى:

ایشان نبی را چنین تعریف می کند:

نبی انسانی است که از نزد خداوند خبر می آورد، بدون واسطه بشر.۲۹

فاضل مقداد در شرح این سخن چنین مینویسد:

با قید «انسان» فرشته خارج می شود و با قید «از نزد خداوند خبر می آورد» مخبر از غیر خدا خارج می شوند؛ چراکه غیر خدا خارج می شوند؛ چراکه این دو نیز از جانب خداوند خبر می دهند، لیکن با واسطه پیامبر. ۳۰

چهارم. ابن میثم بحرانی:

وی نبی را چنین تعریف می کند:

نبی انسانی است که از آسمان به اصلاح امور معاش و معاد انسانها مأموریت یافته و از چگونگی این مهم آگاهی دارد و در دانشش بی نیاز است و امر او از



ومهدي احداگ شريع

ناحیه آسمان و بدون واسطه بشری است و ادعای پیامبریاش همراه با امور خارقالعاده است و ما با قید «در دانشش بی نیاز است» تا آخر آن امام را از تعریف خارج کردیم؛ زیرا گرچه امام عالم است و از آسمان مأمور به اصلاح امور خلق است، این کار با واسطه نبی انجام می پذیرد. "

متکلمان شیعه برای نبی و امام دو تعریف متفاوت بیان کردهاند: آنان از یکسو با دقت تمام در نبی قیدی را افزودهاند که آن را از امام متمایز کند و از سوی دیگر به تفاوت مفهوم این دو تصریح کردهاند. از اینرو، به باور ایشان به هیچ عنوان مفهوم نبی بر امام منطبق نمیشود و دانش مندان شیعه به پیامبری امام مهدی هیچگونه اعتقادی ندارند.

#### ۴. دىدگاه اصوليان شيعه

ختم نبوت با حضرت محمد و پیروی امام مهدی از شریعت محمدی در کتابهای علم اصول نیز مطرح شده است. برای نمونه به تعدادی از آنها اشاره می کنیم:

يكم. آخوند خراساني:

#### وی در اینباره مینویسد:

احکامی که به مرحله فعلیت نرسیدهاند کم نیستند مانند مواردی که اصول یا امارات برخلاف آن قائم شود و مانند برخی از احکام در اوایل بعثت و بلکه تا روز قیام قائم با این که حلال محمد تا روز قیامت حلال است و حرام او نیز تا روز قیامت حرام است و با وجود این گاهی آنچه از فعلیت یافتن احکام ممانعت می کرده، هم چنان باقی می ماند تا این که خورشید هدایت طلوع کند و تاریکی ها از میان برود، هم چنان که به این مسئله در احادیث امامان معصوم نیز پرداخته شده است.

# دوم. أقا ضياء عراقى:

و شاید بسیاری از احکام هنوز در مرتبه انشا باشند و به مرحله فعلیت نرسیده باشند تا این که حضرت حجت ظهور نماید.

#### سوم. امام خمینی :

بدان که حکم شرعی دو مرتبه دارد: مرتبه نخست مرتبه انشا و جعل حکم بر موضوع است، مانند احکام کلی قانونی پیش از لحاظ مخصصات و مقیداتش مانند این سخن خداوند متعال «اوفوا بالعقود» یا «أحل الله البیع» و مانند احکام شرعیهای که روح الامین بر قلب پیامبر خدا نازل کرد، لیکن به دلیل رعایت پارهای از مصالح زمان اجرای آن نرسیده و اجرای آن تا ظهور دولت حقه امام مهدی به تأخیر افتاده است. ۲۵

# چهارم. آيةالله خوئي:

ایشان در بحث دلایل «اصالة البرائة» آورده است:

... از ظاهر این دسته از روایات چنین فهمیده می شود که طبق مصلحت الهی برخی از احکام تا زمان ظهور امام مهدی مخفی می ماند و شاید مقصود روایاتی که می گویند آن حضرت دین جدیدی می آورد، همین مطلب باشد. ۳۵

از کلمات اندیشـهوران یاد شـده، فهمیده می شود که به باور ایشان احکام جدیدی که در زمان امام مهدی مبنای عمل قـرار می گیرند، قانون هایی از پیش وضع شـده (که به اصطلاح مرحله انشا را گذراندهاند) هستند و امام مهدی تنها آن قوانین را اجرا می کند و هر گز قانون تازهای وضع نمی کند و بر دین اسلام چیزی نمیافزاید. به تعبیر دیگر، خداوند پیامبر را همراه با مجموعه دین اسلام شامل باورها، اخلاقیات و احکام انشایی و فعلی مبعوث نمود، اما از میان مجموعــه احكام و قوانين ديني برخــي افزون بر مرحله وضع و انشا برای اجرا به مسلمین ابلاغ شده است و اجرای برخی از آنها به عصر ظهور سـپرده شده تا با فراهم شدن زمینه ها و یا فقدان موانع، امام مهدی آنها را اجرا کند. بر این اساس، امام مهدی وضع کننده قوانین جدید نیست و احکام دینی وصف جدید و تازه به خود نمی گیرند، چراکه این احکام از پیش وضع شده و بر قلب پیامبر نازل شدهاند، اما امام مهدی آنها را اجرا خواهد کرد.

امام خمینی به این مطلب چنین تصریح می کند:

حکم انشایی حکمی است که مرحله انشا و جعل را پشت سر گذاشته باشد، چه اصلاً به مردم اعلان نشده باشد \_به جهت رعایت مصالحی که در مخفی ماندن آن احکام وجود داشته \_مانند احکامی که نزد امام عصر به ودیعت نهاده شده و زمان اجرای آن تا ظهور آن حضرت به تأخیر افتاده است... ۲۶

ایشان در ادامه به لغو بودن جعل احکام انشایی با وجود قیام اماره یا اصل از اول زمان تشریع برخلاف آن پاسخ میدهد و مینویسد:

پاسخ اشكال ياد شده اين است كه بالاخره وقتى \_ ولو آن وقت زمان ظهور دولت حقه باشد \_ خطا آشكار مى شود و اگر آن حكم از اساس انشا نمى شد تا ابد و حتى پس از وعلى مى قائم رها مى شد، چراكه باب وحى و تشريع احكام پس از رحلت پيامبر اكرم بسته شد. ٣٧

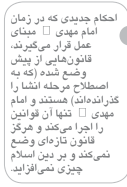
#### أيةالله سيدمحمد سعيد حكيم نيز در اينباره چنين مينويسد:

... هم چنان که احکامی که به دست حضرت حجت ظاهر می شود یا احکامی است که بر موضوعات خاص خودش معلق شده و جز با ظهور آن حضرت به فعلیت نمی رسد و یا آن احکام به هنگام ظهور جعل می شوند و اگرچه آن حضرت از همان آغاز می داند که این احکام در وقت خودش تشریع شده بودند و آنها را از طریق پدرانش از پیامبر اکرم دریافت کرده است و به همین دلیل، استناد این احکام به پیامبر اکرم صحیح خواهد بود و با دلایلی که بر عدم نسخ شریعت محمدی و نیز حلال بودن حلال او تا قیامت و حرام بودن حرام او تا قیامت نیز منافات ندارد. ۸۳

# أيةالله سيدمحسن حكيم در شرح كلام أخوند خراساني مينويسد:

همچنین است وضعیت برخی از احکام از آغاز بعثت تا زمان ظهور حضرت حجت ؛ چراکه این احکام پس از آنکه به مرحله فعلیت نرسیده بودند، در عصر ظهور فعلیت خواهند یافت و توهّم نشود که عصر ظهور زمان ثبوت این احکام است و نه زمان فعلیت آنها چراکه لازمه این سخن تغییر احکام با ظهور امام مهدی است و حال آنکه این مطلب با روایاتی که حلال محمد را تا قیامت حلال و حرام او را نیز تا قیامت حرام میداند، منافات دارد. "

آیا عجیب نیست که دهها عبارت صریح عالمان شیعه درباره ختم نبوت با حضرت محمد و ختم شرایع در شریعت اسلام نادیده انگاشته شود و در مقابل به استناد تعداد اندکی از روایات که آنها را نیز همآهنگ با اندیشه ختم نبوت می توان تفسیر کرد، نفی اندیشه خاتمیت را به شیعیان نسبت داد؟ با این که به اقتضای انصاف در داوری اگر بر فرض نتوان از این احادیث معنایی همسو و همنوا با اندیشه ختم نبوت فهم کرد، باید به استناد آن همه تصریح این روایات را توجیه کرد، نه این که به استناد این احادیث آن همه تصریح را نادیده گرفت.





این نکته ساده و بدیهی است، اما نویسندگان یاد شده خود را به بی خبری زدهاند و یا از آن غفلت کردهاند و به جای این که برای آگاهی از اعتقادات شیعیان به آنهه ه گفتارهای صریح مراجعه کنند، به روایاتی دوپهلو استناد کردهاند و دقیقاً از آنها معنایی تفسیر نمودهاند که با آنهمه گفتارهای صریح در تعارض است. بی گمان چنین شیوهای مبنای علمی استوار ندارد.

# بخش دوم: روایات به ظاهر معارض

پس از بررسی پارهای از کلمات اندیشه وران شیعه درباره مسئله ختم نبوت به بررسی احادیثی میپردازیم که به ظاهر مخالف این باورند. منتقدان به استناد این روایتها مدعی شدهاند که به باور شیعیان، امام مهدی سیرهای متفاوت با سیره پیامبر گرامی اسلام دارد. از اینرو، ایشان دین اسلام را نسخ می کند و به شریعت جدیدی مبعوث می شود. پیش از طرح و بررسی این روایات تذکر چند نکته ضروری می نماید:

۱. از آنجا که دکتر ناصر قفاری، نویسنده وهابی معاصر در کتاب اصول مذهب الشیعة الا مامیة الاثنی عشریة مجموعه احادیشی را گرد آورده که این معنا را تداعی می کنند به نقد کلمات ایشان بسنده می کنیم. طبیعی است که با روشن شدن مفهوم حقیقی احادیث مورد نظر ایشان و حل شدن ابهامات درباره آنها، دیگر منتقدانی که به استناد این احادیث بر عقاید شیعه خرده گرفتهاند نیز پاسخ خود را خواهند یافت. بر این اساس، پاسخ شبهات دیگر منتقدان جدا نخواهد آمد.

7. این نویسنده برای اثبات دعاوی خود دو فصل مستقل تحت عناوین «شریعت مهدی منتظر شیعیان» و «سیره قائم منتظر» آورده است. <sup>۴</sup> روح این دو فصل و پیام اصلی آن اثبات نسخ شریعت اسلام و آورده شدن دین جدید توسط امام مهدی شیعیان است. از اینرو، این نوشتار این دو فصل را یکسره نقد و بررسی خواهد کرد، گرچه گاه پارهای از شبهات پیوند وثیقی با آن پیام اصلی ندارند.

۳. برخلاف اهل سنت که وجود یک روایت در صحیح بخاری و مسلم را علامت قطعیت صدور آن حدیث می دانند، به اعتقاد اکثر اندیشه وران شیعی که مشی اصولی دارند، وجود یک روایت در منابع کهن هرچند از کتب اربعه باشد، به خودی خود

چیزی را ثابت نمی کند و به حدیث اعتبار نمی بخشد. بنابراین، پذیرش یک حدیث مشروط به حصول اطمینان به صدور آن از معصوم است که این اطمینان گاه از راه وثاقت راویان به دست می آید و گاه از طریق قراین داخلی و خارجی و بدون حصول چنیـن اطمینانی حدیث فاقد ارزش و اعتبار اسـت. از این رو، به صرف این که به عنوان مثال شیخ کلینی یا شیخ صدوق حدیثی را در کتابهای خود ثبت کردهاند، نمی توان به عالمان شیعه اعتقاد به محتوای آن را نسبت داد، مگر این که آن روایت سندی اطمینان بخش داشته باشد و یا قراینی محتوای آن را تأیید کنند. این سخن درباره عالمان اخباریمسلک نیز صادق است؛ چراکه آنان بیشتر به قطعیت روایات کتب اربعه معتقد هستند و بسیاری از احادیثی که جناب آقای قفاری به آن استناد جسته از غیرکتب اربعه است. براساس چنین معیاری اگر بخواهیـم احادیثی را ارزیابی کنیم چه بسا بسیاری از آنها که جناب قفاری به استناد آنها بر باورهای شیعیان خرده گرفته، از گردونه اعتبار خارج شوند و در نتیجه شبهاتی که براساس آنها طرح شدهاند نیز خودبهخود از میان بروند.

#### شبهه یکم

آقای قفاری تحت عنوان «مهدی پس از بازگشت پنداری اش» به طرح چند سرفصل پرداخته است. عنوان سرفصل اول عبارت است از «دین مهدی منتظر شیعیان». وی ذیل این عنوان مینویسد:

ابن بابویه در کتاب /عتمادات که دین امامیه را خوانده می شود، می نویسد: هنگامی که مهدی از غیبت بازگردد، احکام ارث دین اسلام را نسخ می کند. او از صادق چنین روایت می کند: «خداوند دو هزار سال پیش از خلق بدنها میان ارواح در عالم ارواح رابطه برادری برقرار نمود و چون قائم ما اهل بیت قیام کند، برادر از برادری که برواد خود در عالم ارواح ارث می برد و از برادری که در ولادت با او شریک است، ارث نمی برد.» شاید این روایت از آنچه در ذهن سردمداران این گروه [شیعه] خلجان می کند، پرده بردارد. آنها می خواهند ارتباطات حزبی و تشکیلاتی را در میان پیروان خود جانشین

پیوندهای ناشی از خویشاوندی و تولد نمایند و اموال مردم را به اسم این ارتباط و برادری به چنگ آورند و آرزو می کنند هنگام برپایی دولت موعود این را اجرا نمایند و آن را برای این که پذیرفتنی جلوه دهند، به اهل بیت نسبت می دهند. هم چنان که این روایت از انگیزه جعل کنندگان آن که سرپوش گذاردن بر شریعت اسلام و تعطیل نمودن آن است، پرده برمی دارد و تفکر ملحدانهای را نشان می دهد که در صدد ویران کردن شریعت و انکار اندیشه ختم نبوت است. این ادعا افزون بر این که خروج از شریعت اسلام است، با حکم عقل نیز مخالف می نماید؛ چرا که ار شبری و ابسته به ارتباطات خویشاوندی و ولادت است و برادری پنداری ازلی را بشر درک نمی کند تا بخواهد معیاری برای تقسیم ارث باشد. ۱۳

#### نقد و بررسی

اولاً همچنان که از عنوان کتاب اصول مذهب الشيعة الامامية الاثنى عشرية برمى أيد، قفارى در صدد بيان اصول اعتقادات شيعه است؛ مذهب شيعه باورهايي دارد که نظام اعتقادى اش را تشكيل مى دهند و شيعه با اين باورها تعريف مى شود. باورهاى اصلى و فرعى. اين نويسنده به نقد باورهاى اصلى و بنيادين مذهب شيعه پرداخته است. بى گمان تنها عقيده اى که از مسلمات آن مذهب باشد، عنصر بنيادين يک مذهب به شمار مى رود، آن عقيده بايد پذيرفته همه عالمان و انديشه وران آن مذهب نيز باشد و يا دست کم مخالفانش انگشت مار بنمايند. در غير اين صورت، نسبت دادن اين باور به آن مکتب فکرى بى اساس خواهد بود. با توجه به اين ضابطه کلى بايد ديد که آيا اعتقاد به تقسيم ارث در عصر ظهور براساس خويشاوندى در عالم ارواح از مسلمات مکتب تشيع است و آيا اکثر عالمان شيعى آن را پذيرفته اند!

خوش بختانه افزون بر این که هیچ یک از عالمان شیعه به قطعیت و مسلم بودن این مسئله تصریح نکرده است، از روایت مـورد نظر جناب آقای قفاری در کتابهای مهمی همچون کافی، تهذیب و استبصار اثری نیست و از میان دانش مندان شیعی تنها چهار عالم این حدیث را در کتابهای خود ثبت کردهاند؛ شیخ صدوق ۲۰٬ حسن بن سلیمان حلی در مختصر بصائر الدرجات، ۲۰ علامه مجلسی در بحار الأنوار ۲۰ و میرزا حسین نوری در مستاری وسائل الشیعه ۴۰ که البته این سه عالم همگی از شیخ صدوق روایت کردهاند. بر اهل تحقیق روشن است که علامه مجلسی و میرزا حسین نوری در مقام جمع آوری احادیث و به اصطلاح امروزه موسوعه نویسی بوده اند و هدف ایشان لزوماً گردآوری احادیث پذیرفته شده نبوده است. بر این اساس، این دو شخصیت را از معتقدان به مضمون این حدیث نمی توان شمرد.

از میان عالمان شیعه از عصر غیبت تا به امروز تنها دو عالم شیعی این حدیث را در کتاب خـود ثبـت کردهاند و آن را پذیرفتهاند؛ البته اگر ثبت حدیثـی در کتابی به معنای پذیرش آن حدیث باشـد این مطلب جای مناقشـه بسیار دارد. با وجود این، چگونه نویسنده یاد شده این باور را از اصول اعتقادات شـیعه برمیشـمرد و آن را به شیعیان نسبت میدهد، به گونهای که



براساس آن، مخاطب بی اطلاع گمان می برد این عقیده از عقاید مسلّم شیعه و از باورهایی است که تمام دانش مندان شیعه بر آن اتفاق نظر دارند. افزون بر این، نویسنده یاد شده این حدیث را از کتاب / عتقاد/ت شیخ صدوق نقل کرده و این کتاب را است. بنابر ظاهر کلمات نویسنده، شیخ صدوق; در مقام شمارش عقاید شیعه باور به تقسیم ارث براساس خویشاوندی در عالم ارواح را از عقاید شیعه شمرده است، در حالی که با مراجعه به کتاب / اعتقاد/ت حقیقت را چیزی دیگر می یابیم.

شیخ صدوق در باب اعتقاد شیعه درباره نفوس و ارواح مینویسد:

و اعتقاد ما درباره روح این است که چون روح از بدن مفارقت می کند، باقی می ماند. برخی از آنها از نعمتها بهرهمند میشوند و برخی در عذابند تا این که خداوند آنها را با قدرتش به بدنها برگرداند. عیسی بن مریم به حواریون فرمود: به حق به شما می گویم که به آسمان صعود نمی کند مگر آنچه از آسمان فرود آمده باشــد.. و خداوند فرمود: و كساني را كه در راه خدا کشــته میشــوند مرده نخوانید بلکه زندهاند ولی شما نمی دانید. و پیامبر فرمود: ارواح لشگریانی اجتماع یافتهاند، پس آنهایی که یکدیگر را میشناسند، با هم الفت می گیرند و آنها که یک دیگر را نمی شناسند، از هم پراکنده می شوند. و امام صادق فرمود: خداوند دو هزار سال پیش از این که بدن ها را خلق کند، میان ارواح در عالم ارواح رابطه برادری برقرار نمود. و چون قائم ما اهل بیت قیام کند، برادر از برادر خود در عالم ارواح ارث میبرد و از برادری که در ولادت با او اشتراک دارد، ارث نمی برد. ۴۶

این عبارات به روشنی دلالت دارند که شیخ صدوق; مسئله تغییر حکم تقسیم ارث را از اعتقادات شیعه برنشمرده است، بلکه به انگیزه توضیح درباره روح در باور شیعه به این حدیث اشاره می کند به راستی میان این مطلب و سخنان جناب قفاری تفاوت بسیار است.

ثانیاً اگر وجود ضوابط متفاوت از سنت رسول گرامی

مستلزم انکار ختم نبوت و اعتقاد به نسخ شریعت اسلام اسلام باشد، اهل سنت در صف نخست معتقدان به نسخ دین اسلام و منکران ختم نبوت قرار خواهند گرفت؛ زیرا در میان روایتهای اهل سنت از پیامبر اکرم احادیثی با این مضمون وجـود دارد که در آخرالزمان احکامی متفاوت با سـنت رسـول گرامی اسلام وضع و اجرا می شوند، در حالی که همه دانش مندان اهل سـنت این مقررات متفاوت را نه مسـتلزم نقص در شریعت اسلام مى دانند و نه مستلزم نسخ شریعت اسلام. افزون بر أن كه میان این روایات و ختم نبوت تعارضی نمیانگارند. آنان با وجود پذیرش مقرراتی متفاوت با سیره پیامبر گرامی اسلام چندین گونه میان این ضوابط متفاوت و خاتمیت آشتی برقرار کرده و هرگز این ضوابط متفاوت را نسخ آیین اسلام نخواندهاند! اگـر روایاتی چنیـن درباره وضع قوانین متفاوت با سـنت پیامبر اکرم به معنای انکار اندیشه ختم نبوت و نسخ آیین اسلام باشد، پس اهل سنت نيز بايد در شمار منكران ختم نبوت و معتقدان به نسخ اسلام محسوب شوند و اگر در یک مورد بتوان میان ضوابط مخالف سنّت پیامبر اکرم و ختم نبوّت و عدم نسخ شریعت آشتی برقرار کرد،در موارد مشابه نیز می توان چنین کرد. بسیاری از کتابهای معتبر اهل سنت، روایاتی به مضمون زیر را دربر دارند:

# پیامبر اکرم فرمودند:

و الذى نفسى بيده ليوشكن أن ينزل فيكم ابن مريم حكماً مقسطاً يكسر الصليب و يقتل الخنزير و يضع الجزية ؟٢٠

سوگند به خدایی که جانم به دست اوست، زود است که فرزند مریم از آسمان در میان شما فرود آید و حاکمی عدالت گر باشد. پس صلیب را بشکند و خوک را بکشد و جزیه را لغو کند.

#### و در حدیثی دیگر فرمودند:

... ليس بينى و بينه نبى يعنى عيسى و أنّه نازل... فيقاتل الناس على الإسلام فيدقّ الصليب و يقتل الخنزير و يضع الجزية و يهلك الله في زمانه الملل كلّها إلاّ الإسلام؛ ^ أ

میان من و او یعنی عیسی بن مریم پیامبری نیست و او از آسمان فرود خواهد آمد... پس با مردم بر سر اسلام بجنگد و صلیب را بشکند و خوک را بکشد و جزیه را لغو کند و خداوند در زمان او به جز اسلام تمام آیینها را نابود نماید.

#### در شرح و تفسیر این روایات جلال الدین سیوطی چنین مینویسد:

و يضع الجزية أى لا يقبلها و لايقبل من الكفّار إلاّ الإسلام؟ أو يضع الجزيه يعنى جزيه را نمى پذيرد و از كفار جز اسلام را نمى پذيرد.

#### و ابن کثیر نیز چنین می گوید:

ينزل إلى الأرض قبل يوم القيامة فحينئذ يُؤمن به أهل الكتاب كلهم لأنّه يضع الجزية و لايقبل إلا الإسلام؟ ٥٠

عیسی پیش از قیامت بر زمین فرود می آید و تمام اهل کتاب به او ایمان می آورند؛ زیرا او جزیه را لغو می کند و جز اسلام دین دیگری را نمی پذیرد.

#### نووی نیز احادیث یاد شده را این گونه توضیح می دهد:

«و يضع الجزية» فالصواب في معناه لايقبلها و لايقبل من الكفّار إلاّ الإسلام و من بذل منهم الجزية لم يكفّ عنه بها بل لايقبل إلاّ الإسلام أو القتل هكذا قاله الإمام ابوسليان الخطابي و غيره من العلماء... و الصواب ما قدّمناه؛ ٥

تفسیر درست «و یضع الجزیة» این است که او جزیه نمی پذیرد و از کفار جز اسلام را قبول نمی کند و پرداخت جزیه جای اسلام را نخواهد گرفت، بلکه او جز اسلام یا قتل را نمی پذیرد. این دیدگاه ابوسلیمان خطابی و عالمان دیگری است... و دیدگاه درست همان است که گذشت.

#### مبارکفوری در این باره چنین مینویسد:

حافظ در فتحالباری گفته است یعنی عیسی دین نصرانیت را باطل می کند، به این صورت که صلیب را حقیقتاً می شکند و آن بزرگ داشت خیالی نصاری نسبت به صلیب را درهم فرو می ریز د... و به نظر حافظ دیدگاه درست این است که عیسی جز اسلام را نمی پذیرد. ۵۲

دو پرسش اساسی درباره روایات یاد شده وجود دارد: پرسش نخست این که آیا این مقررات که حضرت عیسی وضع و اجرا می نمایند، مسیحی هستند یا اسلامی؟ به تعبیر دیگر، آیا آن حضرت ضوابط یاد شده را به منزله مقرراتی اسلامی اجرا می نماید و یا مقرراتی مسیحی؟ دیگر آن که اگر آن حضرت مجری احکام اسلام است، بنابر ضوابط دین اسلام اهل کتاب به پذیرش دین اسلام موظف نیستند، بلکه با پرداخت جزیه به حکومت اسلامی می توانند بندگی کنند، همچنان که سنت پیامبر اکرم به همین گونه بوده است. با وجود این، چگونه حضرت عیسی که به اجرای احکام اسلامی مأمور است، برخلاف ضوابط اسلام





از اهل کتاب جزیه نمی گیرد و از آنها جز اسلام را نمی پذیرد؟ آیا این رفتار حضرت عیسی به معنای نسخ شریعت اسلام و نفی اندیشه ختم نبوت نیست، با این که قرآن کریم پیامبر اسلام را خاتم پیامبران معرفی کرده است؟

در پاسخ به پرسش نخست باید گفت افزون بر این که تعدادی از احادیث به صراحت از پایان یافتن رسـمیت آیین اهل کتاب در آخرالزمان سـخن گفتهاند و این رخداد از ضوابط آیین مسیحیت به شـمار نمیرود، همچنان که بسـیاری از محدثان و شـارحان حدیث تصریح کردهاند، لغو شـدن حکم اخذ جزیه نیز به معنای پایان یافتن زمان رسـمیت آیین مسـیحیت خواهـد بود. بر این اسـاس، اقدامات حضرت عیسی براسـاس ضوابط اسلامی انجـام خواهد پذیرفت و آنهـا را رفتاری نشـأت گرفته از آیین مسـیحیت نمی توان دانسـت. بسیاری از شـارحان به این نکته تصریح کردهاند، از جمله:

#### سیوطی به نقل از علقمی مینویسد:

برخی گفتهاند عیسی طبق قرآن حکم مینماید و نه براساس انجیل.<sup>۵۳</sup>

#### و مناوی در اینباره مینویسد:

عیسی به مهدی اقتدا می کند تا روشن شود که او پیرو پیامبر ما و حکم کننده به شریعت آن حضرت نازل شده است. <sup>۵۴</sup>

# مبارک فوری نیز می گوید:

در شرح السنة و غیر آن چنین آمده است که عیسی دین نصرانیت را باطل می کند و طبق شریعت حنیف عمل می کند.<sup>۵۵</sup>

## و عظیم آبادی به نقل از نووی مینویسد:

قاضی گفته است نزول عیسی و کشته شدن دجال به توسط وی نزد اهلسنت حق است و درست، به دلیل احادیث صحیحی که در این خصوص وجود دارد و دلیلی عقلی یا شرعی بر نفی آن وجود ندارد، پس پذیرفتن آن واجب است، ولی پارهای از معتزله و جهمیه و کسانی که با آنان در این باره موافقت کردهاند، این مطلب را انکار کردهاند و گمان کردهاند

ایسن احادیث باطلند، به دلیل این که خداوند پیامبر اکرم را خاتمالنبیسن معرفی کرده و آن حضرت فرمودهاند: «لا نبیّ بعدی» و همچنین مسلمین بر این مطلب که پس از پیامبر ما پیامبری نیست و شریعت نخواهد شد اجماع دارند. لیکن این استدلال باطل است؛ زیرا مقصود از نزول عیسی این نیست که او به شریعتی نازل می شود که شریعت ما را نسخ می کند و در این روایات و دیگر روایات هرگز چنین معنا دلالت دارند که حضرت عیسی حاکمی دادگر معنا دلالت دارند که حضرت عیسی حاکمی دادگر فریعت ما می کند و آن چه از شریعت ما مهجور مانده را احیا می نماید. د

#### و آلوسی نیز مینویسد:

عیسی هنگامی که از آسمان فرود می آید، بر نبوت پیشین خود باقی است و نبوت از آن حضرت انفکاک نیافته است، لیکن وی بر انجام ضوابط آن مکلف نیست؛ چراکه آیین مسیحیت برای آن حضرت و دیگران نسخ شده است و او به احکام شریعت اسلام اعم از اصول و فروع آن مکلف است.

به رغم آن که حضرت عیســی بر پایه ضوابط اسلامی و سنت پیامبر اسلام پیش میرود و از سویی، بر این اساس، آیین اهل کتاب رسمیت دارد و ایشان جزیه می توانند بپردازند، آیا این رفتار متفاوت حضرت عیسی به معنای نسخ دین اسلام و انکار ختم نبوت نیست؟

همه دانش مندان اهل سنت تأکید کردهاند که مخالفت سیره حضرت عیسی با سیرت پیامبر اسلام به معنای نسخ دین اسلام و آوردن شریعت جدید نیست؛ چراکه حقیقت نسخ این است که در آغاز حکمی از نظر زمانی مطلق و بدون قید وضع شود و پس از سپری شدن مدتی لغو گردد. اما به حکمی که از آغاز به صورت محدود و تا زمانی معین وضع شود و با فرا رسیدن آن زمان معین خودبهخود لغو گردد، نسخ نمی گویند.

پیامبر اکرم میفرمایند: «چون حضرت عیسی از آسمان فرود آید، جزیه نمی گیرد و از غیرمسلمین جز اسلام پذیرفته نمی شود.» این سخن به معنای رسمیت داشتن آیین اهل کتاب و نیز پذیرش جزیه محدود به زمان نزول عیسی است و پس از این زمان، هرگز چنین حکمی وجود ندارد تا عیسی آن را نسخ کند. حضرت عیسی نیز تکلیف اسلامی خود را از همین روایات پیامبر اکرم در خواهد یافت. نووی در این باره می نویسد:

دیدگاه درست همان است که پیش از این بیان کردیم، یعنی عیسی جز اسلام را نمی پذیرد. بر این اساس، گاه سؤال می شود که حکم یاد شده برخلاف شریعت اسلام است؛ چراکه اگر اهل کتابی جزیه پرداخت، پذیرفتن آن واجب است و کشتن او جایز نیست، هم چنان که اجبار او بر اسلام جایز نیست. پاسخ پرسش یاد شده این است که: حکم یاد شده (وجوب اخذ جزیه و عدم جواز کشتن اهل کتاب و اجبار او بر اسلام) تا روز قیامت استمرار ندارد، بلکه این حکم از نظر زمانی محدود به پیش از نزول حضرت عیسی است و رسول گرامی اسلام در این روایات صحیح از نسخ شدن این حکم به ما خبر دادهاند. بر این اساس، عیسی ناسخ این احکام نیست، بلکه پیامبر ما بیان کننده نسخ است؛ چراکه عیسی طبق شریعت ما حکم میکند، پس امتناع از قبول جزیه در وقت نزول طبق شریعت پیامبر ما محمد

#### جلال الدين سيوطى نيز مىنويسد:

حضرت عیسی جزیه قبول نمی کند و از کفار جز اسلام را نمی پذیرد و مطلب یاد شده با مشروع بودن اخذ جزیه در سنت پیامبر اکرم و با این اصل که حضرت عیسی شریعت اسلام را تغییر نمی دهد منافات ندارد؛ چراکه رسول گرامی اسلام در این حدیث و احادیث مشابه این حکم را مقید به زمان نزول عیسی وضع کرده اند، نه این که وضع آن برای همیشه و تا روز قیامت باشد. ۵۹

آلوسی درباره کیفیت آگاهی حضرت عیسی از ضوابط اسلامی یاد شده (با پذیرفته نشدن جزیه و پایان یافتن رسمیت آیین اهل کتاب) علاوه بر روش یاد شده (اطلاع آن حضرت

از طریق احادیث پیامبر اکرم ) در تفسیر خود این موارد را نیز بر میشمرد:

۱. تعلیم از پیامبر اسلام در آسمان؛

۲. تعلیم از پیامبر اسلام به گونه شفاهی پس از نزول از آسمان؛

٣. تعليم از پيامبر اسلام با ارتباط روحاني؛

۴. تعلیم از پیامبر اسلام پیش از وفات حضرت حضرت محمد

۵. تعلیم از فرشتگان؛

ع. تعليم از طريق وحي.

وی در اینباره مینویسد: «هنگامی که عیسی از آسمان فرود میآید، بر نبوت پیشین خود باقی است و نبوت از آن حضرت انفکاک نیافته است، لیکن وی به انجام ضوابط



همه دانش مندان اهلسنت تأکید کردهاند که مخالفت سیره حضرت عیسی با سیرت پیامبر اسلام به معنای نسخ دین اسلام و آوردن شریعت جدید نیست.

أن مكلف نيست؛ جراكه أيين مسيحيت براي أن حضرت و دیگران نسخ شده است و او به احکام شریعت اسلام اعم از اصول و فروع آن مكلف است. بنابراین، به او وحی نمی شود و او حکمی وضع نمی کند، بلکه خلیفه رسول خدا و یکی از حاکمان امت آن حضرت است. حاکمیت عیسی در میان امت اسلامی براساس شریعت اسلام است که پیامبر اکرم آن را به حضرت عیسی در آسمان و پیش از نزولش تعلیم داده است. همچنان که در پارهای از احادیث این مطلب ذکر شده است و ممكن است او ضوابط اسلامی را از كتاب و سنت اخذ کند؛ چراکه او دست کم از رتبه اجتهاد برخوردار است و به کمک أن مى توانــد احكامي را كه در ايام فــرود آمدن بر زمين به آنها نیاز دارد مانند شکستن صلیب، کشتن خوک، لغو کردن جزیه و نیذیرفتن أن را اسـتنباط نماید. عیسی درستی این احکام را از این کلام پیامبر گرامی اسلام دریافته است: «همانا عیسی، حاکمی دادگر از آسمان فرود می آید و صلیب را می شکند و خوک را می کشد و جزیه را لغو می کند.» پس نزول آن حضرت پایان پذیرش جزیه از کفار و رسمیت داشتن غیراسلام است، نه این که نسخ آن باشد. این، دیدگاه شیخالاسلام ابراهیم لقانی در كتاب مداية المريد لجوهرة التوحيد است... و اين ديدگاه لقانی را که عیسی براساس ضوابطی حکم می کند که پیامبر در آسـمان و پیش از نزول به او تعلیم داده اسـت، سفارینی در البحور الزاخرة نیز ابراز داشته و به أن متمایل تر شده است...

برخـی گفتهاند که عیسـی پس از نزولـش احکام را به صورت شـفاهی از پیامبـر ما و در حالی کـه آن حضرت در مرقد شریفشـان هسـتند اخذ می کند. این دیدگاه توسط این حدیث ابی یعلی تأیید می شـود: «سـوگند به خدایی که جان من در دسـت اوست، بی تردید عیسـی بن مریم از آسمان فرود می آید و اگر او بر مرقد من حضور یابد بگوید: ای محمد! من او را پاسخ خواهم داد.»

پارهای دیگر احتمال دادهاند اطلاع عیسی از ضوابط اسلامی به دلیل ارتباط روحانی آن حضرت با پیامبر اکرم باشد و این مطلب امری بیسابقه نیست؛ چراکه دیدن حضرت محمد پس از وفاتشان و دریافت معارف از آن حضرت در

حال بیداری برای تعدادی از شخصیتهای کامل امت اسلامی اتفاق افتاده است. وی پس از ذکر اسامی چندین نفر از کسانی که آن حضرت را در عالم بیداری زیارت کردهاند و توضیح مفصل در خصوص امکان این مطلب چنین ادامه می دهد: پارهای دیگر از دانش مندان بر این باورند که ممکن است عیسی آن دسته از احکامی را که مخالف با سیرت رسول اکرم است، از آن حضرت پیش از وفاتشان گرفته باشد؛ زیرا می دانسته که به زودی از آسمان فرود می آید و به این احکام نیاز دارد. و البته اجتماع عیسی با رسول گرامی اسلام به صورت یاد شده در احادیث بیان شده است. ابن عدی از انس چنین روایت کرده است: «روزی ما با رسول خدا بودیم که به ناگاه عبا و دستی را مشاهده کردیم. پرسیدیم: ای رسول خدا این عبا و دست چه بودند؟ فرمودند: آیا شما هم آن را دیدید؟ گفتیم: آری حضرت فرمودند: او عیسی بن مریم بود که بر من سلام کرد.»

ابن عساکر نیز از انس چنین روایت کرده است: «من با رسول خـدا گرد کعبه طواف می کردم، در حـال طواف دیدم آن حضرت با کسـی مصافحه نمود، ولی من آن شـخص را ندیدم. عرض کردم: ای رسـول خدا شما با کسی مصافحه کردید، ولی مـن او را ندیدم. حضرت فرمود: او برادرم عیسـی بن مریم بود که منتظر ماندم طوافش تمام شـود، پس به او سـلام کردم.» و به همین دلیل عیسی نیز از صحابه آن حضرت شمرده شده

برخـی دیگر از دانش مندان معتقدند که عیسـی پس از فرود آمدن از آسـمان احکام شریعت ما را از فرشته اخذ می کند. بـه این صورت که آنها را به وی تعلیـم می دهد یا این که به او می فهماند، ولی این کار به صورت وحی از سـوی خداوند نیست، هم چنان کـه وی به این احکام مبعوث نمیشـود و گرنه این کار بعثت جدیـدی خواهد بود که نبوت جدیـدی را در پی دارد، در حالی که کلام خداونـد و خاتم النبیین بر انقطاع نبوت جدید حلالت می کند. بر این اساس، تعلیم فرشته به عیسی همانند تعلیم شـریعت از استاد به شـاگرد خواهد بود و فقط رویارویی با فرشته و دریافت از او و سخن گفتن با او تلازمی با نبوت ندارد و کسی که چنین توهمی کرده به تعبیر لقانی از حقیقت دور افتاده کسی که چنین توهمی کرده به تعبیر لقانی از حقیقت دور افتاده

است؛ چراکه براساس دیدگاهی، فرشتگان با مریم و مادر موسی سخن گفتند، همچنان که فرشتگان با مردی که برای زیارت برادر دینی خود از خانه خارج شد، سخن گفتند و به او گفتند که خداوند او را دوست دارد، مانند محبتی که او به برادر دینیاش دارد... و روایات فراوانی بر دیده شدن فرشتگان توسط صحابه و سخن گفتن آنها با فرشتگان دلالت دارد... و برخی دیگر بر این باورند که بر عیسی پس از فرود آمدن از آسمان وحی نازل میشود. در اینباره، از ابن حجر هیشمی سؤال شد و او گفت: «آری به او حقیقتاً وحی میشود.» همچنان که در حدیث مسلم و غیر او از نواس بن سمعان روایت شده است و در حدیث صحیحی چنین آمده است: «در این حال خداوند به عیسی وحی میفرستد که «ای عیسی من بندگانی از بندگان خودم را خارج ساختم که هیچ کس نمیتواند با آنها بجنگند پس آنها را به سـوی طور روانه کن» این وحی با جبرئیل صورت میپذیرد» چراکه او سفیر میان خداوند متعال و پیامبران است و این سـمت برای غیرجبرئیل شـناخته نشده است و حدیث «پس از من وحی نیسـت» باطل است و آن چه شهرت یافته که جبرئیل پس از رحلت پیامبر به من وحی نیسـت» باطل است و آن چه شهرت یافته که جبرئیل پس از رحلت پیامبر به عیسی پس از فرود آمدن بر زمین را نفی کرده، منظورش وحی تشریعی بوده و موارد ذکر عیسی عیسی ودی که تشریع در آن نیست. (فتأمل!)». تو

چنان که گذشت، دانش مندان اهل سنت درباره مقرراتی که حضرت عیسی متفاوت با سنت رسول گرامی اسلام وضع و اجرا می کند، هفت پاسخ دادهاند و به تعبیری برای امکان پذیری آن هفت روش را بیان کردهاند. سه روش از میان روشهای هفت گانه، یعنی تعلیم در آسمان، تعلیم پیش از رحلت پیامبر اکرم و تعلیم از طریق وحی تسری پذیر به امام مهدی نیست؛ چراکه آن حضرت به آسمان نرفته و پیش از رحلت حضرت محمد هم متولد نشده است. از سوی دیگر، وحی به معنای خاص آن تنها بر پیامبران نازل می شود و امام مهدی فاقد شأن پیامبری است. اما بـرای کیفیت اطلاع امام مهدی از مقرراتی که با سـنت رسول اسلام تفاوت دارد، براساس مبانی اهل سنت روشهای مقرراتی که با سـنت رسول اسلام تفاوت دارد، براساس مبانی اهل سنت روشهای جهارگانه دیگری محتمل است: استناد به روایات پیامبر اکرم برای وضع مقررات جدید، تعلیم شـفاهی از آن حضرت به وسـیله ارتباط روحانی و تعلیم از قرشتگان.

حال چگونه اهلسنت لغو حکم جزیه به دست حضرت عیسی را ملازم با نسخ شریعت اسلام نمی دانند، آن را انکار اندیشه ختم نبوت نمی خوانند و برای توجیه آن هفت راه کار ارائه می کنند، اما براساس حدیث امام صادق که فرمودهاند: «... چون قائم ما اهل بیت قیام کند برادر از برادر خود در عالم ارواح ارث می برد و از برادری که در ولادت با او شریک است ارث نمی برد»، مدعی می شوند که شیعه و به نسخ شریعت منکر اندیشه ختم نبوت معتقد است؟ به راستی چه تفاوتی میان لغو حکم جزیه به دست حضرت عیسی و تقسیم ارث براساس ارتباط در عالم ارواح وجود دارد؟ مگر هر دو مورد احکامی متفاوت با سنت پیامبر



اسلام نیستند؟ پس چرا یک مورد به نسخ شریعت و انکار ختم نبوت تفسیر می شود و دیگری هرگز مستلزم نسخ شریعت و انکار ختم نبوت دانسته نمی شود؟ این تفاوت در قضاوت با وجود تشابه در موضوع، آدمی را به تعجبی عمیق وا می دارد و مَثَل معروف «بائک تجرّ و بائی لا تجرّ» را یاد می آورد.

البته درباره روش نخست از روشهای چهارگانه (استناد به احادیث پیامبر اسلام ) امکان دارد این سوال طرح شود که حکم لغو جزیه و پایان یافتن رسمیت آیین اهل کتاب توسط پیامبر اکرم بیان شده است داد، چنان که آن حضرت در روایاتی به آن تصریح فرمودهاند و حضرت عیسی به این روایتها دست آویزد. آن حضرت با اعتماد به این احادیث مقررات جدید یاد شده را میتواند اجرا نماید و به همین دلیل، حضرت عیسی ضابطه جدیدی وضع نمی کند و شریعت اسلام را نسخ نمی فرماید. اما درباره تقسیم ارث براساس خویشاوندی در عالم ارواح و دیگر موارد که در کتابهای شیعه آمده، از رسول گرامی اسلام حدیثی نقل نشده است. از این رو، رفتار امام مهدی به احادیث پیامبر اکرم مستند نیست و لذا مخالفت آن حضرت با سیره پیامبر جز نسخ شریعت اسلام و نفی اندیشه ختم نبوت معنایی نخواهد داشت.

برای پاسخ به پرسش یاد شده، ذکر دو مقدمه ضروری مینماید:

#### مقدمه او ل

بی گمان روایتهای موجود در کتابهای روایی اهل سـنت، همه احادیث و فرمایشهای پیامبر گرامی اسلام به شمار نمی روند. محدثان اهل سنت خود بر این مطلب تصریح کردهاند. برای نمونه، بخاری که صحیح او معتبر ترین کتاب روایی اهل سنت است، علی رغم این که شش صد هزار حدیث در اختیار داشته، ۱۹ تنها حدود چهارهزار از آنها را در کتاب خود ثبت کرده است و به تصریح خود بسیاری از روایات صحیح را به منظور پرهیز از طولانی شـدن کتاب ذکر نکرده ۲۶ و یا مسلم علی رغم سـی صد هزار روایتی که در اختیار داشته، ۳۶ تنها به ذکر حدود چهار هزار حدیث بسنده کرده است. احمد حنبل دیگر محدث مشهور اهل سنت نیز ۷۵۰ هزار حدیث در اختیار داشته، ۶۳ ولی تنها مشهور اهل سنت نیز ۷۵۰ هزار حدیث در اختیار داشته، ۶۳ ولی تنها مشهور اهل سنت نیز ۷۵۰ هزار حدیث در اختیار داشته، ۶۳ ولی تنها

حدود ۲۸ هزار از آنها را در مسند خود ثبت کرده است. با وجود این، آنچه از احادیث پیامبر گرامی اسلام در کتابهای اهل سنت گردآوری شده، تنها بخشی از مجموعه فرمایشهای آن حضرت به شمار می رود و آن حضرت احادیث فراوان دیگری هم داشته که محدثان اهل سنت موفق به ثبت آنها نشدهاند. در نتیجه، با استناد به فقدان یک حدیث در کتابهای اهل سنت، انکار اصل وجود آن منطقی نیست.

#### مقدمه دوم

بنابر باور شیعیان که البته این باور از کلام اهل بیت سرچشمه می گیرد، امامان معصوم از پیش خود نه چیزی بر دین می افزایند و نه از آن می کاهند و نه شرح و تفسیری خودساخته از دین ارائه می دهند، بلکه همگی به متن فرمایش های پیامبر اسلام می پردازند که به سند متصل و سینه به سینه از پیامبر اکرم به آنها رسیده است.

امام صادق به روایت حماد بن عثمان، هشام بن سالم و تعدادی دیگر از صحابهشان فرمودهاند:

حدیثی حدیث أبی وحدیث أبی حدیث جدّی و حدیث جدّی و حدیث جدّی حدیث الحسین علیهالسلام و حدیث الحسین و حدیث الحسین و حدیث الحسین و حدیث أمیرالمؤمنین و حدیث أمیرالمؤمنین و حدیث رسول الله و حدیث رسول الله قول الله عزّوجلّ ۴۵۶

سخن من سخن پدر من است و سخن پدرم کلام جد من است و کلام جدم کلام حسین است و کلام حسن حسین کلام حسن کلام امیرالمؤمنین است و کلام امیرالمؤمنین کلام رسول خدا و کلام رسول خدا فرمایش خداوند بلندمر تبه است.

در حدیثی دیگر نیز آن گاه که جابر از امام باقر درخواست می کند که هرگاه حدیثی را برای او نقل می فرمایند، سندش را نیز برایش باز گویند. آن حضرت فرموده است:

حدّثنی أبی عن جدّی رسول الله عن

جبرئیل عن الله عزّوجلّ و کلّما اُحدَّثک بهذا الاسناد؛ <sup>۶۶</sup> حدیث کرد مرا پدرم از جدم رسول خدا از جبرئیل از خداوند بلندمرتبه و هرگاه من برای تو حدیثی می گویم سندش این است.

#### در روایتی دیگر جابر از امام باقر چنین روایت می کند:

یا جابر إنّا لو کنّا نحدّثکم برأینا کلّنا من الهالکین و لکنّا نحدّثکم بأحادیث نکنزها عن رسول الله کها یکنز هؤلاء ذهبهم و فضّتهم به کها یکنز هؤلاء ذهبهم و فضّتهم به آینه از هلاک شدگان ای جابر اگر ما با نظر خود برای شما حدیث می کردیم، هر آینه از هلاک شدگان بودیم، لیکن ما برای شما احادیثی را بازگو می کنیم که آن را از رسول خدا اندوخته یم، همچنان که اینان طلا و نقره خود را می اندوزند.

بر این اساس، تمام احادیث امامان معصوم فرمایشهای پیامبر اکرم است، هرچند ائمه به ظاهر از پیش خود سخن بگویند و آن را به آن حضرت منتسب نکنند؛ چراکه احادیث پیش گفته ضابطهای کلی برای تمام روایات اهل بیت به شمار می رود و همه آنها را به حضرت محمد استناد می دهد.

نکته آخر این که گرچه درباره مرجعیت دینی و سیاسی اهلییت میان شیعه و اهلست اختلاف نظر وجود دارد، در مورد صداقت و راستگویی اهلییت هیچکس تردید ندارد. از همینرو، وقتی امامان معصوم احادیث خود را سخنان پیامبر اکرم معرفی کردهاند، به اقتضای صداقت و امانتشان باید بپذیریم که احادیث آنها واقعاً فرمایشهای پیامبر اکرم است، هرچند امثال ابوهریره و عایشه و عبدالله بن عمر و کعب الاحبار آنها را نقل نکرده باشند. مگر این که اهل سنت ابوهریرهها و کعب الاحبارها را از امام باقر و امام صادق راستگوتر بدانند!

با توجه به دو مقدمه یاد شده، در پاسخ به پرسش پیش گفته باید گفت که درباره تقسیم ارث براساس خویشاوندی در عالم ارواح و امثال آن حدیثی از پیامبر اکرم به دست ما نرسیده است، اما در اینباره از ائمه روایت وجود دارد و براساس مقدمه دوم این روایات در واقع از فرمودههای پیامبر اکرم به شمار میرود و اقدامات امام مهدی را براساس این روایات می توان توجیه کرد. از آن جا که این روایتها در واقع فرمایشهای پیامبر اکرم هستند، امام مهدی نه شریعت جدیدی می آورد و نه دین اسلام را نسخ می نماید، هم چنان که حضرت عیسی با استناد به سخنان پیامبر اکرم چنان رفتار می کند و به همین دلیل ناسخ شریعت و منکر اندیشه ختم نبوت به شمار نمی رود.

ناگفتـه نمانـد که خردهبینی جناب قفاری در عقاید شیعه جز اشـکالی نیسـت که حدود هشتصد سال پیش امینالاسلام طبرسی آن را نقل و نقد کرده است. وی در اینباره نوشته است:

مسئله هفتم: گفتهاند وقتی که به اجماع مسلمین بعد از رسول اکرم پیامبری نخواهد بود، شما شیعیان چگونه مدعی می شوید که قائم هنگام قیام از اهل کتاب



تفسیری خودساخته از دین ارائه میدهند.



جزیه نمی گیرد. به حکم داوود عمل می کند و شاهد نمی پذیرد و امثال این احکام را که شما در کتابهایتان ذکر کرده اید، اجرا می کند، در حالی که وضع چنین احکامی به معنای نسخ شریعت اسلام و ابطال احکام آن است. ۸۹

امین الاسلام طبرسی پس از نقل این شبهه به آن پاسخهای متفاوتی می دهد و علامه مجلسی نیز پس از نقل کلمات مرحوم طبرسی می نویسد:

حسین بن مسعود در شرح السنة به سند خود از پیامبر اکرم چنین روایت کرده است: «سوگند به خدایی که جان من در دست اوست، زود است که پسر مریم در میان شما فرود آید. او حاکمی دادگر خواهد بود که صلیب را می شکند، خوک را می کشد و جزیه را لغو می نماید. پس آن قدر مال می بخشد که کسی آن را قبول نمی کند». وی در توضیح این حدیث چنین می نویسد: «صلیب را می شکند» یعنی نصرانیت را باطل می کند... و «جزیه را لغو می کند) یعنی آن را از اهل کتاب برمی دارد و آنها را بر پذیرش اسلام وا

ابوهریره از پیامبر در مورد نزول عیسی چنین حدیث کرده است: «در زمان او تمام آیینها به جز اسلام نابود می شوند» و بخاری به سند خود از ابوهریره از پیامبر چنین روایت کرده است: «چگونه خواهید بود وقتی که عیسی بن مریم در میان شما فرود آید و امام شما از خودتان باشد.» همگان بر صحت این حدیث اتفاق نظر دارند. پایان کلام ابن مسعود.

من (علامه مجلسی) می گویم: حسین بن مسعود و غیر او احادیث دیگری را نیز در این خصوص روایت کردهاند. پس آنچه در مورد سیره قائم نقل می شود مختص به شیعیان نیست و مخالفین ما نیز آن را نقل کردهاند البته آنها این رفتارها را به عیسی نسبت می دهند با این که روایت کردهاند که «امام شما از خودتان است» پس آنچه پاسخ آنها به این اشکال

است [نسخ شریعت] پاسخ ما هم هست و این اشکال همچنانکه متوجه ماست متوجه اَنها نیز هست.<sup>63</sup>

قفاری درباره این حدیث به کتاب بحارالاً نوار ارجاع داده، از اینرو، پیداست که پاسخهای علامه مجلسی و امین الاسلام طبرسی به این حدیث را نیز مطالعه کرده است. با وجود این، او تنها اشکال را از آنان گرفته و هیچ اشارهای به پاسخهای آنها نکرده است که بنابر انصاف سزاوار بود اگر پاسخهای این دو عالم شیعی را نمی پسندد، دست کم آنها را نقل و نقد نماید. شاید اسلامی که آقای قفاری سنگش را به سینه میزند و شیعیان را دشمنان آن میخواند چنین حکم کرده است! به راستی چقدر زشت و ناپسند است که کسی از یک سو مدعی دل سوزی و دفاع از دین اسلام باشد و مهمتر این که دیگران را به دشمنی و ستیزه جویی با این آیین مقدس متهم نماید و از سوی دیگر خودش به ابتدایی ترین و پیش افتاده ترین موازین دین اسلام پا بزند. اعاذناالله من شرور انفسنا.

نویسنده مورد نظر افرون بر این که روایت مورد بحث را مستلزم هدم شریعت و انکار ختم نبوت دانسته، مدعی شده که تقسیم ارث براساس رابطه در عالم ارواح مخالف منطق عقل است! در پاسخ باید گفت که بی گمان عقل تنها اجتماع و ارتفاع نقیضین و یا آن چه را به این دو انجامد، محال می داند و افــزون بر ایــن دو همه چیز از نگاه عقل ممکن الوجود اسـت. از این رو، باید پرسید که ادعای مخالفت با منطق عقل درباره تقسیم ارث براساس ارتباط در عالم ارواح، جامع یا رافع نقیضین است و یا آن که به کدام از این دو میانجامد؟ البته روشن است که قفاری چنین استدلالی اقامه نکرده و نه می تواند اقامه کند. وی تنها چنین استدلال کرده که بشر نمی تواند چنین پیوندی را درک کند و از این رو چنین پیوندی معیار تقسیم ارث نمی تواند باشـد. این استدلال نیز سست اسـت؛ چراکه ما نیز میدانیم که عقل بشـر در عصر صدور این روایـت و در عصر ما راهی برای کشف این پیوند ندارد، اما از کجا که در آینده با توسعه حوزه علوم این امر امکان پذیر شود؟ مگر نه این که بسیاری از آن چه امروزه با گســترش مرزهای دانش ممکن و سهل الوصول شده، برای گذشتگان حتی تصورشدنی نبوده است؟ برای نمونه، اگر صد سال پیش کسی ادعا می کرد بشر در آینده خواهد توانست با یک آزمایش پدر و مادر نوزادی را تشخیص دهد، آیا مانند قفاری آن را انکار نمی کردند و آن را مخالف منطق عقل نمی پنداشتند؟ بنابراین، ادعای مخالفت این روایت با منطق عقل از نظر عقلی سست و بیاساس است.

پاسخ به شبهه نخست گفته شد، ضابطه ای کلی است که به همهٔ مواردی که در احادیث اهل بیت به امام مهدی سیرتی مخالف سیرت و سنت پیامبر اکرم نسبت داده شد سرایت می یابد. اگر سند روایاتی که از تفاوت سخن می گویند، اطمینان پذیر باشند، پذیرش سنت متفاوت امام مهدی با سنت پیامبر گرامی اسلام نسخ شریعت اسلام و انکار ختم نبوت به شمار نمی رود؛ چراکه تمام این رفتارهای به ظاهر متفاوت که با سیره عملی حضرت رسول هم خوانی ندارد، در واقع به فرمایشهای آن حضرت مستند است و از این رو، با سنت (قول، فعل و تقریر) ایشان کاملاً انطباق دارد. به همین دلیل، امام مهدی به شریعت اسلام را نسخ خواهد کرد، نه پیامبری جدید خواهد بود و نه دین جدیدی بر بشر عرضه خواهد نمود.

#### شبهه دوم

دکتر قفاری در ادامه مینویسد:

و همچنین منتظر شیعیان شریعت اسلام را در خصوص مسئله گرفتن جزیه از اهلکتاب تغییر میدهد و روایات آنها به این مطلب تصریح میکند که منتظر آنها در این مورد با شیوه پیامبر خدا به مخالفت برمیخیزد. روایات آنها چنین می گوید: «صاحب این امر جزیه نمی گیرد، همچنان که رسول خدا جزیه می گرفت» و این سخن به معنای خروج مهدی از سنت رسول خدا و ایجاد تغییری عمدی در آن است. پس آیا جعل کنندگان این احادیث می خواستهاند شأن و جایگاه شریعت اسلام را در نظر پیروان خود سست کنند و آنها را بر خروج از شریعت اسلام برانگیزانند؟

#### نقد و بررسی

اولاً به جز عیاشی در تفسیر خود (۷ و علامه مجلسی در بحار الأنوار ۷ به نقل از تفسیر عیاشی، هیچ عالم شیعی دیگری حدیث مورد نظر جناب قفاری را در کتاب خود ذکر نکرده است. چنان که گذشت، نقل یک روایت در بحار الأنوار به معنای پذیرش آن در نزد علامه مجلسی; نیست. بنابراین، از میان صدها عالم شیعه تنها شخصیتی که این حدیث را پذیرفته، مرحوم عیاشی است. با وجود این، چگونه جناب قفاری از این اعتقاد با عنوان «اصول مذهب شیعه» یاد کرده و آن را به شیعیان نسبت داده و از آن نتیجه گرفته که شیعیان به نسخ شریعت اسلام معتقدند و دین اسلام را می خواهند تغییر بدهند؟

دوم آن که افزون بر نکته پیش گفته، بسیار مایه أسف است که جناب دکتر قفاری اعتقاد به لغو شدن جزیه در آخرالزمان را که تنها یک عالم شیعی بدان معتقد است، عقیدهای شیعی



معرفی کرده، ولی از احادیث مشابهی که بر همین مضمون دلالت دارند و عالمان بزرگ اهلسنت همچون بخاری، ۲۳ مسلم، ۲۴ احمد بن حنبل، ۲۵ ابن ماجه، ۲۶ ترمذی، ۲۷ بیهقی ۲۸ و دهها عالم تراز اول دیگر سنی مذهب آن را روایت کردهاند، بی اطلاع است. این احادیث و تفسیر و توضیحات شارحان سنی مذهب درباره آن، به تفصیل در پاسخ به شبهه نخست گذشت. کاش جناب قفاری که از واضح ترین عقاید مذهب خود بی اطلاع است، به جای خرده بینی باورهای دیگران، همت خود را صرف آموختن معارف ابتدایی مذهب خود نماید.

#### شبههسوم

نویسـنده یاد شـده درباره قضاوت امام مهـدی چنین مینویسد:

بلکه داوری و قضاوت در دولت منتظر براساس غیر دین مصطفی است در کافی و غیر آن چنین آمده است: «اباعبدالله فرمودند: «چون قائم آل محمد قيام کند، به حکم داوود و سلیمان داوری خواهد کرد و درخواست شاهد نخواهد کرد.»۲۹ و در حدیث دیگری آمده است: «چون قائم آل محمد قیام نماید، میان مردم ماننــد داوود داوری خواهد کرد و نیاز به شاهد نخواهد داشت.» ۸۰ كليني ثقة الاسلام شيعيان این عقیده را پذیرفته و برای آن باب خاصی با این عنوان قرار داده است: ردبابی در مورد این که چون امر ائمه ظاهر شد (به حکومت رسیدند) به حکم داوود و خاندان او داوری میکنند و درخواست شاهد نمی کنند.» <sup>۸۱</sup> و البته وجود عناصر تفکر یهودی در این دیدگاه کاملاً آشکار است و از اینرو، برخی بر عنوان یاد شده این گونه حاشیه زدهاند: «یعنی شریعت محمدی را نسخ می کنند و به دین یهودیت رجوع مى نمايند.» ۸۲ ببين چگونه سازندگان اين احاديث كه به دروغ لباس شیعه گری به تن کردهاند، خواب دولتی را می بینند که در آن به غیر دین اسلام داوری می شود؟ ۸۳

# نقد و بررسی

پیش از پاسخ به مطالب یاد شده، تذکر این نکته مهم ضروری مینماید که قضاوت داوودی که روایات شیعه از آن بسیار سخن گفتهاند، اصطلاحی خاص با بار معنایی خاص است. این اصطلاح به واقعهای درباره داوود اشاره دارد که بدون رجوع به شاهد و یمین، براساس علم خدایی طبق واقع داوری می کرد. امام صادق در این باره فرموده است:

فی کتاب علیّ صلوات الله علیه...: أنّ داود قال: یا ربّ أرنی الحق کها هو عندک حتّی أقضی به فقال إنّک لا تطبق ذلک. فألحّ علی ربّه حتّی فعل فجائه رجل یستعدی علی رجل فقال: إنّ هذا أخذ مالی فأوحی الله عزّوجلّ إلی داود أنّ هذا المستعدی فقتل قتل أبا هذا و أخذ ماله فأمر داود بالمستعدی فقتل و أخذ ماله فدفعه إلی المستعدی علیه قال: فعجب الناس و تحدّثوا حتّی بلغ داود و دخل علیه من ذلک ما کره فدعا ربّه أن یر فع ذلک ففعل ثمّ أوحی الله عزّوجلّ إلیه أن احکم بینهم بالبیّنات و أضفهم الی اسمی یحلفون به ۴۰۸

در کتاب علی چنین نوشته است: ... داوود به خداوند عرض کرد: پروردگارا حق را آن گونه که نزد توست، به من نشان ده تا طبق آن داوری کنم. خداوند فرمود: تو طاقت آن را نداری. داوود اصرار ورزید تا این که خداوند خواسته اش را برآورد. پس مردی نزد او آمد که از دیگری شکایت داشت و گفت: این مرد مالم را گرفته است. خداوند به داوود وحی کرد که این شاکی پدر این شخص را کشته و مالش را گرفته است. به دستور داوود شاکی کشته شد و مالش را گرفته گرفت و به آن شخص داد. مردم تعجب کردند و در اینباره سخن گفتند تا خبر به داوود رسید و از آن گرفت را باز ستاند و خداوند نیز چنین کرد. آن گاه خداوند بلند مرتبه به او وحی کرد که میان مردم با شاهد و قسم داوری کن.

بر این اساس، مراد از قضاوت داوودی امام مهدی این است که آن حضرت بدون رجوع به شاهد و یمین براساس علم الهی خود به واقع قضاوت می کند. بنابر توضیحات یاد شده، قضاوت داوودی آن چنان که قفاری و هم فکرانشان پنداشته اند، به معنای داوری براساس آیین یهودیت نیست و آن حضرت در صدد اجرای ضوابط قضایی دین یهود نیست، بلکه در مقام داوری طبق مقررات قضایی اسلام حکم خواهد کرد و برای اثبات جرم به جای استفاده از شاهد و قسم، به علم الهی خود بسنده خواهند نمود. آشنایان با منابع شیعه می دانند که قضاوت داوودی، اصطلاحی خاص است و به معنای داوری به واقع و بدون رجوع به شاهد و قسم است. عجیب است که جناب قفاری با آن همه مراجعات به منابع شیعی، از این مطلب غفلت ورزیده و یا خود را به تغافل زده است.

به رغم گریز دکتر قفاری از قضاوت داوودی امام مهدی ، مسئله قضاوت قاضی به علم خود و بدون مراجعه به شاهد و اقرار، افزون بر این که به اقرار محدثان اهل سنت از سنت رسول خدا و خلیفه دوم عمر سرچشمه می گیرد، در میان دانش مندان بزرگ اهل سنت نیــز طرف دارانــی دارد که پارهای آن را با قیودی پذیرفتهانــد و عدهای دیگر به صورت مطلق به جواز آن فتوا دادهاند. از این رو، بر فرض که مهدی شــیعیان بدون رجوع به شــاهد و اقرار و قسـم براسـاس علم خود داوری کند، بدعتی در دین نگذاشته است و اولین شخصی نبوده که در دنیای اسلام چنین کرده است. «و لیس هذا أوّل قارورة میرت فی الاسلام!» برای نمونه، ابن رشد در این باره می نویسد:

از جمله مسائلی که در خصوص آن، فقها با یک دیگر اختلاف نظر دارند، مسئله قضاوت قاضی به علم خود است. توضیح این که به اجماع علما قاضی در مورد جرح و تعدیل به علم خود قضاوت می کند و اگر شهود برخلاف علم او شهادت دادند، طبق شهادت آنها قضاوت نمی کند و او در خصوص اقرار و انکار خصم به علم خود عمل می کند... و هم چنین به اجماع علما قاضی در ترجیح دادن دلیل یکی از دو متخاصم بر دیگری به علم خود قضاوت می کند، اگر در آن اختلافی نباشد... اما در این خصوص که آیا قاضی بدون شاهد و اقرار هم می تواند طبق علم خود قضاوت کند یا این که تنها باید براساس شاهد و اقرار داوری نماید، میان فقها اختلاف نظر وجود دارد. مالک و بیشتر اصحابش و نیز احمد و شریح نظر دوم را پذیرفتهاند، اما شافعی و کوفی و ابوثور و جماعتی گفتهاند قاضی می تواند براساس علم خود داوری نماید.

#### در کتاب عمدة القارى در اینباره آمده است:

در این مسئله علما دیدگاههای متفاوتی دارند. شافعی گفته است که قاضی می تواند در حق الناس به علم خود داوری کند، چه علمش مربوط به پیش از قضاوت باشد، یا پس از آن. ابوثور نیز این دیدگاه را پذیرفته است. اما ابوحنیفه معتقد است که براساس علم پیش از قضاوت نمی تواند حکم کند، اما طبق علم پس از آن می تواند. ابویوسف و محمد گفتهاند که طبق علم پیش از قضاوت می تواند داوری کند... . عبدالملک معتقد



است قاضی می تواند براساس علمی که در مجلس قضاوت برایش حاصل می شود، حکم کند و کرابیسی می گوید به نظر من شرط جواز داوری قاضی به علم خود این است که او به صلاح و عفاف و راستی شهره باشد و به زیادی لغزش معروف نباشد و جریمه ای بر اسباب تقوا در او موجود باشد و اسباب تهمت در او نباشد. چنین قاضی ای می تواند به علم خود داوری کند، مطلقاً. ابوالیمان از شعیب از زهری از عروه از عاشیه حدیث کرد که هند دختر از زهری از عروه از عاشیه حدیث کرد که هند دختر «... ابوسفیان مردی بخیل است، آیا من می توانم از مال و مخارج خانواده ام را بردارم؟» پیامبر فرمودند: «باکی بر تو نیست که نفقه آنها را به شکل مناسب (بدون اسراف) بپردازی.» طبق این حدیث پیامبر به علم خود قضاوت کرده است.

#### نويسنده كتاب المغنى نيز مىنويسد:

ظاهر مذهب این است که حاکم به علم خود داوری نمی کند، نه در حدود و نه در غیر آن و نه عملی که مربوط به قبل از ولایت است و نه بعد از آن. این نظر شریح و شعبی و مالک و اسحاق و ابوعبید و محمد بن حسن و یکی از اقوال شافعی است. اما از احمد روایت دیگری نقل شده است که قاضی می تواند به علم خود داوری کند. این نظر را ابویوسف و ابوثور انتخاب کردهاند و دیدگاه دوم شافعی نیز همین است و و مزنی نیز آن را اختیار کرده است؛ زیرا چون هند به پیامبر عرض کرد که ابوسفیان مرد بخیلی است و نفقه مورد نیاز من و فرزندانم را نمی دهد، پیامبر فرمودند: «از مال او به شکل مناسب به اندازه خود و فرزندانت بردار!» و پیامبر در این ماجرا بدون شاهد و فرزندانت بردار!» و پیامبر در این ماجرا بدون شاهد و

اقرار به نفع هند حکم کردند؛ چراکه میدانستند هند راست گوست و ابن عبدالبر در کتاب خود از عروه و مجاهد روایت کرده است که مردی از بنی مخزوم به عمر بن خطاب از ابوسفیان شکایت کرده که ابوسفیان به او در مورد زمینی در فلان مکان ستم کرده است. عمر گفت: «من به این مطلب داناتر از مردم هستم. من و تو هنگامی که نوجوان بودیم، گاهی در آنجا بازی می کردیم. پس ابوسفیان را نزد من بیاور.» آن مرد چنین کرد و عمر به ابوسفیان گفت: «ای ابوسفیان با ما به فلان مكان بيا.» أنها برخاستند و به أن مكان رفتند. عمر به ابوسفیان گفت: «این سنگ را از این جا بردار و آنجا بگذار.» ابوسفیان گفت: «به خدا سوگند چنین نمی کنم.» عمر گفت: «به خدا سو گند می کنی و ابوسفیان پاسے داد به خدا سو گند چنین نمی کنم.» عمر تازیانه خود را بلند کرد و گفت: «بی مادر سنگ را بردار و آنجا بگذار! تو ظلم قدیمت را فراموش کردهای؟» پس ابوسفیان سنگ را برداشت و جایی كه عمر مي گفت گذاشت... آنها گفتهاند كه طبق اين روایت عمر به علم خود قضاوت کرده است.۸۷

آنچه گذشت تنها دیدگاه شماری از دانش مندان اهل سنت در خصوص جواز قضاوت قاضی به علم خود و بدون رجوع به شاهد و اقرار بود. از این رو، اگر بپذیریم که امام مهدی قضاوت داوودی می کند و شاهد نمی خواهد، این داوری حتی براساس فقه اهل سنت نیز قضاوتی اسلامی و هم آهنگ با سنت و سیرت پیامبر گرامی اسلام خواهد بود. ای کاش جناب قفاری و هم اندیشانش به جای آن همه زحمتهای بیهوده که برای خدشه زدنهای بیاساس به شیعه، اند کی در محضر اساتید باانصاف سنی مذهب زانو می زدند تا با منابع اهل سنت آشنا شوند و این چنین درباره شیعه جاهلانه قضاوت نکنند.

# 11/19

# يى نوشتها

- \* . كارشناس ارشد معارف و عضو هيأت علمي مركز تحقيقات مهدويت
  - ۱ . سوره احزاب، آیه ۲۱.
- ۲ شیخ مفید، الا مالی، ص۵۳، چاپ دوم: انتشارات دارالمفید، بیروت ۱۴۱۴قمری.
  - ٣ ابن شعبه حراني، تحف العقول، ص ١٥٠.
- ۴ عبدالکریم سروش، «مهدویت و احیای دین»، مجله *آفتاب*، ش۱۲، مهر ۱۳۸۰، ص $^*$ 
  - ۵ . همان، ص۶۲.
  - ۶ همان، ص۶۶
    - ۷ :همان
- اناصر بن عبدالله بن على القفارى، اصول مذهب الشيعة الأمامية الأثني عشرية، ص١٠٧٢-١٠٧٢،
   انتشارات دارالرضا.
  - ۹ · *همان*، ص۱۰۶۰.
- ١٠ الأمامة و التبصرة من الحيرة، ص١٥، چاپ اول: انتشارات مدرسة الامام المهدى ، قم ١٤٠٢قمرى:
  - ۱۱ كمال الدين و تمام النعمة، ص١٠ انتشارات مؤسسة النشر الاسلامي، ١٤٠٥ قمري
    - ۱۲  $\frac{1}{2}$  انتشارات دارالمفید، بیروت ۱۴۱۴قمری چاپ دوم: انتشارات دارالمفید، بیروت ۱۴۱۴قمری
    - ۱۳ الكنز الاعتقادية، ص۳۸، چاپ دوم: انتشارات دارالمفيد، بيروت ۱۴۱۴قمري.
      - ۱۴ . *تقريب المعارف*، ص۱۷۱، انتشارات فارس حسون، ۱۴۱۷قمری.
      - ۱۵ . *الأقتصاد*، ص۱۸۷، انتشارات مكتبه جامع چهل ستون، تهران ۱۴۰۰ قمرى.
    - ۱۶ . *الألفين، ص ۳۳۹۰، انتشارات مكتبة الالفين، كويت ۱۴۰۵ قمرى.* ۱۷ . *منتخب انوار المضيئة، ص*۹۹، چاپ اول: انتشارات مؤسسة الامام الهادى
  - ۱۸ .احمد بن محمد خالدبرق*ي، المحاسن*، ج۱، ص۱۵۹، انتشارات دارالکتب الاسلامية، تهران ۱۳۷۰قمري.
    - ۱۹ . حميري، قرب الاسناد، صعم چاپ اول: انتشارات مؤسسه آل البيت ، قم ۱۴۰۹ قمري.
    - ۲۰ . كليني الكافئ، ج۵، ص۳۷۳، چاپ پنجم: انتشارات دارالكتب الاسلاميه، تهران ۱۳۶۶شمسی.
      - ۲۱ . *همان*، ص۲۰۰.
    - ۲۲ . قاضى نعمان مغربى، دعائم الأسالام، ج١، ص١٤، انتشارات دارالمعارف، قاهره ١٣٨٣قمرى.
      - ۲۳ . شيخ صدوق، *الأ مالي، ص*۴۱۹.
      - ۲۴ . خراز قمي، كفاية الأثر، ص٤٦ انتشارات بيدار، ١٤٠١قمري.
- ۲۵ . شيخ طوسي، تهذيب الأحكام، ج<sup>ع</sup> ص۲۳، چاپ سوم: انتشارات دارالكتب الاسلامية، تهران 1۳۶۴ شمسي.
- ۲۶ . محمدجواد مغنیه، الشسیعة في المیزان، ص۱۲۱، چاپ چهارم: انتشارات دارالتعارف للمطبوعات، بیروت ۱۳۹۹ قمری. (به نقل از: الشافي)
  - ۲۷ . *الأقتصاد*، ص۱۵۱.
  - . ۲۸ شيخ طوسي، *الرسائل العشر*، ص١١١، انتشارات مؤسسة النشر الاسلامي.
- ۲۹ . *النافع يوم الحشــر في شرح الباب الحادي عشــر*، ص۸۱، چاپ دوم: انتشارات دارالاضواء، بيروت ۱۴۱۷ قمري.
  - ۳۰ . *همان*.
- ٣١ . ابن ميشم بحراني، قواعد المرام في علم الكلام، ص١٢٢، چاپ دوم: انتشارات مكتبه أيةالله مرعشي

- للمطبوعات، بيروت ١٣٩٩قمري.
- ۵۵ . تحفة الأحوذي، ج٤ ص٢٠٥.
- ۵۶ . عـون المعبود، ج ۱۱، ص۳۰۷، چاپ دوم: انتشارات دارالکتب العلمية، بيروت ۱۴۱۵قمري.
  - ۵۷ . تفسير آلوسي، ج۲۲، ص۳۴.
    - ۵۸ . شرح مسلم، ج۲، ص۱۹۰.
  - ۵۹ . الديباً ج علي المسلم، ج١، ص١٧٧.
    - ۶۰ . تفسير آلوسي، ج ۲۲، ص۳۴ـ۴۱.
- ۶۱ . شـو کانی، نیل  $\sqrt{k}$  و طـار ، ج۱، ص۱۱، انتشـارات دارالجیل ، بیروت ۱۹۷۳ میلادی.
  - ۶۲ . ابن حجر، مقدمه فتحالباري، ص۵
    - ۶۳ . نيل الأوطار، ص١١.
      - ۶۴ . همان، ص۱۲.
    - ۶۵ . *الكافي*، ج۱، ص۵۳.
      - ۶۶ . الأمالي، ص۴۲.
- 8۷ . محمد بن حسن صفار، بصائر الدر جات، ص ۳۱۹، منشورات الاعلمي، تهران ۱۴۰۴ قمري.
  - ۶۸ . طبرسی، اعلام الوري، ج۲، ص۳۱۰.
    - ۶۹ . بحار الأنوار، ج۵۲، ص۳۸۳.
      - ۷۰ . همان، ج۵۲، ص۳۴۹.
- ٧١ . تفسير عياشي، ج٢، ص ٤٠ انتشارات المكتبة العلمية الاسلامية،
   تعان.
  - ۷۲ . بحار الأنوار ، ج ۵۲، ص۳۴۵.
  - ۷۳ . صحیح بخاري، ج۳، ص۴۰ و ۱۰۷.
    - ۷۴ . صحيح مسلم، ج۱، ص۹۳.
  - ۷۵ . مسناد احماد بن حنبل، ج۲، ص۲۴۰
  - ۷۶ . سنن ابن ماجه، ج۲، ص۱۳۶۳ انتشارات دارالفکر، بیروت.
- ۷۷ . ســـنن ترمذي، ج۳، ص۳۴۴، چاپ دوم: انتشارات دارالفکر، بیروت ۱۴۰۳ قمری.
  - ۷۸ . بيهقى، السنن الكبري، ج١، ص٢٢٤، انتشارات دارالفكر.
    - ۷۹ . *الكافى*، ج۱، ص۳۹۷.
- ٨٠. شيخ مفيد، الإرشاد، ص٤١٣؛ طبرسي، أعلام الوري، ص٢٣٣.
  - ۸۱ . الكافي، ج۱، ص۳۹۷.
- ۸۲ . محبالدين الخطيب، *في تعليقه علي المنتقي*، ص٣٠٢ . (هامش۴).
  - ٨٣ . اصول مذهب الشيعة، ص١٠٤
    - ۸۴ . الكافي، ج٧، ص٢١۴.
- ۸۵ . ابنرشد، بدایة المجتهد و نهایة المقتصد، ج۲، ص۳۸۵، انتشارات دارالفکر، بیروت ۱۴۱۵ قمری.
- ۸۶ عینی، عمادة القاري، ج ۲۴، ص ۲۳۵، انتشارات دارالمعرفه، بیروت ۱۴۱۲ قمری.
- ۸۷ .عبدالله بن قدامه، *المغني*، ج۱۱، ص۴۰۰، انتشارات دارالكتاب العربي،

- نجفی، ۱۴۰۶قمری.
- ۳۲ . *كفاية الأصول، ص*۹۸، چاپ اول: انتشارات مؤسسه آل البيت قم ۱۴۰۹قمری.
- ۳۳ . *نها یة الا فکار* ، ج۱ و ۲، ص۳۷۸، انتشارات مؤسسة النشر الاسلامی، ۱۴۰۵ قمری.
- ۳۴ . لمحات الأصول (تقريرات درس آيةالله بروجردی)، ص۴۷۴، چاپ اول: انتشارات مؤسسه تنظيم و نشر آثار امام خمينی ، قم ۱۴۲۱ قمری.
- ۳۵ . مصباح الأصول، ج٢، ص٢٧١، چاپ پنجم: انتشارات مكتبة الداوري، قم ١٤١٧قمري.
- ۳۶ . تهذيب الأصول (تقريرات درس امام خمينی ;)، ج۱، ص ۲۴۱، چاپ سوم: انتشارات دارالفكر، قم ۱۳۶۷ شمسي.
  - ۳۷ . *همان*.
- ۳۸ . *المحكم في اصول الفقه،* ج۱، ص۹۴، چاپ اول: انتشارات مؤسسة المنار، ۱۴۱۴هري.
- ٣٩ . حقايق الأصول، ج١، ص٢٣٨، چاپ پنجم: انتشارات مكتبة بصيرتي، قم ١٤٠٨قمري.
  - ۴۰ . ص۱۰۵۹ ـ ۱۰۷۵.
  - ۴۱ . اصول مذهب الشيعة، ص١٥٠٩\_١٥٤٠.
    - ۴۲ . شيخ صدوق، *الخصال*، ص١٤٩.
  - ۴۳ . حسن بن سليمان حلى، مختصر بصائر الدرجات، ص١٥٩.
- ۴۴ . محمدباقــر مجلســی، بحار *الأنــوار*، ج۵۲، ص $^{87}$ ، چاپ ســوم: انتشارات دار احیاء التراف العربی، بیروت  $^{87}$  قمری.
- ۴۵ . محدث نوری، *مستدر*ک الوسائل، ج ۱۷، ص ۱۸۶، چاپ اول: انتشارات مؤسسه آل البیت ، بیروت ۱۴۰۸ قمری.
- ۴۶ . *الاعتقادات في دين الا مامية*، ص۷-۴۷، چاپ دوم: انتشارات دارالمفيد، بيروت ۱۴۱۴قمري.
- ۴۷ . احمد بن حنبل، مسئل /حماد، ج۲، ص۲۷۲، انتشارات دارسادر، بیروت؛ بخاری، صحیح بخاری، ج۳، ص۴۰، انتشارات دارالفکر، ۱۴۰۱قمری؛ مسلم، صحیح مسلم، ج۱، ص۹۳، انتشارات دارالفکر، بیروت.
- ۴۸ . مسئل احمد، ج۲، ص۴۰۶ ابی داود، سئن ابي داود، ج۲، ص۳۱۹.
- ۴۹ . جلال الدین سیوطی، *الدیباج علی مسلم*، ج۱، ص۱۷۸، چاپ اول: انتشارات دار ابن عفان، عربستان سعودی ۱۴۱۶قمری.
- ۵۰ . تفسير ابن کثير، ص۳۷۴، انتشارات دارالمعرفة، بيروت ۱۴۱۲مری.
- ۵۱ . *شــرح مســلـم*، ج۲، ص۱۹۰، انتشــارات دارالکتاب العربی، بیروت ۱۴۰۷ قمری.
  - ۵۲ . تحفة الاحوذي، ج٤، ص٢٠٨.
    - ۵۳ . العطر الوردي، ص۷۱.
- ۵۴ . فيض القدير ، ج٤ ص٢٣، چاپ اول: انتشارات دارالتعارف



چکید

مسئله پیش یا پس افکندن زمان ظهور و تأثیر انسان در آن، از مباحث مهم در باب ظهور حضرت مهدی است. بررسی این موضوع به دلیل اهمیت و تأثیرگذاری آن در نگرش جامعه شیعه به آینده، آثار و پیآمدهای مهمی در بخش اصلاح جهتگیریهای عمومی به دنبال خواهد داشت.

نگارنده در این نوشتار، با بررسی فرآیندپذیر بودن پدیده ظهور و رابطه تحقق ظهور با نحوهٔ تعامل و رویکرد عمومی به این موضوع، به تبیین نقش مردم در زمینه سازی و تسریع فرایند ظهور خواهد پرداخت.

اما بررسی عوامل و بایستههای تعجیل ظهور ، موضوع مقاله بعدی است که در شمارههای آتی خواهد آمد.

واژگان کلیدی

انتظار، ظهور، تعجيل، مردم، فرآيند، نظريه، نقش، حصولي، تحصيلي.

۱. موضوع انتظار ظهور حضرت حجت ، آخرین امام زنده و حاضر شیعیان در عصر غیبت، از مهمترین عناصر تفکر شیعی است. این عنصر که شیعه را از دیگر فرقههای اسلامی متمایز میسازد، مهمترین عامل تحرک و پویایی شیعیان و امید آنان به آینده روشین جهان شیمرده می شود. به همین دلیل، بزرگترین دغدغه و آرمان انسانی آنان فرارسیدن زمان قیام حضرت بقیةالله الأعظم است که موجب می شود همواره با شوق فراوان تعجیل را در ظهور آن مصلح جهانی از خداوند بخواهند.

بحـث درباره انتظار ظهور و تعجیل در آن، بحث درباره تغییرپذیری و تغییرناپذیری پدیده ظهور را به دنبال دارد. آیا ظهور پدیدهای طبیعی و متأثر از عوامل عادی اسـت، یا تنها به اراده فراطبیعی خداوند وابسته است؟

این تحقیق به مسئله ظهور از نظر زمانی و ثابت یا متغیر بودن آن میپردازد و نگرشهای موجود را درباره تأثیر انسان در آن بر میرسد.

۲. محققان تاکنون به طور شایسته به بحث مهم تعجیل در ظهور، ماهیت، آثار و پی آمدهای آن، نپرداخته اند. از این رو، بررسی مبانی کلامی این بحث و تأثیرهای آن در جهت گیریهای اصلاحی و تربیتی جامعه، ضروری است.

این نوشتار، با بررسی امکانپذیری تعجیل در ظهور، تأثیر مردم را در آن با استفاده از شواهد قرآنی و روایی، تبیین مینماید.

۳. بحث تعجیل در ظهور، با پرسـشهای مهم و فراوانی درباره ماهیت ظهور و رابطه آن با اراده و خواست جمعی انسانها، همراه است:

آیا زمان ظهور با اراده تکوینی خداوند از پیش تعیین شده و به طور جبری تحقق می یابد یا دیگر عوامل مانند اراده و خواست بشر و اوضاع طبیعی، در تقدم یا تأخّر آن تأثیر گذار است؟

آیا ظهور پدیدهای قهری و حصولی است، یعنی تنها به خواست خداوند تحقق مییابد و انسانها در برابر آن هیچ وظیفهای ندارند یا پدیدهای اختیاری تحصیلی است، یعنی اراده انسانها در فرآیند ظهور تأثیر می گذارد و آنان به فراهم آوردن زمینههای تحقق آن مکلفند. نظریههای مهم درباره تأثیر مردم در تحقق یدیده ظهور کدامند؟

راه یافتن به پاسخ صحیح این پرسشها نیاز امروز ما و رسالت اصلی این نوشتار است. از اینرو، مقالهٔ حاضر در دو محور اصلی سامان دهی شده است:

۱. بررسی امکان تعجیل در ظهور؛

۲. تأثیر مردم در تعجیل در ظهور.

#### امکان تعجیل در ظهور

تعجیل در ظهور، تنها پس از اثبات تغییرپذیری زمان ظهور امکانپذیر است. بنابراین، پیش از پرداختن به امکان تعجیل در ظهور، به بحث درباره تغییرپذیری یا تغییرناپذیری زمان ظهور باید پرداخت.

موضوع انتظار ظهور حضرت حجت ، آخرین امام زنده و حاضر شیعیان مهمترین عناصر دیگر شیعی است. این عنصر که شیعی است. این عنصر که شیعی اسالامی عنصر که شیعی اسالامی متمایز میسازد، دیگر فرقههای اسلامی مهمترین عامل تحرک و متعیان و امید بویایی شیعیان و امید جهان شمرده میشود.

۵٩

# تغییرپذیری زمان ظهور ۱

زمان ظهور، بر پایه منابع نقلی امری ثابت و معین نیست، بلکه پدیدهای تغییرپذیر است که دیگر پدیدهها و عوامل محیطی و انسانی، در تقدیم یا تأخیر آن تأثیر می گذارند.

و أكثروا الدعاء بتعجيل الفرج فإنّ ذلك فرجكم. \* أفضل أعمال أُمّتى انتظار الفرج. \* أفضل جهاد أُمّتى انتظار الفرج. \*

یخرج ناس من المشرق فیوطّئون للمهدیّ سلطانه. فیرطّئون للمهدیّ سلطانه. این روایات نشان دهنده تغییرپذیری زمان ظهور است؛ زیرا اگر زمان ظهور نیز مانند زمان قیامت ثابت و معین بود و عوامل دیگری در آن تأثیر نداشت، سفارش کردن به دعا برای تعجیل در ظهور و سخن گفتن درباره آمادگی، انتظار، زمینهسازی و تلاش برای برپایی حکومت جهانی حضرت مهدی ، بیمعنا و بیهوده بود.

#### تفاوت وقت ظهور با وقت قيامت

رخداد ناگهانی ظهور حضرت حجت به دلیل نامعلوم بودن وقت آن، در برخی از روایتها به حادثه قیامت تشبیه شده است.

پیامبر در پاسخ به پرسشی درباره زمان خروج حضرت قائم فرمود:

إنها مثله كمثل الساعة لاتأتيكم إلا بغتة؛ ولل بغتة؛ ولا يديده قيام حضرت مهدى ، مانند قيامت به طور ناگهاني تحقق مي يابد.

این حدیث نبوی از امام باقر نیز نقل شده است.

زمان تحقق ظهور نه به دلیل ثابت و معین بودن که به سبب نامعلوم و ناگهانی بودن آن، به زمان وقوع قیامت تشبیه شده است.

حکمت پنهان بودن وقت ظهور و تکذیب کردن تعیین کنندگان وقت برای آن «کذب الوقاتون، کذب الوقاتون» <sup>۷</sup> جلوگیری از سوء استفاده آیندگان فرصت طلب از این موضوع است. پس تعیین وقت ظهور به دلیل تغییرپذیری

اوضاع و عوامل مؤثر در تحقق آن، ناشدنی است. این تحلیل احتمالاً درستتر و دقیق تر است.

رخداد ظهور تأثیر فراوانی در تحول جهان دارد و کنشها و واکنشها، قطببندیها و دیگر اوضاع جهانی را در زمان کوتاهی دگرگون میسازد. این پدیده که با تحقق یافتن آرمانهای گمشده و خواستههای فطری انسان، همراه است، بشرِ خسته از نظامهای ظالمانه و فاسد را به سوی حکومتی جهانی و عادلانه و استوار بر پایه رشد و کرامت انسانی فرا میخواند.

بنابراین، مردم قیام حضرت مهدی را به دلیل تأثیرهای بنیادین و گسترده آن در وضع جهان، همچون رخداد قیامت غافل گیرانه و ناگهانی میشمارند.

تفاوت مهم این دو رخداد در این است که البته ساعت قیامت و زمان وقوع آن به کار کرد انسان وابسته نیست، یعنی قیامت با فرا رسیدن آن ساعت، تحقق می یابد و عامل انسانی یا دیگر عوامل زمان آن را نمی تواند تغییر دهد. اما حادثه ظهور رابطهای مطلق و لابشرط با عوامل بیرونی، به ویژه عامل انسانی ندارد، تا در زمانی معین به طور قهری (بدون دخالت عوامل محیطی و انسانی) روی دهد. زمینههای وقوع این رخداد با توجه به ارتباط مستقیم آن با وضع اجتماعی، نوع رفتار و روی کرد انسان فرق می کند و عوامل محیطی و انسانی در تقدّم و یا تأخر آن تأثیر می گذارند.

# نقش مردم در تعجیل ظهور

عوامل محیطی و طبیعی از عامل انسانی تأثیر میپذیرند. از اینرو، بررسی تأثیر مردم در فرآیند ظهور، مهمترین موضوع در این مقوله شمرده میشود.

آیا انسانها می توانند با عمل کرد خود زمان وقوع ظهور را پیش یا پس بیافکنند؟ آیا وظیفه آنان زمینه سازی برای ظهور در عصر غیبت است؟

این بحث در روی کردهای جامعه شیعه عصر غیبت و در حوزه اندیشه سیاسی شیعه تأثیر و نتیجه نیکویی می تواند بگذارد و بر شتاب و گستره حرکت اصلاحی این جامعه بیافزاید.

دو فرضیه سلبی و ایجابی در اینباره مطرح شده است: ۱. پدیده ظهور امام عصر و تشکیل دولت حق، بر پایه این فرضیه، از قلمرو خواست و اراده انسان بیرون و فقط به خواست و اراده الهی وابسته است. مردم هیچ نقشی در تعجیل و یا تأخیر وقت ظهور ندارند.

7. این فرضیه بر پایه ارتباط مستقیم پدیده ظهور با نوع روی کرد و خواست جمعی انسانها استوار است. تحقق ظهور در این فرض به اراده الهی وابسته است، اما خواست حکیمانه خداوند به نوع روی کرد مردم به آن حضرت، خواست جمعی و فراهم شدن زمینههای تحقق ظهور مشروط است.

این دو نگرش متفاوت با توجه به پی آمدهای متضاد آنها، در قالب دو نظریه حصولی و تحصیلی بررسی می شود.

#### الف) نظرية حصولي

این نظریه به دو شکل و در دو گفتار طرح می شود:

۱. پیش یا پس افتادن زمان ظهور، فقط به خواست و اراده الهی وابسته است و عوامل دیگر مانند عامل انسانی، هیچ تأثیری در آن ندارند. ظهور بر این پایه پدیدهای جبری و از حوزه تأثیرگذاری انسان بیرون است.

7. مردم در عصر غیبت به زمینه سازی برای پیش افکندن زمان ظهور مکلف نیستند. آنان برای ظهور آن حضرت ، تنها باید دعا کنند و منتظر باشند تا آن روز موعود، فرا برسد؛ زیرا روایات، هرگونه نقش آفرینی و تلاش و قیام را در عصر غیبت برای ظهور امام، بیاثر، بلکه ممنوع و حرام دانستهاند.

این گفتار بر سـرگردانی و بی تأثیـری مردم در عصر غیبت، تأکید و چنین اسـتدلال می کند که هیچ رابطه علّی میان خواسـت مردم و پدیده ظهور، وجود ندارد، عوامل ظهور فرازمینیاند، آنها را در آسـمانها باید جسـت و کوشش و تلاش انسانها نتیجهای به بار نخواهد آورد. آن چه معمولاً در برابر نظریه تحصیلی مطرح میشـود، گفتار دوم اسـت. اما نتیجه هر دو این اسـت که مردم در عصر غیبت باید دسـت روی دسـت بگذارند تا زمان ظهور خود فرا برسد.

این دیدگاه، <sup>۸</sup> از سطحی نگری و تحلیل نادرست روایات درباره قیامهای پیش از ظهور را سرچشمه می گیرد. پیروان این اندیشه با استناد به برخی از روایتها، زمینه سازی ظهور را در عصر غیبت نفی می کردند.

امام خمینی این گروه را به چند دسته تقسیم می کند:

بعضی ها انتظار فرج را به این می دانند که در مسجد، حسینیه و منزل بنشینند و دعا کنند و فرج امام زمان را از خدا بخواهند. اینها مردمی صالح هستند ... به تکالیفشان هم عمل می کنند، امر به معروف و نهی از منکر هم می کنند، لکن همین دیگر! غیر از این کاری ازشان نمی آمد و فکر این مهم که یک کاری بکنند نبودند. یک دسته دیگری بودند که انتظار فرج را می گفتند، این است که ما کار نداشته

باشیم به این که در جهان چه می گذرد ... ما تکلیفهای خودمان را عمل کنیم.

تأثيرهاي بنيادين و گسترده آن در وضع جهان، همچون رخداد قَيامَت غَافَلَ گيرانه و ناگهانی میشمارند. تفاوت مهم این دو رخداد در این است که البته ساعت قيامت و زمان وقوع آن به کارکرد انسان وابسته نیست، يعنى قيامت با فرا رسیدن آن ساعت، تحقق می یابد و عامل انسانی یا دیگر عوامل زمان آن را نمىتواند تغيير دهد. اما حادثه ظهور رابطهای مطلق و لابشرط با عوامل بیرونی، به ویژه عامل انسانی ندارد، تا در زمانی معین به طور قهرى (بدون دخالت عوامل محیطی و انسانی) روی دهد. زمینههای وقوع این رخداد با توجه به ارتباط مستقیم آن با وضع اجتماعي، نوع رفتار و رویکرد آنسان فرق مىكند و عوامل محیطی و انسانی در تقدّم و یا تأخّر آن تأثیر

مردم قيام حضرت

مهدی را به دلیل



برای جلوگیری از این امور هم، خود حضرت بیایند، انشاءالله درست میکنند! دیگر ما تکلیفی نداریم جز این که دعا کنیم که ایشان بیاید و کاری به کار آنچه در دنیا میگذرد یا در مملکت خودمان میگذرد، نداشته باشیم. اینها هم یک دسته مردمی بودند که صالح بودند.

یک دسته می گفتند باید عالم پر از معصیت بشود تا حضرت بیاید. ما باید نهی از منکر نکنیم امر به معروف هم نکنیم تا مردم هر کاری میخواهند بکنند تا گناه زیاد شود و فرج نزدیک شود! یک دسته از ایس بالاتر می گفتند باید دامن زد به گناهان، مردم را به گناه دعوت کرد تا دنیا پر از ظلم و جور بشود و حضرت تشریف بیاورند! البته در بین این دسته منحرفهایی هم بودند، اشخاص سادهلوح هم بودند، منحرفهایی هم بودند که برای مقاصدی به این امر دامن می زدند.

یک دسته دیگری بودند که میگفتند هر حکومتی اگر در زمان غیبت محقق بشود، این حکومت باطل است و برخلاف اسلام است.

بنابرایین، تأکید کردن بر بی اعتنایی شاخصههای اصلی و مشترک این دیدگاه با همه گوناگونی پیروان آن شیعیان به رخداد ظهور در عصر غیبت، نفی کردن تکلیف آنان و واگذاری اصلاح کارها به حضرت مهدی است. این دیدگاه هیچگونه الزام و کوشش را برای زمینهسازی و برپایی حکومت عدل نمی پذیرد و هر گونه تلاش را در این باره مانع رخداد ظهور می پندارد.

این اندیشـه درباره انتظار، در وضع رکود جامعه شیعه پیش از پیروزی انقلاب اسـلامی، اوج گرفت. بسـیاری از علمای بزرگ نیز چنین می اندیشیدند. اما پیروزی انقلاب اسلامی، روشنگری روحانیـان آگاه و ژرفنگر، به ویژه هشـدارهای امام خمینی درباره آسیبهای فرسـاینده این اندیشه تاریک، موجب شد که این پندار از حوزه تفکر شیعه بیرون رود و نفوذ آن پایان یابد. دیدگاه حصولی گذشته از پیآمدهای مخرب و خسارتباری

که دارد، از پشتوانه نظری محکمی برخوردار نیست؛ زیرا هیچ توجیه منطقی و عقلانی ندارد، با سنت الهی تغییر پذیری سرنوشت و تأثیر گذاری انسان در آن سازگار نیست و با روایتهایی مانند نظیر حدیث نبوی «یخرج ناس من المشرق فیوطّئون للمهدی سلطانه» ۱۰ متعارض است. افزون بر اینها، بیهوده شدن برخی از دستورهای سیاسی اسلام را مانند امر به معروف و نهی از منکر، جهاد، حمایت از مظلوم و ...، در پی دارد. بنابراین، اگر روایتهایی نیز با چنین مضمونی وجود داشته باشد، به دلیل مخالفت با نص صریح قرآن، به درستی باید توجیه شود.

#### ب) نظریه تحصیلی

پدیده ظهور در این نظریه، با خواست جمعی انسانها رابطهای مستقیم دارد. انسانها برای تحقق ظهور و تعجیل در آن، باید به استقبال آن بروند و زمینههای این تحول را فراهم آورند؛ زیرا ظهور به اراده و فرمان الهی صورت می پذیرد، اما این اراده تنها در مجرای اسباب طبیعی و عادی، تحقق می یابد. مهم ترین سبب در تحقق این رخداد، اراده و خواست جمعی انسانهاست. خداوند با توجه به این خواست و مصلحت کلی بشر، کار مردم را تدبیر می کند و حتمیت می بخشد.

خداوند ظهور را به رغم خواست جمعی و نبود شرطهای لازم، به جامعه بشری با آگاهی به جامعه بشری با آگاهی به اهمیت ظهور آن را باید بپذیرد تا حضرت مهدی موعود بیاید و برنامههای ارزنده خود را برای بشر اجرا کند.

نبود شروط لازم، بنابر این نظریه، مهم ترین عامل محروم ماندن جامعه از حضور امام معصوم است. شیعیان زمینههای حضور حضرت بقیدالله و اجرای برنامههای دینی را در جامعه باید پدید آورند؛ زیرا انتظار ظهور و درخواست تعجیل در آن، بدون توجه به مقدمهها و زمینههای آن، بینتیجه خواهد ماند.

مسئله ظهور به نوع عمل کرد جامعه بشری وابسته است، به همین دلیل انتظار فرارسیدن آن، از روی کردها و کار کردهای کلی و تلاشهای زمینهساز پیروان آن حضرت برای رفع موانع، جدا نیست. اگر انسانها بدون هیچ گونه تلاش برای پیش افکندن زمان، در ظهور، امید تحقق این انقلاب به دست

خداوند ظهور را به رغم خواست جمعی و نبود شرطهای لازم، به جامعه بشرى تحميل نمىكند؛ بلکه جامعه بشری با آگاهی به اهمیت ظهور آن را باید بیذیرد تا حضرت مهدی موعود بیاید و برنامههای ارزنده خود را برای بشر اجرا کند. نبود شروط لازم، بنابر این نظریه، مهمترین عامل محروم ماندن جامعه از حضور امام معصوم است. شبیعیان زمینههای حضور حضرت ىقىنەس و اجراي برنامههای دینی را در

جامعه باید پدید آورند؛ زیرا انتظار ظهور و

درخواست تعجیل در آن، بدون توجه به مقدمهها و

زُمْیَنههای آن، بینتیجه

خواهد مآند.

فرشتگان، جنیان و دیگر عوامل غیبی باشند، در انتظار رسیدن به سراب حکومت عدل جهانی، به سر میبرند و نشانی از ظهور آن حضرت نخواهند دید؛ زیرا پدیده ظهور، از وضع موجود این جهان بریده نیست، بلکه پدیدهای طبیعی مربوط به همین انسانها و جامعه جهانی به شمار میرود که اجرای روش نو و برپایی نظام عدل جهانی را به دنبال میآورد. روشن است که چنین پدیدهای به سببها و مقدمههای عادی مانند همراهان نیرومند و یاران ویژه نیاز دارد.

نظریه تحصیلی از دیدگاه اندیشمندان شیعه

بسیاری از اندیش مندان و عالمان بزرگ شیعه، این گفتار را می پذیرند:

۱. مرحوم شیخ طوسی از اندیش مندانی است که بر وجوب تلاش برای گسترش قدرت حضرت در عصر غیبت، تحصیلی بودن پدیده ظهور و تأثیر گذاری مردم در آن، تأکید می کند.

وی با طرح این بحث که بسط ید و سلطه قهری امام زمان به اراده الهی بر اجرای امور، موجب اضطرار و سقوط تکلیف می شود، زمینه سازی را برای بسط ید آن حضرت، تکلیف اجتماعی شیعیان در عصر غیبت و واجب شرعی می داند:

هم اراده الهی و هم تلاش ما در بسط ید و قدرت و سلطنت امام زمان مؤثر است، اگر خداوند بنا به مصالحی به وی بسط ید نداد، می دانیم که باز هم تقویت و بسط ید امام زمان ، بر ما یک تکلیف واجب است، چون این امر وابسته به آمادگی ماست ... اگر بسط ید آن حضرت از کارهای خداوند می بود، ناچار می باید مردم در اطاعت و تمکین از آن حضرت، مجبور می شدند و خداوند میان امام مهدی و توطئه دشمنان ایشان مانع ایجاد می کرد تا کسی نتواند به وی آسیب برساند؛ یا این که او را توسط فرشتگان تسلط می بخشید و چنین کاری منجر به اضطرار و سقوط تکلیف خواهد شد. پس در هر شرایطی بر ما واجب است که برای بسط ید امام مهدی تلاش نماییم و اگر ما تلاش نکردیم، تقصیر خود ماست. "

۲. شهید سید محمد باقر صدر نیز از متفکران بزرگی است که به تأثیر زمینه سازانه انسان در فرآیند ظهور، اعتقاد فراوان دارد و آمادگی بشر را برای ایجاد این تحول بنیادی ضروری می داند.

وی درباره علت تأخیر حضرت مهدی ، رهبر انقلاب جهانی میفرماید:

انقــلاب جهانی امام زمان از جهت اجـرا، نظیر دیگر انقلابها به زمینههای عینی و خارجی آن انقلاب بستگی دارد. برای تحقق چنین انقلاب بزرگی، وجود رهبر صالح و الهی کافی نیست وگرنه در عصر خود پیامبر این شرط محقق بـود. تأخیر بعثت پیامبر اکرم ، بعد از پنج قرن گذشــت دوران جاهلیت نیز به دلیل فراهم نبودن زمینهها و شــرایط آن بوده است. خداوند قادر است که همه



مشکلات و گردنههای پیش روی حضرت را برای رساندن پیام آسمانی حضرت به مردم جهان، یکباره مرتفع سازد و به صورت قهری آن حضرت را مسلط نماید، اما این شیوه را اعمال نکرده است؛ زیرا چنین روشی با سنت امتحان و آزمایش که موجب رشد و تکامل جامعه انسانی است، منافات دارد و این سنت تغییرات مطابق با شرایط خارجی و به صورت طبیعی انجام پذیرد؛ زیرا رسالتی که آن حضرت برای آن ذخیره شده، تغییری بنیادی و جهانی است که همه بشر را از تاریکی جور به نور هدایت و عدل می رساند، نه یک تغییر و دگرگونی منطقهای و مقطعی. ۲۰

۳. امام خمینی بیش از دیگر اندیش مندان بزرگ شیعه، از خطر تفکر جمودگرایان منفی نگر سخن گفته و به جامعه روحانیان شیعه درباره پی آمدهای خسارتبار آن، هشدار داده است. امام، درباره افرادی که به وضع موجود بی اعتنایند و به تکلیف خود در برابر منکرات عمل نمی کنند، چنین می فرماید:

یک آدم اگر سفیه نباشد، اگر مغرض نباشد، اگر دست سیاست این کار را نکرده باشد که بازی بدهند ماها را که ما کاری به آنها نداشته باشیم و آنها بیایند هر کاری می خواهند انجام دهند، این باید خیلی آدم نفهمی باشد."

ایشان با تأکید بر ضرورت عمل به تکلیف سیاسی \_اجتماعی در عصر غیبت، جنگیدن با ظالمان و تشکیل حکومت اسلامی را زمینهساز ظهور حضرت و تکلیفی شرعی میدانند:

ما اگر دستمان میرسید، قدرت داشتیم، باید برویم تمام ظلم و جورها را از عالم برداریم، تکلیف شرعی ماست، منتهی ما نمی توانیم. اینی که هست این است که حضرت عالم را پر می کند از عدالت، نه این که شما دست بر دارید از تکلیفتان. ۱۳

ای بی خردان! اسلامی که میگوید: «وَقَاتِلُوا الْمُشْرِکِینَ کَافَّةً کَمَا یُقَاتِلُونَکُمْ کَافَّةً»؛ ۱۵ آیا میگوید بنشینید تا طعمه دیگران شوید؟ اسلامی که میگوید: «وَافْتُلُوهُمْ

حَيْثُ ثَقَفْتُمُوهُمْ وَأَخْرِجُوهُمْ مِنْ حَيْثُ أَخْرَجُوكُمْ »؟ الله مى گويد دست روى دست بگذاريد تا ديگران بر شما مسلط شوند؟ اسلامي كه مي گويد: الخير كلّه في السيف و لا تقيم الناس إلا السيف و استقلال و حفظ استقلال و احاديث ديگر براي جنگ با اجانب و حفظ استقلال كشور، آيا مردم را از كوشش و جنگ باز مي دارد؟ ١٨

امام خمینی با ابلهانه خواندن ادعای مخالفان برپایی حکومت در عصر غیبت، آنان را افرادی غافل و فریبخورده سیاسی و آن ادعا را مخالف نص آیات الهی می دانست:

اگر فرض کنیم دویست تا روایت هم در این باب داشتند، همه را به دیوار میزدیم، برای این که خلاف آیات قرآن است. اگر هر روایتی بیاید که نهی از منکر را بگوید نباید کرد! این را باید به دیوار زد، این گونه روایت قابل عمل نیست و این نفهمها نمی دانند چه می گویند. هر حکومتی باشد، حکومت باطل است. الان عالم پر از ظلم است، ما اگر بتوانیم جلو ظلم را قرآن است که تکلیفمان است. ضرورت اسلام و قرآن است که تکلیفمان کرده است. ما باید برویم همه کار را بکنیم. ما باید فراهم کردن اسباب این است که کار را نزدیک بکنیم، کار را همچو بکنیم کار را همچو بکنیم کار را همچو بکنیم که مهیا بشود عالم برای آمدن حضرت. ۱۹

نظریه تحصیلی که تأثیر گذاری انسان را در فرآیند ظهور اثبات می کند، به پشتوانه دلایل محکم فلسفی، کلامی، قرآنی و روایی، روی کرد راهبردی شیعه را در عصر غیبت می تواند روشن می سازد.

از اینرو، زیرساختهای عقلی و نقلی این نظریه به طور فشرده، بررسی می شود تا ابعاد گوناگون و پی آمدهای سودمند آن آشکار گردد:

#### ١. تحليل عقلي

تحلیل عقلی درباره تحصیلی بودن ظهور، پس از بررسی چگونگی رابطه اراده الهی با پدیدههای اجتماعی امکان می یابد؛ زیرا این بحث، یکی از زیرمجموعههای اصل عقلی علیت است.

تحقق هر پدیدهای در این جهان که جهان اسباب و مسببات است، به اندازه تأثیرش در عوامل طبیعی، مادی و معنوی و تأثرش از آنها، وابسته است. مجموعه این عوامل شناخته و ناشـناخته، علت تامه آن پدیدهاند و هر نوع تغییر و دگرگونی این عوامل، در چگونگی و سرانجام آن پدیده تأثیر میگذارد.

چگونگی رابطه اراده الهی را با تأثیرگذاری انسان در پدیده ظهور به همین شکل تحلیل و بررسی باید کرد؛ زیرا نزدیک شدن زمان ظهور و تحقق آن، به طور مطلق و لابشرط به اراده الهی وابسته نیست، بلکه به فراهم شدن زمینه و مقدمههای آن نیز مشروط است و عوامل انسانی و آمادگی اوضاع اجتماعی، بخشی از مهم ترین عوامل و اسباب به شمار میروند؛ زیرا پدیده ظهور و تشکیل حکومت عدل جهانی به دست حضرت حجت ، پدیدهای طبیعی، این جهانی یکی از نیاز بشر و به سرنوشت جامعه انسانی مربوط است. روشن است که این تحول بزرگ با گستره جهانی، پس از فراهم آمدن زمینهها و اوضاع ویژهای رخ مینماید و تعجیل یا تأخیر در زمان آن، با عوامل مقدماتی، چگونگی اوضاع زمانی و نوع روی کرد انسانها، رابطهای استلزامی و انفکاکنایذیر دارد.

بنابرایین، مسئله ظهور حضرت مهدی و تأخیر یا تعجیل در آن، همچون اصل پدیده غیبت و درازای زمان آن، عوامل فراوانی دارد، یعنی دگرگونی فضای زندگی و صعود یک پارچه جامعه بشری به اوضاع ایده آلِ آکنده از عطر عدالت و معنویت عصر ظهور، جدا از اوضاع کنونی و نوع کارکرد انسان، متعلق اراده الهی نخواهند بود.

٢. تحليل قرآني

قرآن کریم درباره ضابطهمندی نظام جهان و سرنوشت فردی و اجتماعی انسان، سنت الهی را این گونه معرفی می کند:

إِنَّ اللهَّ لا يُغَيِّرُ مَا بِقَوْم حَتَّى يُغَيِّرُوا مَا بِأَنفُسِهِمْ ؟' ٢٠ بناى الهى بر اين است كه سرنوشت هيچ گروهى را تغيير ندهد مگر اين كه آنان در جهت تغيير آن (از حالت خوبي به بدى يا بالعكس)، اقدام نمايند.

امام صادق نیز درباره سنت الهی در جهان میفرماید:

أبى الله أن يجرى الأُمور إلا بأسبابها فجعل لكل شيء سبباً...؟ خداوند از اين كه جريان امور عالم را جز از طريق اسباب و علل آن انجام دهد، پرهيز مىكند. به همين علت، براى هر چيزى سببى قرار داده است.

عبارت ظریف «ابی الله» نشان می دهد که قدرت بی حد و مرز الهی با وصف «حکمت»



نزدیک شدن زمان ظهور و تحقق آن، به طور مطلق و لابشرط به اراده الهي وابسته نيست، بلكه به فراهم شدن زمینه و مقدمههای آن نیز مشروط است و عوامل انسانی و آمادگی اوضاع اجتماعی، بخشی از مهمترين عوامل و اسباب به شمار میروند؛ زیرا پدیده ظهور و تشکیل حكومت عدل جهاني به دست حضرت حجت پدیدهای طبیعی، این جهانی یکی از نیاز بشر و به سرنوشت جامعه . انسانی مربوط است.

همراه است. او افزون بر این که قادر مطلق است، حکیم مطلق است و این وصف حکمت، ضابطه و معیار قدرتنمایی اوست. واژه «ابی» بیان گر این است که خداوند می تواند جهان را بدون تأثیر اسباب عادی، تدبیر نماید، اما حکمت او موجب می شود که هر پدیده تنها با اسباب و علل ویژهای و به طور نظام مند، تحقق یابد. لذا به جای «لا یجری» عبارت «ابی الله» به کار رفته است؛ یعنی خداوند نمی خواهد که چنین کند؛ زیرا سنت حتمی الهی بر این پایه استوار است که هر گونه تغییر در سرنوشت فردی و اجتماعی انسان در جهت انحطاط یا رشد تنها با انتخاب و اراده خود انسان، تحقق پذیرد. آیه پیش گفته نیز، این سنت الهی را درباره انسان، باز می گوید و تغییر وضع و سرنوشت هر قوم و طایفهای را وابسته کارهای نخستین آنان می داند.

بنابراین، عامل انسانی از برترین علتهای معدّه رخداد ظهور است و علت تامه به شمار نمیرود.

برتری این عامل به این دلیل است که عوامل طبیعی و اجتماعی، مانند صنعت، اقتصاد و فرهنگ، به طور مستقیم یا غیرمستقیم آن تأثیر میپذیرند. هر نوع تغییر و دگرگونی در زمینه دانش، فرهنگ، تمدن، اقتصاد، رفاه اجتماعی، صنعت و تکنولوژی، ابزار و وسایل آسایشی، بهداشتی، ارتباطی و امنیتی، بافت جغرافیایی، شهرسازی و رشد و شکوفایی آنها بر اثر تعامل بافت جغرافیایی، شهرسازی و منبع طبیعی پدید میآید. هیچ یک از این عوامل بدون تأثیرگذاری مدیریتی و استخدامی انسان، چنین روندی نخواهند داشت. انسان نیز جدای از این عوامل و بیرون از صحنه بستر طبیعی، چنین نقشی نمی تواند بیافریند. این مطلب را از کلمه «یغیّروا» در آیه اِنَّ اللهٔ لا یُغیِّرُ مَا بِقَوْم حَتَّی یُغیِّرُوا مَا بِأَنفُسِهِمْ ، نیز می توان فهمید؛ زیرا این آیه، بقورم در اید اسان را در تغییرهای انفسی و آفاقی، شرط لازم برای جلب مشیت و اراده الهی می داند. پدید آمدن تغییرها و

بنابراین تأثیر مردم در فرآیند ظهور، دست کم در قالب علت معدد، موضوعی قطعی و انکارناپذیر است؛ زیرا انتظار ظهور چیزی جز انتظار تغییر نظامهای ظالمانه حاکم بر جهان و تبدیل آن به نظام عدل جهانی، نیست و مأموریت مهم حضرت

تحقق خواستهای انسان، بر پایه این آیه به کار او در زمینه ایجاد

دگرگونی درونی و مدیریت پدیدههای بیرونی، مشروط است.

مهدی نیز در عصر ظهور ایجاد همین تحوّل در اوضاع جهان است. تحوّلی که پیش از وی هیچ کس توان ایجاد آن را نداشته است. او افزون بر دگرگون ساختن نظامهای سیاسی، اجتماعی، اقتصادی و فرهنگی بشر جهان را از قسط و عدل پر مینماید: «الذی یملاً الأرض عدلاً و قسطاً کها ملئت ظلهاً و جوراً». ۲۲ حکومت جهانی آن حضرت نه به قسط و عدل که به پرکردن جهان از آنها می پردازد.

این دگرگونی در عصر ظهور و فراگیر شدن عدالت، بی گمان با هم گرایی، میل، رغبت و خواست عمومی همراه است و جز بر افراد خاصی تحمیل نمی شـود. برخورد حضرت با منع کنندگان این روند به طور طبیعی قهر آمیز خواهد بود.

اگر نگرشهای عمومی عوض نشود، حکومت دینی نزد مردم اهمیت و ارزش نیابد و آنان وجود رهبری الهی را برای نجات و رهایی خویش ضروری ندانند و او را نخواهند، ظهوری تحقق نمی پذیرد؛ زیرا خداوند این هدیه را گزاف و بدون مئونه به مردم نمی دهد. اصلاح گرفتن این هدیه به جهت گیری عمومی و معطوف شدن نگاهها به سوی آن حضرت مشروط است. از این رو، خواستن حضرت حجت بدون عزم عمومی برای زمینه سازی ظهور او، فریادی بی پاسخ است. امام صادق می فرماید:

إنّ هذا الأمر لا يأتيكم إلا بعد يأس لا والله حتى تيزوا؟ ٢٠

این امر تحقق نخواهد یافت مگر بعد از یأس و ناامیدی از دیگران، نه به خدا سوگند، این امر پدید نخواهد آمد تا زمانی که صف بندی ها و ماهیت هر کسی آشکار گردد.

امام رضا نیز در اینباره می فرماید:

إنَّما يجيء الفرج بعد اليأس؟٢٢

ظهور زمانی رخ خواهد داد که مردم ناامید شده باشند.

این سخنان هشداری به شیعیان و مدعیان انتظار ظهور است که خداوند خلوص نیت و ثبات قدم آنان را در عصر غیبت می آزماید و تعلیمی برای اصلاح نگرشهای غیرواقع بینانه به

مسئله انتظار ظهور و تأکیدی بر اهمیت تأثیر و جایگاه انسان منتظر در این فرآیند شمرده میشوند.

۳. شىواھد روايى

افزون بر دلایل فلسفی و قرآنی، روایتهایی نیز ضرورت زمینهسازی و آمادگی مردم را برای ظهور حضرت حجت ، اثبات می کند.

برخی از این روایتها، صریحاً به تأثیر زمینه سازانه تلاشها و کوششهای عدهای از مردم برای قیام حضرت و برپایی حکومت جهانی امام مهدی اشاره می کنند. روایت زیر را فریقین از پیامبر اکرم نقل کردهاند:

یخرج ناس من المشرق فیوطّئون للمهدیّ یعنی سلطانه؛۲۵ در آینده عدهای از مردم مشرق زمین به پا خواهند خواست و زمینه را برای استقرار حکومت مهدی فراهم خواهند ساخت.

ابن ابوالفتح اربلی، صاحب کشف الغمة، پس از نقل این حدیث، درباره صحت سند آن می گوید:

هذا حديث صحيح روته الثقات و الاثبات. ٢٢

برخی از روایتها، شیعیان را به صبر، مقاومت و انتظار فرا میخوانند و انتظار را بهترین عمل انسان میدانند. امام حسن عسکری در نامهای به علی بن بابویه قمی، به او و همه شیعیان چنین سفارش می کنند:

علیک بالصبر و انتظار الفرج، قال النبی أفضل أعمال أُمّتی انتظار الفرج. و لا یزال شیعتنا فی حزن حتّی یظهر ولدی الذی بشّر به النبی یملاً الأرض قسطاً و عدلاً کما ملئت جوراً و ظلماً، فاصبر یا شیخی یا أبا الحسن علی و أمر جمیع شیعتی بالصبر فإنّ الأرض لله یورثها من یشاء من عباده و العاقبة للمتّقین الا بر شما باد صبر و مقاومت و انتظار فرج؛ زیرا پیامبر فرمود: برترین عمل امت من این است که درصدد فرج و گشایش باشند. شیعیان ما همواره در حزن و اندوه به سر خواهند برد تا این که فرزندم، همان کسی که پیامبر، ظهورش را بشارت داده است، قیام کند و زمین پر از ظلم و جور را پر از عدل و داد نماید. سپس استقامت داشته باش ای ابوالحسن! و همه شیعیان من را به صبر و مقاومت امر کن! چون خداوند مالک زمین است و به هر گروه از بندگان خود که بخواهد آن را می بخشد و یایان و نتیجه کار از آن اهل تقواست.

نکتههای زیر در این حدیث تأمل برانگیز است:

یکم) امام حسن در این نامه، پس از توصیه به التزام عملی به تکلیفهای فردی، مانند اقامه نماز، دادن زکات، تفقه در دین و تعهد به قبرآن و...، عمل به تکلیفهای اجتماعی را مانند هم کاری با دیگران، کوشش برای اصلاح امور مردم، احیای امر به



بنابراین تأثیر مرده در فرآیند ظهور، دستکم در قالب علت معدّه، موضوعی قطعی و انکارناپذیر است؛ زیرا انتظار ظهور چیزی جز انتظار تغییر نظامهای ظالمانه حاکم بر جهان عدل جهانی، نیست و و تبدیل آن به نظام ماموریت مهم حضرت مهدی نیز در عصر ظهور ایجاد همین تحوّل در اوضاع جهان است.

معروف و نهی از منکر و...، لازم میشـمارد و شیعیان را به صبر کردن و انتظار فرج فرا میخواند.<sup>۲۸</sup>

دوم) سـخن رسـول اکرم درباره اهمیـت انتظار فرج (أفضل أعال أُمّتي انتظار الفرج) در ضمن حديث امام حسن عسکری آمده است. امام باقر ۲۹ و امام رضا ۳۰ نیز این حدیث نبوی را نقل نمودهاند. ۳۱ انتظار فرج در این حدیث، هم سنخ عمل دانسته شده است. «فرج» به معنای مطلق گشایش است که مصداق اکمل آن با ظهور حضرت مهدی تحقق می یابد؛ زیرا فرج ظهور، گشایش کلی است. ۲۲ طبیعی است که انتظار چنین فرجی، بر صدر همه انتظارها قرار خواهد گرفت. انتظار فرج و تحقق گشایش بر پایه کلام پیامبر و توصیه امام عسکری ، با تلاش و عمل، معنا و مفهوم دارد و با بی اعتنایی، بلاتکلیفی و واگذاری اصلاح جامعه به امام زمان ، جمع ناشدنی است. کسی منتظر آن حضرت به شـمار می رود که با عمل به تکلیفهای دینی و سـر سیردن به تعهدهای سیاسی \_ اجتماعی خویـش، در اصلاح وضع موجود بکوشد و برای تحقق اصلاحات بزرگتر، منتظر قیام حضرت باشد. انتظار فرج با چنین وصفی، برترین عمل می تواند باشد. برخی از روایتها، به طور شایستهای منتظران ظهور حضرت صاحب الامر را مىستايد:

المنتظر للثاني عشر كالشاهر سيفه بين يدى رسول الله يذت عنه ٣٣٠

منتظران امام دوازدهم همانند مدافعان شمشیر به دست پیامبر هستند.

#### و نیز می فرماید:

کسی که منتظر و آماده ظهور باشد اما ظهور امام زمان را درک نکند و بمیرد، همانند کسی است که در خیمه حضرت قائم و همراه اوست، بلکه مانند کسی است که در کنار پیامبر شمشیر می زند.

این دو روایت و دیگر روایتهای مشابه، به انتظار مثبتی اشاره می کنند که در آن شخص منتظر، خود را ملزم به زمینهسازی، میداند، در آن راه قدم بر میدارد و به اتفاقهای پیرامون و وظیفههای دینی، سیاسی و اجتماعی خویش، بی اعتنایی نمی کند.

همچنین برخی از توقیعهای حضرت مهدی که شیعیان را به کثرت دعا برای تعجیل در ظهور فرا میخوانند «و اکثر و اللاعا بتعجیل الفرج»  $^{80}$  و دعاها و روایتهایی که ظهور آن حضرت و شیعیان در عصر غیبت شهادت در رکاب او را مهم ترین دغدغه شیعیان در عصر غیبت میدانند، نشان دهنده آن است که انتظار ظهور و تعجیل در آن، مستلزم بسترسازی و تلاش برای تحقق آن است.

# تفاوتها و پیآمدها

نظریـه تحصیلی دو تفاوت با نظریـه حصولی بودن ظهور و پی آمدهای مهمی دارد:

### الف) تأكيد بر عادى بودن فرآيند ظهور

شاخص اصلی نظریه تحصیلی، این است که با توجه به ساختهای الهی مانند آزمایش و تغییر سرنوشت انسان به دست خودش، انقلاب جهانی مهدی از مجرای اسباب و علل عادی و طبیعی تحقق می پذیرد. گرچه حضرت مهدی در ایس رخداد بررگ، از حمایتهای آسمانی و معنوی برخوردار است، حادثه ظهور از روند عادی و طبیعی خود بیرون نمیرود. انقلاب جهانی مهدی موعود بر پایه این نظریه، پیش از هم حن به اراده تودههای عظیم انسانی واسته است و حضرت

انقلاب جهانی مهدی موعود بر پایه این نظریه، پیش از هر چیز به اراده تودههای عظیم انسانی وابسته است و حضرت مهدی در ایس کار بزرگ به یاران ویژهای نیاز دارد. گرچه آن حضرت در آغاز قیام، با موانع فراوان و مقاومت دشمنان، روبهرو می شود، بر اثر رشد اف کار عمومی و همگانی شدن اطلاعات، موانع به سرعت رفع خواهد شد و بشرِ خسته از ظلم و تشنه عدالت، دیدن آرمانهای فطری خود در سیمای حکومت حضرت مهدی ، به استقبال طرح نظام عدل جهانی، خواهد

تحقق هر انقلابی با اسباب عادی به مقدمه ها و زمینه های فرهنگی، سیاسی و اجتماعی نیاز دارد، از این رو هرگز نمی توان انتظار داشت که انقلاب حضرت مهدی با توجه به عمق و گستردگی آن، در سطح جهان، بدون آمادگی افکار عمومی، برای پذیرش این تحول عظیم بریا گردد.

بنابرایـن، بالا رفتن از هر پلـه نردبان زمینههای ظهور، ما را گامـی به بام ظهور نزدیک تر می سازد و هـر عمل فرهنگی و

بیتحرک را به جامعهای زنده و پویا میتواند

بدل کند.

دیدگاه تحصیلی به

انسان تأكيد ميكند.

انتظار ظهور در نظریه

رغم دیدگاه حصولی بر عملگرایی و نِقشآفرینی تبلیغی، در تعجیل یا تأخیر در زمان ظهور میتواند مؤثر باشد. اگر برای انقلاب مهدوی به زمینه و محیط مناسبی برای سامان دادن به کارهای علمی، سیاسی، نظامی و فرهنگی نیاز داریم، تشکیل حکومت دینی شیعه در عصر غیبت، گام بلندی به سوی ظهور شمرده میشود.

## ب) کاربردی بودن اندیشه تحصیلی

دیدگاه تحصیلی به رغم دیدگاه حصولی بر عمل گرایی و نقش آفرینی انسان تأکید می کند. انتظار ظهور در نظریه حصولی از حد شعار فراتر نمی رود؛ زیرا این دیدگاه، قیام و برنامههای امام زمان را از کارکرد جامعه جدا می داند. روشن است که این نگرش عافیت طلبانه و تکلیف گریزانه، پی آمدی جز فرسایش و رکود ندارد.

اما نظریه تحصیلی، به طور کاربردی، مثبت، سازنده، پویا و تحول آفرین به مسئله ظهور مینگرد. اعتقاد به ظهور حضرت مهدی در این دیدگاه، تنها ادعا و باور نیست، بلکه راهِ زندگی فرد معتقد به ظهور را نیز مشخص می کند. این نگاه راهبردی شیعه به آینده روشن و امیدبخش، جامعه مرده و بی تحرک را به جامعهای زنده و پویا می تواند بدل کند.

تفاوت باورمندان حقیقی با مدعیان، بسیار چشیم گیر است. منتظران واقعی به انگیزه اصلاح وضع موجود، می کوشند تا موانع ظهور را بشناسند و آنها را رفع کنند، اما مدعیان انتظار، هر نوع اصلاحی را محکوم می کنند. منتظران واقعی، انتظار را تکلیف و رسالت و مدعیان، آن را رفع تکلیف می دانند. منتظران واقعی، زندگی فردی و اجتماعی خود را با خواسته های منتظر هم آهنگ می سازند، اما مدعیان انتظار هیچ تأثیری از او نمی پذیرند. منتظران واقعی از سرنوشت خود و جامعه نگرانند، اما مدعیان انتظار درباره سرنوشت خود و جامعه نمی انتظار درباره سرنوشت خود این انتظار، استقرار عدالت را به منجی غیبی وامی گذارند. منتظران واقعی، به معروف امر و از منکر نهی می کنند و در برابر آزارها و تکذیبها می ایستند، اما مدعیان، به دیگران بی اعتنایند.

تفاوت این دو نگرش، مانند تفاوت دیدگاه حضرت موسی با بنی اسـرائیل درباره «ارض موعود» یا فلسـطین است. موسـی در مبارزه با فراعنه و جباران حاکم، با امر خداوند به پیروان خود دستور میدهد که آن سرزمین را بگیرند:

يا قَوْم ادْخُلُوا الْأَرْضَ الْلَقَدَّسَةَ الَّتِي كَتَب اللهُ لَكُمْ وَلَا تَرْتَدُّوا عَلَى أَدْبَارِكُمْ فَتَنْقَلَبُوا خَاسرينَ ؟٢٨

ای بنی اسرائیل، وارد سرزمین مقدسی شوید که خداوند از آن شما ساخته است، مبادا در این پیکار پشت به دشمنان کنید که به سرنوشت زیانباری دچار خواهید شد.

هم موسی و هم بنی اسرائیل، خواستار ورود به سرزمین فلسطین بودند. اما انتظار



٥ع

موسی با انتظار قومش بسیار متفاوت بود. این وعده الهی، از دیدگاه موسی تنها با کاری شیجاعانه و ایثار و مجاهدت تحقق پذیر بود. اما بنی اسرائیل، بدون پرداختن هیچ هزینه ای، در انتظار تحقق آن بودند و گفتند:

فَاذْهَبْ أَنْتَ وَرَبُّكَ فَقَاتِلَا إِنَّا هَاهُنَا قَاعِدُونَ ٢٩٠

تو و خدایت با دشمنان بجنگید و شهر را تصرف کنید. ما این جا تماشا می کنیم!

این دو نوع نگرش متفاوت، در هر موضوعی، پیآمدهای ویژهای دارد.

آن چـه در بحث انتظار ظهور منجی موعـود نیز انگیزه، عزم و اراده عمومی را می تواند برانگیزد و جامعه را به مرحله عمل، حرکت و دگرگونی برساند، نگرش زنده و اصلاح طلبانه موسوی به این موضوع است.

اگر خواستار ظهور حضرت مهدی و دگرگونی در جهانیم، رخداد ظهور نیز در انتظار کارهای پیشین ما و زمینه سازی های لازم است. اگر مردم جهان از ظلم، تبعیض، فساد، ناامنی و ... خسته شدهاند و صلح، امنیت، عدالت و رشد و تعالی را میخواهند، زمینه های پذیرش این تحول بنیادی را در خود باید پدید آورند. حضرت مهدی تا هنگامی که آهنگ عدالت خواهی فضای عمومی جامعه را پر نکند، همچنان در پرده غیبت در انتظار خواهند نشست.

پاسخ به یک پرسش

اگـر مردم هیچگاه به وظیفه خود عمل نکنند و بـه ارزشهای الهی روی نیاوردند، آیا حضرت مهدی ظهور نخواهند کرد؟

این فرض عملی نخواهد شد؛ زیرا روند رو به کمال رشدِ افکار عمومی، شکوفایی علوم و آگاهی و تمدن و فرهنگ، از یکسو، میل فطری و طبیعی انسانها به کمال انسانی و ارزشهای متعالی و فزونی ظلم و فساد و تباهی از سوی دیگر، عوامل بازگشت بشر به اصول دینی و انسانی، به شمار میروند. سرانجام خرد جمعی بشر به این نتیجه خواهد رسید که راه دیگری برای سعادت و صلاح جز بازگشت به این اصول ندارد.

روند سیطره ظلم و فساد و جهان گیر شدن آن، به دلیل ضدیت با خواستههای فطری انسان، پایدار نخواهد ماند؛ زیرا شدت و کثرت ظلم و جور، وجدانهای خفته را بیدار و انسانهای خسته از ظلم و تشنه عدالت را در پایان، برای استقبال از حکومت عدل جهانی آن حضرت آماده خواهد کرد.

# پىنوشىتھا

- \*. كارشناس سطح ٣ مركز تخصصي تفسير و علوم قرآن قم و پژوهشگر مركز تخصصي مهدويت
- ۱. گفتنـــى اســـت كه معين يا متغير بودن وقت ظهور، منافات با علم ازلـــى الهى به زمان ظهور ندارد، چنان كه متغير بودن سرنوشت انسان كه وابسته به نوع عمل كرد و اراده اوست، منافات با علم ازلى الهى به آينده انسان ندارد؛ زيرا همه چيز با وصف ثبات يا تغيير، در علم الهى مشخص و معين است.
- ۲ . شيخ صدوق، كمال الله ين و تمام النعمة، تحقيق على اكبر غفارى، ص۴۸۵، انتشارات جامعه مدرسين،
   ۱۴۰۵ قمرى.
  - ۳ . همان، ص۶۴۴
- ۴ . ابن شعبة الحراني، تحف العقول، ص٣٧، چاپ سوم: مؤسسة النشر الاسلامي لجماعة المدرسين، قم ١٣٤٣ شمسي.
  - ۵ . محمدباقر مجلسی،  $y y / \sqrt{t}$  نوار، z = 0، ص z = 0 انتشارات مؤسسة الوفاء، بیروت z = 0 قمری.
  - $\epsilon$  . شیخ عبدالحسین امینی، الغادیر، ج۲، ص $\epsilon$ ۲۰ انتشارات دار الکتاب العربی، بیروت ۱۳۹۷قمری.
- ٧ . شيخ طوسي، الغيبة، تحقيق عبدالله طهراني و على احمد ناصح، انتشارات مؤسسة المعارف الاسلامي،
   ١٤١١ قمري.
  - ۸ . گروه «انجمن حجتیه»، از نمودهای این اندیشه در دوره معاصر به شمار می رود.
    - ۹ . صحيفه نور، ج۲۱، ص۱۳ ـ ۱۵.

- ١٠ . ابن ابى الفتح اربلى، كشف الغمة فى معرفة الأئمة، ج٣، ص٢٧٨،
   چاپ اول: انتشارات دار الاضواء، ١٤٠٥قمرى.
  - ١١ . شيخ طوسي، الغيبة، فصل اول، ص١١.
- ۱۲ . نك: سيد محمدباقر صدر، بحوث حول المهادي، المبحث السابع.
  - ۱۳ . صحيفه نور، ج۲۱، ص۱۳ ـ ۱۵.
    - ۱۴ . همان.
    - ۱۵ . سوره توبه، آیه ۳۶.
    - ۱۶ . سوره بقره، أيه ١٩١.
    - ١٧ . وسائل الشيعه، ج١١، ص٥.
- ۱۸ . امام خمینی ، کشف الأسرار، ص۲۸۹. (به نقل از: حبیبالله طاهری، سیمای آفتاب، ص۱۵۱)
  - ۱۹ . *همان*.
  - ۲۰ . سوره رعد، آیه ۱۱.
- ٢١ . سيدعبدالله الشبر، الأنوار اللامعه في شرح الزيارة الجامعه،
   ص ٣٤٠ چاپ اول: انتشارات مؤسسة الوفاء، بيروت ١٤٠٣ قمري.
- ۲۲ . احمد بن على الطبرسي، الاحتجاج، ج٢، ص٣١٨، انتشارات دار
   النعمان في النجف الاشرف، ١٣٨٤ قمري.
  - ۲۳ . بحار الأنوار، ج۵۲، ص۱۱۱.
- ۲۴ . همان، ص۱۱۰ ، روایت هفدهم؛ محمدی ری شهری، میزان الحکمه ، ج۱، ص ۱۸۳ ، چاپ اول: انتشارات دارالحدیث.
- ٢۵ . كشف الغمة في معرفة الأئمة، ج٣، ص٢٧٨؛ بحارالأنوار،
   ج١٥، ص ٨٧.
  - ۲۶ . همان.
- 77 . ابن شهراً شوب، مناقب آل ابي طالب، ج78، مطبعة الحيدرية في النجف، 718 همری؛ بحار الأنوار، ج10 ، 10
- ۲۸ . شيخ عباس قمى، الأنوار البهية في تواريخ حجج الالهية،
   ص ۲۲۰، چاپ اول: مؤسسة النشر الاسلامي، قم ۱۴۱۷ قمرى.
  - ۲۹ . *همان*، ص۳۶۸.
- ۳۰ . عيون الأخبار الرضا ، ج١، ص٣٥، روايت ٨٧؛ معجم احاديث الأمام المهادي ، ج١، ص٢٧٠.
- ٣١ . امام جواد مى فرمايد: «أفضل أعمال شيعتنا إنتظار الفرج.» (بحارالاً نوار، ج ٥١، ص ١٥٤)
- ٣٢ . قال الامام زين العابدين : «انتظار الفرج من أعظم الفرج.»
   (بحارالأ نوار، ج٣٤، ص٣٨٧)
- ٣٣ . نعماني، *الغيبة، ص*٩٦، تحقيق على اكبر غفارى، انتشارات مكتبة الصدوق، تهران؛ بحار الأنوار، ج٥٢، ص١١١.
  - ۳۴ . بحارالأنوار، ج۵۲، ص۱۱۱.
  - ۳۵ . كمال الدين و تمام النعمة، ص۴۸۵.
    - ۳۶ . ماهنامه موعود، ش۴۸، ص۳۰.
      - ۳۷ . همان، ش۲۸.
      - ۳۸ . سوره مائده، آیه ۲۱.
      - ٣٩ . سوره مائده، آيه ٢۴.



#### چکیده

این تحقیق، با هدف بررسی مسئله علم غیب امام از نگاه عقل، سامان دهی شده است. مقصود از عقل در این نوشتار، اصول و قواعد فلسفی موجود در حکمت مشاء و حکمت متعالیه است. برای این منظور، ابتدا به بررسی امکان اطلاع بر غیب از منظر حکمت مشاء و حکمت متعالیه میپردازیم و سپس وقوع آن را برای معصومان به اثبات میرسانیم. در برآیند بحث، نظریه حکمت متعالیه در تبیین علم غیب امام و گستره آن پذیرفته شده است. در ادامه، دو مسئله اساسی در ارتباط با دانش غیبی حضرت ولی عصر ، یعنی آگاهی حضرت از احوال و اعمال بندگان و علم حضرت به زمان ظهور خویش، بر اساس اصول و مبانی فلسفی پیشین، بررسی خواهد شد.

### واژگان کلیدی

علم غیب، امام ، عقل، حکمت مشاء، حکمت متعالیه، ظهور حضرت ولی عصر .

راً با توجه به مبانی

فلسفی حکمت مشاء و حکمت متعالیه بررسی

مىكنىم.

همه علمای شبیعه بعنی

محدثان، مفسران، فقیهان و عارفان اصل آگاهی علم امام از مسائلی است که پیروان ائمه همواره به آن توجه داشتهاند. نه تنها در زمان غیبت، بلکه در زمان حضور آن بزرگواران، همه علمای شیعه یعنی محدثان، مفسران، فقیهان و عارفان اصل آگاهی امام از غیب را پذیرفتهاند. دلایل قرآنی و روایی این مسئله به خوبی بیان شده است، ولی با توجه به اختلافنظرهای گوناگون در پارهای مسائل، مربوط به علم غیب امام و ارائه نکردن راه حل اساسی، به نظر می رسد بررسی این مسئله نیازمند توجه دقیق با روی کردی دیگر است.

روی کرد این اثر، عقلی \_ فلسفی است، یعنی امکان و وقوع علم غیب امام را با توجه به مبانی فلسفی حکمت مشاء و حکمت متعالیه بررسی می کنیم. باید گفت که تاکنون هیچ کدام از صاحب نظران این موضوع را از این زاویه نکاویدهاند. اندیشه وران از این مسئله تنها با روی کردی نقلی سخن گفتهاند که به گردآوری آیهها و روایتها در این زمینه انجامیده است. برای شبهههای موجود نیز پاسخهایی ارائه کردهاند که به نوبه خود، در خور توجه و تحسین است.

در این اثر کوشیده ایم با توجه به کاستیها مسئله غیب امام را با روش فلسفی بررسی کنیم. باشد تا قدم مؤثری در این مسیر برداشته باشیم.

بررسی امکان آگاهی بر غیب و وقوع آن در مورد ائمه اطهار و نیز ارزیابی دلایل و مبانی حکمت مشاء و حکمت متعالیه در اینباره و همچنین بررسی دو مسئله اساسی پیرامون دانش غیبی حضرت ولی عصر هدف این نوشتار است:

۱. آگاهی حضرت ولیعصر از احوال و اعمال بندگان خدا و صحت و سقم آن؛
 ۲. آگاهی حضرت ولیعصر از زمان ظهور خویش.

آگاهی و تحلیل درست از دو مبحث یاد شده، ضمن زدودن ابهامها، ایمان انسان را می تواند نیرومندتر ساخته و او را در مسیر شناخت و معرفت حقیقی نسبت به مقام شامخ حضرت ولی عصر قرار دهد، به گونهای که آگاهانه و با بینش کافی بر آستان امامت سر تعظیم فرود آورد و از کژاندیشیها و انحرافها مصون بماند. امید که خداوند متعال ما را در این مسیر یاری فرماید.

این نوشـتار پس از تعریف چند اصطلاح، زیر دو عنوان سامان مییابد: نخست، مسئله امکان اطلاع بر غیب و وقوع آن ابتدا بر اساس مبانی حکمت مشاء و سپس بر اساس مبانی حکمت متعالیه و دوم، بررسی دو مسئله اساسی درباره دانش غیبی حضرت ولیعصر سپس می کوشیم شبهههای به وجود آمده را نیز پاسخ گوییم.

# الف) معنای علم

علم در لغت به معنای ادراک هرچیز است. ولی فلسفه از حقیقت علم و نوع وجودی آن بحث می کند؛ زیرا وظیفه فلسفه آسکار کردن حقایق خارجی و واقعی است، ولی پیش از بیان حقیقت هر واقعیتی، سیر منطقی آن و مفهوم آن از نظر فلسفی روشن شود.



این گونه دلالت مفهوم بر حقیقت و چگونگی دلالت اَن اَشـکار گردد.

در بحثهای مفهومی ابتدا این پرسش طرح می گردد که آیا مفهوم «علم» در فلسفه، از مفاهیم تعریف پذیر است یا نه؟ به عبارت دیگر، آیا «علم» مفهومی نظری است و شناخت آن به استدلال نیاز دارد، یا مفهوم «علم» از مفاهیم بدیهی است که در دستیابی به آن نیازی به اندیشه و نظر نیست؟

بیشتر حکما و فلاسفه بر این باورند که مفهوم علم از مفاهیم بدیهی و تعریف نشدنی است و در بیان دلیل آن گفتهاند: ما همه چیز را به علم می شناسیم. اگر بخواهیم علم را به علم تعریف کنیم، این تعریف دوری خواهد بود و اگر به غیرعلم تعریف کنیم، غیرعلم چیزی نیست که با آن بتوان علم را شناخت. پس آن چه در تعریف علم گفته می شود تعریف حقیقی نیست، بلکه تعریف لفظی است و یا بنا به گفته علامه طباطبایی، پیدا کردن اخص خواص علم است.

بر این اساس، شیخ الرئیس ابن سینا، علم را چنین تعریف می کند:

علم عبارت است از حصول صور موجودات در ذهن که مجرد از مواد است.<sup>۴</sup>

صدرالمتألهین که بر اساس حکمت متعالیه می اندیشد، علم را چنین تعریف می کند:

علم عبارت است از وجود شئ بالفعل برای شئ، بلکه می گوییم علم وجود شئ مجرد از ماده است، چه آن وجود، لنفسه باشد یا لغیره، اگر وجود لغیره باشد، علم به آن شئ بد آن شئ انت ما به آن شئ انت است هاست هاست ه

بنابراین، از منظر صدرالمتألهین علم عبارت است از وجود، با اوصاف و ویژگیهایی که برای وجود علم بر می شمرد و این نکتهای بسیار مهم در تبیین علم غیب امام و چگونگی اطلاع نفس انسانی از عالم غیب است. پس به ناچار درباره «وجود علم» بیشتر سخن خواهیم گفت.

# ب) وجود علم

وجود علم به حکم وجدان بدیهی و ضروری است. به دیگر سخن، قضیه «من علم دارم» یا «علم نزد من وجود و تحقق دارد»، از قضایای وجدانی است و از جمله بدیهیات به شار میرود. از اینرو، بحث درباره چگونگی وجود علم و ارتباط میان «وجود» و «علم» است.

پیوند «علم» و «وجود» در دو مرحله به طور عمیق بررسی می شود: یکی آن که حقیقت علم از سنخ ماهیت بیرون و از نسخ وجود است و دیگر آن که حقیقت وجود عین علم و مصون از جهل است. بنابر مساوقت وجود با علم، هر وجودی عین علم است و هر موجودی به اندازه درجه وجودی خود، علم و آگاهی دارد؛ زیرا حقیقت وجود امری بسیط است و بسیط در تنزل خود با همه کمالات تنزل می یابد؛ چون اگر کمالی از او نازل نشود، غلل در بساطت او وارد می شود و این مفاد قاعده مشهور فلسفی «بسیط الحقیقة کلّ الأشیاء و لیس بخارج منها» است.

بنابراین، می توان گفت سراسر عالم وجود را علم فرا گرفته و اگر موجودی علم داشته باشد، یک حقیقت و واقعیت وجودی دارد. پس شدت و ضعف علم در هر موجودی، به سعه وجودی آن موجود وابسته است؛ چون وجود همواره با کمالات خود همراه است و سعه، ضیق و قبض و بسط کمالات یک موجود از توابع گستردگی یا تنگنایی وجود آن به شمار می رود. هر وجودی که به وجود مطلق و بسیط و کانون هستی نزدیکی بیشتری دارد، به همان میزان از کمالات بیشتر و فزون تری بهرهمند است که طبعاً علم بیشتری خواهد داشت.^

بدین ترتیب، وجودی که بر موجودات دیگر احاطه طولی و علّی و معلولی دارد و در مجاری ایصال فیض واقع است، از کمالات بیشتری بهره می برد. صاحبان ولایت کلیه الهیه و دارندگان شأن امامت، از این جمله اند.

# ج) معنای غیب

بررسی فرهنگ لغتها و معجمهای گوناگون نشان میدهد که واژه «غَیب» به معنای چیز ناپیدا و نهانی است<sup>۹</sup> که گاه در برابر «شهادت» به کار میرود. بنابراین، غیب به هرچیز پنهان، گفته میشود و شهادت آن چیزی است که از انسان پنهان

دارد. ۱۰ اختیت از این این نکته رای می فشیلند که نمان بیده از دیدگان به مینای بنمان

نخواهد بود و در حیطه حواس ظاهری او قرار می گیرد و گاه در برابر واژه «حضور» کاربرد

لغتشناسان بر این نکته پای می فشارند که نهان بودن از دیدگان، به معنای پنهان بودن از دل و جان نیست. ۱ بنابراین، ایمان به غیب، پذیرفتن اموری نادیدنی است که وجود آنها با دلایلی همچون عقل و فطرت اثبات می گردد. ۱۲

با این همه، برخی اقسام غیب همچون ذات و حقیقت خداوند، نه تنها نادیدنی، بلکه اساساً برای انسان عادی دست نایافتنیاند و در این جاست که سخن از علم غیب آدمیان، گاه با انکار و تردید روبهرو می شود.

#### د) معنای ادراک

واژه ادراک از ریشه «درک» به معنای وصول و احاطه است؛ خواه محیط امر مادی یا معنوی باشد؛ "۱ ولی در اصطلاح فلسفی، ابن سینا ادراک را از نظر شرح اسم چنین تعریف می کند: «تمثل حقیقت شیئ نزد مدرک و مشاهده آن حقیقت به وسیله عقل» "۱ و از دیدگاه صدرالمتألهین ادراک عبارت است از: «لقاء و وصول و قوه عاقله هرگاه به ماهیت معقول واصل شود، معقولات برای او حاصل گردند. این امر ادراک قوه عاقله خواهد بود. در این صورت، معنای فلسفی ادراک متناسب با معنای لغوی آن خواهد بود.» در این صورت، معنای فلسفی ادراک متناسب با معنای لغوی آن خواهد بود.» در این صورت، معنای فلسفی ادراک متناسب با معنای لغوی آن خواهد بود.»

#### هــ) اقسام قوای مدرکه انسان

فلاسفه، قوای مدرکه انسانی را به دو قسم تقسیم کردهاند: ظاهره و باطنه. قسم اول شامل حواس پنج گانه ظاهری و قسم دوم شامل قوای نفس حیوانی (که خود به پنج قسم حس مشترک، خیال، واهمه، متصرفه و ذاکره تقسیم می شود) و قوای نفس انسانی است. این بخش نیز شامل دو قسم قوه عامله و قوه عالمه است. از میان تمام این گونه ها تنها درباره قوه عالمه بحث می کنیم.

قوه عالمه (قوه نظریه)، قوهای است که عهدهدار ارتباط میان نفس و عالم علوی است تا این که نفس از آن عالم منفعل شود و علوم و حقایق را از آن دریافت کند. بنابراین، نفس برای کامل ساختن گوهر خویش به این قوه نیاز دارد. این قوه دارای مراتبی است که از مرتبه هیولا اَغاز می شود تا به مرتبه کمال تجرد و عقل بالمستفاد و حصول ملکه اتصال به عقل فعال می رسد. این مراتب همان سیر معرفتی نفس هستند:

۱. عقل هیولانی: مرتبهای که هنوز هیچ نقشی در نفس شکل نگرفته است، ولی استعداد پذیرش هر معقولی وجود دارد.

7. عقل بالملکه: مرتبهای که نفس ناطقه از مرحله استعداد محض گذشته و با ادراک معقولات نخستین آماده است تا معقولات نظری را از راه فکر یا حدس به دست آورد. نفس در این مرحله قدرت اکتساب و ملکه انتقال به عقل بالفعل دارد.

٣. عقل بالفعل: مرتبهای که نفس به کمک معقولات نخستین، نظریات را نیز تعقل

شدت و ضعف علم در هر موجودی، به سعه وجودی ان موجود وابسته است؛ چون وجود همواره با كمالات خود همراه است و سعه، ضيق و قبض و بسط كمالات یک موجود از توابع گستردگی یا تنگنایی وجود آن به شمار مىرود. هر وجودى كه به وجود مطلق و بسيط و کانون هستی نزدیکی بیشتری دارد، به همان ميزان از كمالات بيشتر و فزونترى بهرهمند است که طبعاً علم بیشتری خواهد داشت. بدىن ترتىب، وجودى كه بر موجودات دیگر احاطه طولی و علی و معلولی دارد، و در مجاری ایصال فيض واقع است، از كمالات بيشترى بهره مىبرد. صاحبان ولايت كليه الهيه و دارندگان شان امامت، از این جملهاند



نمـوده آنها در نفـس موجودند و نیازی به اکتسـاب جدید آنها نیست، ولی قابل مشاهد نیستند.

۴. عقل بالمستفاد: ۱۰ مرتبه ای که نفس به مشاهده معقولات ثانیه می پردازد و می داند اَنها را بالفعل ادراک کرده است. عقل نظری در این مرتبه «عقل مطلق» است، چنان که در مرتبه نخست «قوه مطلق» بود. ۱۸

# بررسى امكان اطلاع برغيب و وقوع آن

مسئله آگاهی از غیب، از جمله مسائلی است که فلاسفه در آثار خویش بسیار به آن پرداختهاند. این مسئله ابتدا به صورت امکان اطلاع بر غیب مطرح و دلایل فلسفی آن بیان شده است. سپس وقوع آن در نفوس انسانی به اثبات رسیده و در نهایت پیامبران و برگزیدگان الهی مصداق اتم و اکمل عالمان غیب معرفی شدهاند.

باید گفت آنچه در بیان امکان اطلاع بر غیب و وقوع آن از منظر حکمت مشاء و حکمت متعالیه مهم جلوه می کند، توجه به این نکات اساسی است:

۱. ارتباط عالم ماده با ماوراء و وجود رابطه علّی و معلولی میان آنها. به گونهای که عالم عقول، برای عالم ماده علت است و چون علم به علت مستلزم علم به معلول است، اگر نفسی از مکنونات عالم عقول باخبر شود از حوادث عالم ماده نیز باخبر خواهد بود.

۲. توجه به ویژگی نفس ناطقه انسانی که می تواند تمام اشیاء را درک کند، به شرط آن که استعداد لازم را در خود فراهم آورد. خداوند نیز این قابلیت را در نهاد و سرشت هر انسانی قرار داده است.

۳. وجـود موانعی که میان نفس و عالم عقول سـایه افکنده و انسـان را از ارتباط با آن عالم باز میدارد. توجه به این که آن موانع از جهت قابل (نفس) اسـت نـه فاعل (مبادی عالیه)؛ زیرا از سـوی آنها هیچ بخلی در افاضهٔ خیرات وجود ندارد. پس، با از میان رفتن مانع، حجب برطرف می شود و نفس توانایی اتصال با آن و اطلاع از غیب را به دست می آورد.

این نکات سـهگانه وجه اشتراک دو حکمت در تبیین امکان اطلاع بر غیب است، ولی تفاوت اَنها در تشریح چگونگی اطلاع

نفس انسانی از غیب است که آن را باید ناشی از اختلاف در اصول و مبانی آنها دانست.

الف) بررسی امکان اطلاع بر غیب از نگاه حکمت مشاء

رئیس المشائین، ابن سینا در آثار خویش بارها به بررسی مسئله امـکان و وقوع علم غیب پرداخته و آن را توجیه کرده اسـت. از منظـر او، اطلاع بـر غیب، یعنی اتصال نفس انسـانی با مبادی عالیه (عقول و نفوس سـماوی)؛ چون صور همه موجودات این جهان در مبادی عالیه منقوش اسـت. حـال اگر نفس در حالت خواب با آن عالم متصل شود، یا در حال بیداری نفسش را چنان تقویـت کند که موانع را کنـار بزند و بتواند با عالم علوی مرتبط شـود، آن نقوش در عاقله شخص ترسـیم می شود و او از غیب باخبر می شود.

شیخ الرئیس برای اثبات این ادعـا، دو راه ارائه می کند تا به مطلوب دست یابد: تجربه و برهان. ۲۰

۱. راه تجربه: تجربه از دو راه ثابت می شود:

یکم. تسامع (شنیدن از دیگران): به اعتبار آگاهی از غیبی که برای دیگران اتفاق افتاده است.

دوم. تعارف (شناخت خود فرد): بـه اعتبار حصول آگاهی از غیب برای خود شخص.

ابن سینا بر این باور است هر انسانی می تواند اطلاع بر غیب را تجربه کند؛ آن هم تجربهای که به تصدیق این امر می انجامد و خالی از شبهه است، مگر این که شخصی فاسدالمزاج باشد، یا در قوه متخیله یا ذاکرهاش خلل و نقصی وارد آید. در این صورت، شخص نمی تواند از غیب باخبر شود. از این رو، این امر را تجربه نخواهد کرد؛ ولی افرادی که هیچیک از این موانع را ندارند، از غیب باخبر خواهند شد.

۲. طریق برهان: برهانی که شیخ الرئیس برای بیان مطلوب
 خویش اقامه می کند، از دو مقدمه تشکیل شده است: ۲۱

مقدمه اول: صور جزئیات عالم، پیش از وقوع در مبادی عالیه منقوشند.

مقدمه دوم: نفس انسانی می تواند با مبادی عالیه ارتباط برقرار کند و آن چه را در آن جا منقوش است، در خود ترسیم کند. مقدمه نخست بر اساس ارتباط عالم ماده با ماوراء آن و

نفس انسانی می واند با مبادی عالیه متصل و آنچه در آنچا منقوش است را در خود ترسیم کند و این گونه از غیب باخبر شود، ولی برای به دست آوردن چنین مقامی شرط لازم است: یکم. شرط وجودی کیم. شرط وجودی دوم. شرط عدمی که زوال میر مانده است، دوم. شرط عدمی که زوال

وجود رابطه علّی و معلولی میان آنها استوار است، این گونه که عالم عقول و در مرتبهٔ بعد نفوس فلکیه برای عالم ماده علت است. ابن سینا این مطلب را ضمن بحثهای قضا و قدر و عنایت که آنها را از مرتبههای علم خداوند می شمرد، مطرح کرده است. او به حکم عنایت ۲۲ و قضای الهی معتقد است ۲۳ صورتهای عقلی تمام موجودها چه مجرد و چه مادی، در علم عنایی و قضایی واجبالوجود موجودند، با این تفاوت که علم عنایی به نظام احسن موجودها تعلق می گیرد و علم قضایی به جمله موجودها معلی متعلق است.

خواجه نیز در تفسیری از قضای الهی درباره این نکته می گوید:

بدان که قضا عبارت است از وجود همه موجودها در عالم عقلی به نحو اجتماع و اجمال و بر سبیل ابداع.<sup>۲۵</sup>

این همان قول مشهور است.  $^{75}$  بنابراین، قول قضا همان صورتهای علمی موجودهای امکانی است که در نزد مفارقهای عقلی موجود است و به نظام آنها علم دارند.  $^{77}$ 

ایـن صـور در مرتبه پس از عقـول، در نفوس فلکیه موجودند و آنهـا نیز به این صور عالمند.

نفوس فلکیه مبدأ و منشأ حرکات ارادیه افلاک هستند. از حرکت افلاک، حوادث روزانه عالم ماده پدید می آید. بنابراین، آن چه در جهان ماده اتفاق می افتد، معلول حرکات افلاک و از لوازم آن است. پس حرکات افلاک و در مرتبه بالاتر نفوس فلکیه، علت حوادث روزانه عالم ماده است.

از سوی دیگر، چون علم به علت و ملزوم، از علم به معلول و لازم جدا نیست، می توان چنین نتیجه گرفت که نفوس فلکیه که علتند، به حرکات نفسانی خود عالمند. بنابراین، به خود نیز که تمام جزئیات عالم ماده هستند، پیش از وقوع عالمند و صور آنها به شکل جزئی در نفوس فلکیه مرتسم است.

بدیـن ترتیب، صور تمام حوادث عالم ماده، پیش از وقوع در عالم عقلی بر وجه کلی و در نفوس فلکیه بر نحو جزئی منقوش است.

بنابر مقدمه دوم، نفس انسانی می تواند با مبادی عالیه متصل باشد و آن چه را در آن جا منقوش است در خود ترسیم کند و این گونه از غیب باخبر شود، ولی برای به دست آوردن چنین مقامی در نفوس انسانی، دو شرط لازم است:

یکم. شرط وجودی (حصول استعداد لازم)؛

دوم. شرط عدمی که زوال مانع است.

دلیل دست یافتن به این شرایط به سبب این است که نفس را قابل صور غیبی میدانیم و قابلیت قابل هم با حصول دو شرط یاد شده به پایان میرسد. نفس انسانی نیز از این قاعده برکنار نیست. پس لازم است دو شرط گفته شده باشد تا قابلیتش تمام و آماده دریافت صور غیبی از مبادی عالی شود. آنگاه چون فاعلیت فاعل تمام است، مبادی



عالی صوری را بر نفس واجد شرایط به میزان قابلیتش، افاضه می کنند و شخص از غیب باخبر می شود. ۲۹

شیخ الرئیس در تبیین چگونگی اطلاع نفس انسانی از عالم غیب به دو نکته اشاره کرده و رأی و نظر خود را در این زمینه، بر آنها استوار ساخته است. این دو نکته در واقع، وجه تمایز میان عقیده شیخ با عقیده صدرالمتألهین است:

۱. «اتصال» نفس به عقل فعال: شیخالرئیس می پذیرد که نفس ناطقه آدمی، هنگامی به تعقل دست می یابد که به عقل فعال متصل شود و حقایق را از آن دریافت کند، ولی قول به اتحاد را در اینباره انکار می کند. باید گفت مشائیان نه تنها هر ادراک عقلی را منوط به اتصال نفس با عقل فعال می شمارند، بلکه معتقدند که وحی نیز از همین مقوله است. پیامبران هم تا به مقام اتصال به عقل فعال نرسند، نمی توانند حقایق وحیانی را به مقام اتصال به عقل فعال نرسند، نمی توانند حقایق وحیانی را دریافت کنند. بنابراین، ادراک عقلانی و وحیانی حکیم و نبی با هم تفاوتی ندارد، مگر این که گفته شود، حکیم از راه تقویت قوه تفکر، استدلال، تجرید و تعمیم، به مرتبه اتصال می رسد و نبی از راهی دیگر که حقیقت آن بر ما مکشوف نیست. با وجود این، اتصال حکیم محدود و اتصال نبی گسترده تر و بر تر است."

شیخالرئیس بر حقانیت اتصال نفس با عقل فعال پای می فشرده و می گوید:

و اینان (پیروان فرفوریوس) گاهی می گویند: نفس ناطقه هرگاه چیزی را تعقل کند، تعقل آن چیز، تنها به وسیله اتصال آن به عقل فعال است. این سخن، حق است. ا

بوعلی سینا هم چون پیروان فرفوریوس <sup>۳۳</sup> پذیرفته است که بدون اتصال نفس به عقل فعال، هیچ گونه تعقلی ممکن نیست و هییچ صورتی از صورتهای عقلی شکار نفس ناطقه آدمی نمی شود. پیامبران هم بدون این اتصال، به حقایق وحیانی که آنها هم جدای از عقلانیت نیستند، دست رسی پیدا نمی کنند. البت عقلانیت وحی نبوی درجهای است که هیچ عقلی به آن نمی رسد.

بوعلی سینا برخلاف پیروان فرفوریوس که اتصال و اتحاد را یکی میانگارند، آنها را یکی نمی شمارد. آنها بر این باورند که

نفس پس از اتصال با عقل فعال با عقل مستفاد متحد می شود. عقل فعال نیــز بر اثر اتصال به نفس، با عقل مســتفاد، متحد می شـود و چون عقل مســتفاد هم با نفس اتحاد دارد و هم با عقل فعال، باید نفس و عقل فعال نیز با هم متحد باشــند. از نظر شــیخالرئیس، مسئله اتحاد نفس با عقل فعال وهمی بیش نظر شــیخالرئیس، مسئله اتحاد نفس با عقل فعال وهمی بیش نیســت که می توان آن را با استدلالی تنبیهی و نه برهانی حل کرد.

7. «ارتسام» صورتهای عقلی در نفس: در حکمت مشاء، شیخ الرئیس، رئیس المشائین، بی نیازی نفس از ماده در ادراکهای عقلی را به اثبات می رساند، ولی درباره رابطه نفس با مدرکات خویش، به «ارتسام» قائل است. او در این باره چنین می گوید: هرچیزی که می خواهد عاقل باشد، آن عاقل، ذات موجودی است که نمادهای عقلی ۲۴ در آن استقرار می یابد، همان گونه که چیزی در چیزی دیگر، استقرار

مي يابد.٣٥

شیخ الرئیس تنها راه رابطه نفس با مدر کاتش را، ترسیم صورتهای عقلی در ذهن عاقل میداند. در این صورت، نفس و مدر کاتش هم به لحاظ مفهوم و هم به لحاظ مصداق مغایر یکدیگرند و هیچ اتحادی با هم ندارند. است؛ زیرا هر ماهیت برابر دیدگاه صدرالمتألهین در این زمینه است؛ زیرا هر ماهیت در مکتب مشاء که اساسش هویت و استقلال ماهیات است، جز خودش هیچ چیز دیگری نمی تواند باشد. بنابراین، تصور سلسلهای مترتب و متصل از موجودات جهان که سیری صعودی را از نظر این مکتب فکری فراهم سازد، غیرممکن است. حتی انسان که در این مکتب، کامل ترین نوع مرکبات و موالید است، نمی تواند این نقش را به عهده گیرد. برای این که از دیدگاه آنان، نفوس ناطقه انسانی نیز همانند پدیدههای دیگر، هریک موجودی مستقل و محدود است که هرگز تبدل و تحول ذاتی به موجود دیگر نمی پذیرد.

بنابر این دیدگاه، نفس ناطقه از بدو تکون خویش تا آخرین مرحله کمالش، از لحاظ ذات و ماهیت ثابت است و تنها در عوارض و کمالات ثانوی خود تغییر خواهد کرد. علم نیز همانند دیگر حالات و صفات، دگرگون می شود.

برابری نفوس کودکان و ابلهان با نفوس پیامبران و اولیا از نظر حقیقت و ماهیت و تفاوت آنها در اوصاف و عوارض و نه در جوهر انسانیت، از نظرگاه صدرالمتألهین سخیف و نامعقول است. او با در نظر گرفتن حرکت در جوهر، قائل به اختلاف وجودی نفوس انسانی است که با حرکت از هیولای عقلی تا رسیدن به عقل مستفاد و مافوق آن، نفوس دگرگون می شوند.  $^{7}$  در قسمت بعد در این باره سخن خواهیم گفت.

شاید به دلیل وجود چنین محذورات و نداشتن توجیه منطقی آنها از سوی شیخالرئیس است که خود پس از اقامه برهان برای امکان اطلاع بر غیب و تبیین آن، در انتهای بحث می گوید:

بدان که این مطالب را از راه سخن و شهادت و گواهی نمی توان مسلم داشت، فقط ظنها و گمانهایی است که امکان وقوع دارند و فقط از امور عقلی بدانها می رسیم... <sup>۳۹</sup>

با وجود این، بوعلی وقوع علم غیب را منکر نیست و اموری را موانع علم غیب می داند. او معتقد است اطلاع از علوم غیبی منوط به رفع این موانع است:

۱. اشتغال نفس به شواغل حسی: نفس با پرداختن به یک قوه از رسیدگی به دیگر قوا با برداختن به یک قوه از رسیدگی به دیگر قوا با باز میماند. علت این امر، تجاذب و تنازع قوا با یکدیگر است. از اینرو، هرگاه حواس ظاهر مشخول فعالیت شدند، حواس باطن از فعالیت باز میمانند. در این صورت، نفس توان رسیدگی به دیگر قوا، بهویژه قوه عاقله را ندارد. پس این قوه از فعل خاص خودش که تعقل است باز میماند. \*\*

7. انفعال نفس از محاکیات قوه متخیله: قوه متخیله یکی از قوای مدر که باطنی و فعل خاص او حکایت و صورت گری است. بنابراین با ورود صورتی به آن، این قوه پیوسته مشغول حکایت و صورت گری می شود و گاه آن قدر آن را تکرار می کند که نفس را به خود مشغول داشته و در نتیجه نفس از محاکیات قوه متخیله منفعل می گردد و از کمال لایق خود و فعل خاصش که تعقل است، باز می ماند و فرصت اتصال با عالم ملکوت را از دست می دهد. (۴

شیخ الرئیس پس از بیان موانع مذکور به راه زوال آنها نیز اشاره می کند. او می گوید در این حالات ممکن است یکی از دو مانع یا هر دو برطرف شوند و نفس فرصت اتصال با مبادی عالی بیابد و چیزی از غیب در عاقله او ترسیم شود:

۱. در حالت خواب که حواس ظاهر تعطیل است و از فعالیت باز می ایستد و مزاحم نفس نیست.

7. در حال مرض که متخیله دچار وهن و سستی است. پس از فعل خاص خویش که حکایت و صورت گری است، باز می ماند و محاکیات آن، نفس را به خود مشغول نمی سازد. در این صورت، نفس فرصت اتصال با عالم ملکوت را پیدا و صوری از آن جا دریافت می کند.



شیخ الرئیس تنها راه رابطه نفس با مدرکاتش را، ترسیم صورتهای عقلی در ذهن عاقل میداند. در این صورت، نفس و مدرکاتش هم به لحاظ مفهوم و هم به لحاظ مصداق مغایر یکدیگرند و هیچ اتحادی افزون بر دو حالت یاد شده که ممکن است برای افراد معمولی نیز رخ دهد، حالت سـومی هم وجود دارد که شخص می تواند با عالم غیب متصل شـود؛ وقتی جوهر نفس به قدری قوی است که به جوانب (قوای) مختلفی که به سـمت آنها کشیده می شود، انعطاف پذیرد و تمام آنها را به اختیار خود درآورد. در این حالت، بعید نیسـت که شـخص در بیداری نیز با عالم قدس متصل و صوری بر نفس او افاضه شـود و او مطلع بـر غیب گردد. ۲۲ در اصطلاح چنین نفسـی را «تسع الجانبین» گویند؛ نفسی که هم اصطلاح چنین نفسـی را «تسع الجانبین» گویند؛ نفسی که هم طبیعت. بنابراین در عین حال که با عالم ملکوت در ارتباط است، ولی طبیعت. بنابراین در عین حال که با عالم ملکوت در ارتباط است، ولی مانـع نفـس نبودند و او را از فعل خاصش بـاز نمیدارد؛ زیرا در مان نفوس، همه قوا در فرمان و تدبیر عقل است. در این صورت نفس می تواند همزمان با فعالیت دیگر قوا با عالم ملکوت مرتبط نفس می تواند همزمان با فعالیت دیگر قوا با عالم ملکوت مرتبط شود و صوری را از آنجا دریافت کند.

شيخ الرئيس، پس از اثبات امكان اطلاع بر غيب، بيان خويش را درباره وقوع علم غیب نیز به پایان میرساند. به عقیده وی به تجربه و شهادت متوالی ثابت شده که اتصال نفس انسانی با عالم غیب، هنگامی حاصل میشود که نفس سرگرم عالم عنصری نباشد، مانند ریاضت یا بیماری که نفس را از اشتغال بـه بدن و تدبیـر آن باز میدارد یا در حال خـواب که نفس بر حواس ظاهره غلبه می کند و چون اندک اطلاع بر غیب برای مرتاضان یا بیمار یا فرد در خواب ثابت شود، چگونه می توان این امر را درباره نفس نبی که در غایت پاکی است، انکار کرد؟ در حالی کـه علم غیب برای نبی بدون مرض و خواب و ریاضت به دست آمده و از شبهههای واهمه و القائات شیاطین خالی است، ولى درباره ديگر مردم چنين نيست. أنان حتى گاه تشخيص نمیدهند که آنچـه دیدهاند از عالم غیب بر آنها القا شـده یا از اوهام خود أنها مجسم گردیده است. به عقیده شیخالرئیس، علت این امر آن است که این نقش و صورت غیبیه در بیماران بر اثر توهم فاسد و تخیل منحرف آنان شکل می گیرد، ولی در پیامبران بر اثر نفوس قدسی و شریف و قوی آنان محقق می گردد؛ زیرا پیامبران را صاحب قوه قدسیه (یا عقل قدسی) میداند و قائل است که این قوه برترین و شریفترین مراتب

قوای نفس انسانی است که تنها مخصوص پیامبران است و آن بزرگواران شایسته ترین افرادی بودهاند که از قوه قدسیه بهرهمند شدهاند. ۴۳

شیخ الرئیس به مقام امامت اشارهای نکرده، ولی از آن جا که امامت ادامه نبوت در مسیر هدایت است و امام را وارث نبی در همه شئونات، جز ویژگی ابلاغ وحیی میدانیم، می توان کلام شیخ را به مقام امامت نیز تعمیم داد. پس امام همچون نبی قوه قدسیه (عقل قدسی) دارد و آنان نیز به غیب عالمند.

ب) بررسی امکان اطلاع بر غیب از منظر حکمت متعالیه مسئله علم غیب از مسائلی است که صدرالمتألهین نیز در آثار خویش بسیار به آن پرداخته است. ملا صدرا برای اثبات علم غیب تبیین کامل تر و دقیق تری از حکیمان مشائی درمیافکند. این امر وامدار اصول و مبانی فلسفی ویژهای است که در مکتب فکری صدرالمتألهین وجود دارد. مهم ترین آن اصول و مبانی تعیین کننده در این زمینه عبارتند از:

۱. اصالت وجود: این مسئله تا پیش از ملاصدرا به صورت یک بحث مستقل مطرح نبود. او نخستین کسی است که این موضوع را در صدر مباحث هستی شناسی مطرح کرد و آن را پایهای برای حل دیگر مسائل قرار داد. ۴۴ از این اصل، فروع دیگری به دست می آید که نتیجه «اصالت وجود» به شمار می رود. ما فقط به برخی از آنها که به بحث مربوط است، اشاره می کنیم:

یکه. کثرت تشکیکی موجودات: به این معنا که همه موجودات از واجب تا ممکن، در اصل حقیقت وجود شریکند و در همین حقیقت نیز اختلاف دارند؛ زیرا این حقیقت مراتب کامل، ناقص، شدید و ضعیف دارد. <sup>۴۵</sup>

دوم. همه اوصاف و آثار برخاسته از وجود است: بنابر قول به «اصالت وجود» همه اوصاف مانند: علم، اراده، قدرت و... ناشــی از وجــود و ذاتی آن خواهد بود. ۴۶ در این صورت، نه تنها صفات و آثــار الهی، بلکه اوصاف و آثار همه موجــودات از لوازم مرتبه وجودی آنها خواهد بود. از سوی دیگر، اگر بر اصالت وجود، اصل «وحدت وجود» و «تشــکیک وجــود» را بیفزاییم، به این نتیجه دســت خواهیم یافت که در سراســر هستی، نوعی وحدت حاکم

با پذیرش حرکت جوهری، رشد و تعالی علم انسانی در گرو اشتداد و استكمال وجودی و رشد درونی نفسانی است، نه اینکه شخصی دارای روحی باشدکه به طور ثابت همراه او باقی است و فقط علم او همانند دیگر حالات و صفاتش دگرگون

شود، آنگونه که برخی

فلأسفه، مأنند ابن سينا

است و چون حقیقت هستی از لحاظ مراتب ۴۷ یا از لحاظ شئونات و تجلیات، ۴۸ متشکک است، این آثار نیز متشکک خواهد بود، ولی هیچ درجهای از درجههای وجود از این خواص و آثار خالی نیست و به همان اندازه که درجه وجود ضعیف میشود، این آثار و خواص نیز به ضعف می گرایند. بنابراین، هر نوعی از انواع جهان هستی، بر اساس میزان بهرهمندیش از کمالات وجودی، از آثار و لوازم آن نیز بهرهمند خواهد بود. ۴۹ پس بسیاری از فلاسفه و عرف به پیروی علم از وجود، از نظر کمال و نقص تصریح کردهاند. ما نیز به این مطلب در بخش اول اشاره كرديم.

۲. حرکت جوهری نفس انسانی: همان گونه که در بخش اول گفته شد، فلاسفه اسلامی سیر نفس را به طور سنتی (و با اقتباس از ارسطوئیان)، با سیر معرفتی نفس در چهار مرتبه عقل هیولانی، عقل بالملکه، عقل بالفعل و عقل مستفاد بیان کردهاند.<sup>۵۰</sup> پیش از صدرالمتألهین، محرک این سیر و حرکت نفس را روحی مجرد و عقلی مستقل و محيط بر جهان ماده مي دانستند و آن را «عقل فعال» مي ناميدند. صدرالمتألهين با وجود آن که دخالت عقل فعال را در سیر معنوی ـ تکاملی نفس و عقل انسانی می پذیرد؛ ولے محرک طبیعی و مادی این حرکت نفس را در خود ماده و همان جوهر و نهاد ماده مى داند. بنابر توجيه ملاصدرا، حركت جوهرى نفس از عقل هيولاني با رسيدن به عقل مستفاد پایان نمی پذیرد، زیرا عقل مستفاد و مرحله چهارم حیات معنوی نفس، همان اتصال و اتحاد با عقل فعال یا «روح قدسی» است. به عقیده وی، نفس انسانی شأنیت و استعداد ادراک تمام اشیاء نظام هستی را داراست. او فقط باید این استعداد را در خود شكوفا كند. اين قابليت و استعداد را پيامبران الهي و اوليا به انسان نمي بخشند، بلكه اين استعداد، تکوینا بر اساس اشتداد و حرکت جوهری نفس، از ماده و طبیعت بر میخیزد و تا نامتناهی امتداد می یابد. تا جایی که انسان می تواند علم تمام حقایق را به دست اَورد و هیچچیـزی برایش مجهول نماند. مگر مقام ذات لایتناهی غیبیه حضرت حق که احدی را بدان راه نیست.

بدین ترتیب، با پذیرش حرکت جوهری، رشد و تعالی علم انسانی در گرو اشتداد و استکمال وجودی و رشد درونی نفسانی است، نه این که شخصی دارای روحی باشد که به طور ثابت همراه او باقی است و فقط علم او همانند دیگر حالات و صفاتش دگرگون شود، أن گونه که برخی فلاسفه، مانند ابن سینا قائلند. ۵۱

٣. اتحـاد عاقل و معقول: اين مسـئله از جمله مباحث مربـوط به چگونگي حصول علم و ادراک اشیاست که به وسیله فیلسوف ربانی، صدرالمتألهین به صورت عقلی ـ عرفانی بیان شده است. مقصود از اتحاد در این مسئله، اتحاد در وجود است، <sup>۵۲</sup> به این معنا که «دو امر در طول هم بوده باشند که یکی ناقص در وجود و دیگری صورت کمالیه أن ناقص به حسـب وجود اسـت. و موجودی که به واسـطه حرکت جوهری و اســتکمال وجودی در مسیر مراتب اســتکمالش، وجود ناقص آن در مرتبهای، در وجود کامل آن در مرتبه دیگر مندرج میشود، آنچنان اندراجی که در آن مندک میشود و در هـر مرتبه نقصی از او رفع می گـردد و کمالی می یابد. پس در حقیقـت از وجـودی به وجود اعلی و ارفـع ارتقا می یابد که ادراک، تکامل نفس اسـت در اطوار علمیه». ۲۴ بر این اسـاس، نفس به حرکت جوهری و اشـتداد در وجود، از نقص به سوی کمال در حرکت اسـت و در هـر مرحلهای از تطورات وجودش در استکمال، مصداق علوم و معارف عدیده می گردد تا سرانجام به صورت کمالی خود در وجود برسـد. در این صورت نفس آن حقایق علی را در عقل فعال مشـاهده می کند و آن حقایق در وی بـه گونه اتحاد عاقـل به معقول منعکس می شـوند. البته معقول عقل بسیطی است که در ذات خود عاقل و معقول است و نفس ناطق به واسـطه اتحاد با آن مانند وی عاقل و معقول است می گردد و قادر است علوم و معارف غیبی را ادراک نماید. وقتی می گردد و قادر است علوم و معارف غیبی را ادراک نماید. وقتی انسان به این درجه رسید و این مقام را کسب کرد، ذات و جوهر عاقل عین آن علوم و حقایق شده و حقایق مکشوفاً و محصلاً در او محقق می شوند. ۲۵

۴. قوس نزولی و صعودی وجود: این مسئله که بیشتر صبغه عرفانی دارد، برخلاف حکمت مشائی ۵۵ در حکمت صدرایی که آمیختهای از برهان و عرفان است، بسیار به چشم میخورد. این مسئله بیان کننده جامعیت وجودی انسان است. ۵۵ هر موجودی در جهان هستی حدّ معینی دارد، ولی یکی از موجودات جهان، یعنی انسان به تنهایی شامل تمام حدود عالم هستی است. بنابراین، آن را «عالم صغیر» نامیدهاند و چنان که در جهان همه مراتب هستی تحقق دارد، در حیطه وجود انسان نیز همه مراتب هستی بالقوه امکان تحقق دارد. پس بدیهی است که انسان در هسر مرتبهای از مراتب هستی قرار گیرد، اوصاف و آثار او نیز در خور آن مرتبه خواهد بود و این اوصاف و آثار، جنبه عرضی و اکتسابی ندارند، بلکه نتیجه حتمی و اجتناب ناپذیر درجات وجودی انسانند.

بنابراین، انسان پدیدهای بسته و محدود نیست و مانند پدیدههای دیگر، اسیر چرخه تجزیه و ترکیب عناصر نمی شود، بلکه با وجود این که انسان را یک موجود مادی میدانند، امکان عبور از مرز ماده را دارد و قادر است در مسیر تکاملی خود، به مرتبه برتری از وجود دست یابد. چون به مرتبه جدید و کامل تری از وجود دست یافت، طبعاً به خاصیت و آثار جدید

متناسب با این مرتبه نیز می رسد. حال هرگاه مرتبه وجود، یک مرتبه و درجه غیرعادی باشد، خاصیت و آثار آن نیز خارق العاده و معجزه خواهد بود. از این رو، معرفت در حد اعجاز، یعنی وحی و الهام و تأثیر در حد اعجاز یعنی معجزه و کرامت و اراده و رفتار در حد اعجاز که خلق عظیم و عصمت است، به هم می پیوندند، ولی این پیوند و ارتباط کلامی و اعتباری نیست، بلکه فلسفی و حقیقی است؛ پیوندی بر اساس «هستها» نه «بایدها» و این است مبنای فلسفی ارتباط و پیوند صفات ائمه با وجود امام.

آن چه بیان شد، برخی از اصول و مبانی ای بود که نقش تعیین کننده ای در بررسی مسئله علم غیب امام در حکمت صدرایی دارد، ولی تبیین این مسئله از دیدگاه این فیلسوف ربانی چنین است: در نظر او اطلاع بر غیب، یعنی اتحاد نفس انسانی با مبادی عالیه؛ زیرا صور علمیه تمام حقایق اشیاء در مبادی عالیه موجود است. حال اگر نفس بر اثر حرکت جوهری و اشتداد وجودی، مراتب استکمال خویش را بپیماید و به صورت کمالی خود در وجود برسد، با مبادی عالی میتواند متحد شود، اتحادی وجودی و علوم و معارف غیبی را ببیند.

اثبات امکان اطلاع بر غیب از منظر ملاصدرا نیز از دو مقدمه تشکیل شده است:

مقدمه نخست: به عقیده صدرالمتألهین، تمامی حقایق اشیاء در سه نسخه ثبت اسـت: در عالم عقلی که «قلم الهی» نامیده میشـود؛ در عالم نفسـانی که «لوح محفـوظ» و «امالکتاب» خوانده میشـود؛ در الواح قدریه که محو و اثبات پذیر اسـت و «یدالرحمن» هر سه نسـخه را ثبت نموده است. ۵۸ «قلم الهی» عبـارت اسـت از آن جواهر و انوار قاهرهای کـه منزه از زمان و متجددنـد و به اعتبار این که آنها مصور به صور معلومات بوده و ایـن صور را در نفوس و اجرام بر وجـه تجدد و تقضی منقوش میسـازند، «قلم» نامیده شـدهاند. ۵۹ «لوح محفوظ» نیز عبارت اسـت از نفس کلی فلکی؛ زیرا هر آن چه در عالم واقع شـده یا محقق خواهد شد، در نفوس فلکی ثبت و نوشته شده؛ چون آنها محری به لوازم حرکاتشان هسـتند. بنابراین، از عالم عقل فعال، دانای به لوازم حرکاتشان هسـتند. بنابراین، از عالم عقل این صوری معلوم به گونهای کلی نوشـته می شود و محل این صور، نفس کلی است که قلب عالم و انسان کبیر (نزد صوفیه) بوده و

از هرگونه تغییر و دگرگونی محفوظ است، ولی «الواح قدریه» همان نفوس فلکی هستند، ليكن به اعتبار هويت نفسانيهشان كه به علت تعلق به اجرام طبيعي، متجددالوجود و حادثنــد. در این نفوس منطبع فلکی، صور جزئی حوادث عالم، طبق ماده خارجی منقوش است. این نفوس، همان الواح قدری هستند که محو و اثبات در آن نقش بسته و عالم آنها، عالم خیال کلی و مثال به شمار می رود. ۶۰

بدين ترتيب، صدرالمتألهين مقدمه نخست را بر اساس مراتب علم الهي و تبيين قلم و الواح در عالم هستی، بیان می دارد.

مقدمه دوم: صدرالمتألهين مي گويد نفس انساني مي تواند با مبادي عاليه مرتبط باشد و از علوم موجود در آن جا باخبر شود، ولی برای رسیدن به این مرتبه دو شرط لازم است: شرط وجودی، یعنی حصول استعداد و شرط عدمی که زوال مانع است.

به عقیده ملاصدرا، نفس انسانی به حسب ذات و فطرت خویش پذیرای ادراک حقایق اشیاست و اگرچه در ابتدا قوهای عقلانی است، ولی نیروی حصول معقولات و اکتساب تمام آنها و مراتبشـان را داراست.<sup>۶۱</sup> بنابراین، نفس، مسـتعد قبول علوم از جواهر عقلی و نفوس سماوی است و از سوی آنها بخل و حجابی نیست. حجاب و مانع از جهت قابل است و هرگاه حجاب مرتفع شود، علوم غیبی بر نفس مستعد افاضه می گردد. صدرالمتألهین برای عدم دسترسی نفس به معارف غیبی، علاوه بر موانع مذکور در حکمت مشاء، موانع دیگری را بیان می کند و آنها را «سبب خلو بعضی نفوس از معقولات»<sup>۶۲</sup> می نامد. آن موانع عبارتند از:

۱- نقصان جوهر ذات نفس پیش از قوت گرفتن، مانند نفس کودک و در چنین نفسی صور معقولات تجلى نمى كند؛

۲- خبث جوهر و ظلمت ذات، به علت كدورت شهوات و تراكم معاصى بر وجه نفس که مانع صفای قلب و جلای آن و ظهور حق در آن است؛

٣- عــدول نفس از حقيقــت مطلوب، مانند نفوس صالحــان و مطيعان كه طالب حق نیستند. پس حق صریح در آنها ظاهر نمی گردد؛

۴- حجاب تقلید از آبا و پیشینیان و قبول به حسن ظن که همین امر میان او و حقیقت حق يرده است؛

۵- جهل به راهی که اطلاع بر مطلوب از آن حاصل میشود.

راههای ارتفاع و زوال موانع مذکور گوناگونند و اسبابی چند در کلام صدرالمتألهین بیان شده که برخی از آنها چنین است:

۱- صفای نفس به حسب اصل فطرتش؛

۲– انزجــار از این عالم به اعتبار امــوری که عیش دنیا را برایش منقض گرداند و او از أنها گریخته و به عالم دیگر یعنی عالم خودش توجه می کند و حجاب میان او و عالم خودش برطرف می شود؛

۳- ریاضات علمیه و عملیه که موجب مکاشفات صوری و معنوی میشود؛

انسان پدیدهای بسته و محدود نیست و مانند پدیدههای دیگر، اسپر چرخه تجزیه و ترکیب عناصر نمىشود، بلكه با وجود این که انسان را یک موجود مادى مىدانند، امکان عبور از مرز ماده را دارد و قادر است در مسير تكاملي خود، به مرتبه برتری از وجود دست يابد. چون به مرتبه جدید و کاملتری از وجود دست يافت، طبعاً به خاصیت و آثار جدید متناسب با این مرتبه نیز مىرسد



 $^+$  موت ارادی که برای اولیاست و موت طبیعی که کشف حجاب برای همه را سبب می شود، خواه سعدا و خواه اشقیا؛  $^-$  خواب که با مرگ برادری دارد. در هر دو، نفس حواس را ترک می کند. پس اند کی از حجاب مرتفع می گردد.  $^{77}$ 

باید گفت تبیین فلسفی صدرالمتألهین درباره امکان اطلاع بر غیب از نظر صوری با بیان شیخالرئیس شباهت دارد، ولی از لحاظ محتوا و مبانی به کار رفته در برهان، متفاوت است، به ویژه درباره چگونگی اطلاع نفس انسانی از عالم غیب. صدرالمتألهین نیز این مسئله را بر دو امر استوار می کند که با آن چه در حکمت مشاء بیان شد، کاملاً متفاوت است:

الف) اتحاد نفس با مدر کاتش؛

ب) اتحاد نفس با عقل فعال.

همان گونه که در بخش اول گفتیم، علم از منظر صدرالمتألهین وجود مجرد از ماده اسـت، به حضور صورت شئ نزد مدرک،<sup>۶۴</sup> يعنى صورت علمي كه همان صورت معلوم بالذات است، بالفعل نزد نفس حاضر می شود و خود شأنی از شئون نفس و طوری از اطوار وجودی او شده است. پس صورت معلومه از قوه به فعلیت رسیده و از نقص به مرحله کمال ارتقا یافته است. علت آن است که علم نفس به امور محسوس که مادون اوست به خلاقیت اوست؛ زيرا نفس ذاتاً و صفةً و فعلاً مشابه بارى تعالى است و بر ایجاد صور اشیاء مجرد و مادی تواناست. همچنین نفس از سنخ ملکوت و عالم قدرت و سطوت است. ملکوتیان نیز، بر ابداع صور عقلیه قائم به ذات و تکوین صور کونیه قائم به مواد، قادرند. پس علم نفس به محسوسات چه ظاهری و چه باطنی، به خلاقیت و انشاء اوست، به اذن الله تعالی. صورت علمی جزئے از محسوسات و متخیلات، قائم به نفسند، چون قیام فعل به فاعل و لذا دارای وجود نفسی نیستند، بلکه وجود نفسی أنها عين وجود رابطي شان است. پس وجود اين صور علمي قائم به نفس، عین وجود نفس است و آنها اشراقات وجودی و اشعه نوری نفسند و نفس نسبت به آنها مظهر (به صیغه اســم فاعل) اســت که آن سلسله علوم، از وی صادر می شوند و نـزد وی حاضرند. پس نفس (عاقل) با صور علمی (معقولاتش)

نفس نسبت به حقایق مجرده عقلیه، مظهر (به صیغه اسم

مكاني) است كه أنها را در «عقل بسيط» مي بيند و أن حقايق در وی منعکس می شوند، بلکه در این صورت هم اتحاد عاقل به معقول است، ولى معقول عقل بسيط است كه كل معقولات بوده و از آن به «عقل اول» و «عقل فعال» نیز تعبیر می کنند و این عقل بسیط در ذات خود عاقل و معقول است و نفس ناطق با وی متحد می شود و مانند وی عاقل و معقول می گردد. ۶۶ نتیجه این کـه در هر دو صـورت، چه نفس مَظهر باشـد و چه مُظهر، اتحاد عاقل به معقول است و همان گونه که پیش تر بیان شد، در این اتحاد، نفس که به حرکت جوهری و اشتداد در وجودش، از نقص به سـوی کمال در حرکت اسـت و در هر مرحلهای از تطورات وجودش در استکمال، مصداق علوم و معارف متعددی می گردد تا سـرانجام به صورت کمالی خود در وجود برسـد. به تعبیر فلاسفه، نهایت سیر انسان در جهت کمال علمی و عملی این است که جهانی عقلی گردد که در آن، همه موجودات عقلی و معانی موجودند. ۶۷ در این صورت، نفس آن حقایق عقلی را در عقل فعال مي بيند و أن حقايق در وي منعكس مي شوند، به گونه اتحاد عاقل به معقول. البته معقول، عقل بسيطي است كه در ذات خود عاقل و معقول است و نفس ناطق به واسطه اتحاد با او مانند وی عاقل و معقول می گردد و قادر است علوم و معارف غیبی را ادراک کند. وقتی انسان به این درجه رسید و این مقام را بــه دســت آورد، ذات و جوهر عاقل، عیــن آن علوم و حقایق می شود. در کتابهای اهل عرفان، چنین کسی را صاحب مقام قلب مي دانند كه حقايق مكشوفاً و محصلاً در او محقق است. صدرالمتألهین بارها تأکید می کند که رسیدن به چنین مقامی

صدرالمتألهین بارها تأکید می کند که رسیدن به چنین مقامی تنها شـان نبوت و امامت اسـت و آن بزرگواران، شایسـتهترین افرادی بودند که از چنین منزلتی بهره میبردند. وی برای اثبات ادعای خود، به بررسی «قوه قدسیه» یا «نفس قدسیه» میپردازد و سپس آن را بر نفس پاک نبی و ولیّ منطبق می کند. ۸۶

هـ رانتقالی از اولیات به نظریات یا به واسطه تعلیم معلم بشری است، یا این که چنین نیست. در صورت نخست ناگزیر، باید این امر به چیزی منتهی شـود که از این راه نباشـد، بلکه شخص از درون و ذات خود، بدان دسـت یابـد وگرنه تعلیم و تعلم تا بینهایت ادامه خواهد یافت و این امر (تسلسـل) محال است. شاهد دیگر آن که هرکس در علمی ممارست کند و در آن

بی اندیشد، بی شک به نفس خود (و بدون تعلیم معلم بشری) اموری را استخراج می کند که پیشینیان و بدان دست نیافتهاند. صدرالمتألهین در بیان دلیل این امر تشبیهی زیبا بر اساس آیهای از قرآن کریم ۶۹ می آورد که به خوبی گویای مطلب مورد نظر اوست. وى مى گويد: علت امكان اسـتخراج علوم از ذات و درون آدمى، أن است كه «باب عالم ملکوت بر هیچ کس بسته نیست، مگر به خاطر وجود مانع و حجابی از سوی نفس و طبع آدمی. حال اگر انسان در جهت رفع حجب و موانع بکوشد، به مقدار کوشش و حرکت باطنـش، روغن قلب و آتش زنه طبعش لطافت می یابد و کبریت نفسـش این آمادگی را می یابد که شعلهای از آتش ملکوت یا نوری از انوار جبروت در او فروزان گردد. اگرچه آتش تعلیم بشـری به او نرسد». ۷۰ ملاصدرا در ادامه به تبیین بیشتر مطلب میپردازد. به هرحال، هدف او این است که اثبات کند، انسان می تواند از نفس خویش و بدون تعلیم معلے بشری، اموری را فرا گیرد. وی این امر را «حـدس» نامیده و قائل به تفاوت این استعداد قریب در افراد بشـر است و می گوید: نفوس مردم در درجات حدس و اتصال به عالم ملکوت متفاوتند؛ گروهی رشد فکری ندارند و تعلیم در آنها بیاثر است؛ زیرا به درجه استعداد حیات عقلی نرسیدهاند، پس از دارا شدن گوش باطنی که به واسطه أن کلام معنوی و حدیث الهی را بشـنوند، محرومند، ولی در مقابل گروهی قلیل اَنقدر قوه حدس، کماً و کیفاً در آنها شــدید و قوی اسـت که بیشــتر معلومات، بلکه تمام آنها را در زمان اندکی به واسطه این قوه ادراک می کنند، ادراکی شریف و نوری. چنین قوهای، «قوه قدسیه» نامیده شده و نفس صاحب این قوه، «نفس قدسیه» است که به او نبی یا ولیّ گفته میشود.۷۱

بر این اساس و با توجه به همه مبانی گفته شده، صدرالمتألهین در بیان کیفیت اتصال نبی و ولیّ به عالم غیب و چگونگی اطلاع ایشان از معارف غیبی معتقد است: ذات پاک نبی و ولیّ به علت شدت نورانیت و قوّت و وسعت نفس و صفای باطن، اگر بخواهد از غیب خبر دهد، درون خویش را میبیند و خبر از غیب عالم میدهد، چون هر آن چه در عالم عقل به وجود عقلی موجود است، در نفس قدسی ایشان نیز به وجود عقلی موجود است، بدون کم و زیاد.

از منظر فلاسفه مشاء و حکمت متعالیه، هیچ وجهی برای امتناع اطلاع بر غیب وجود ندارد، به گونهای که هر انسان وارسته و رها شده از بند هوای و هوس که طریق بندگی خدا پیشه کند و از تمایلات نفسانی خویش دست کشد، به تناسب ظرفیت وجودی خود، از آن بهرهمند می گردد، ولی مسئله اساسی در این باره، تبیین چگونگی ارتباط نفس با عالم ملکوت و اطلاع بر غیب است.

حکمت مشاء، در اینباره معتقد است که نفس انسانی در صورت قطع شواغل حسی و رفع موانع مادی، می تواند به عقل فعال متصل و صور معلومات در عاقله او مرتسم شود. بدین ترتیب، شخص از غیب باخبر می گردد. از آنجا که در حکمت مشاء، اصولی هم چون حرکت جوهری نفس و اتحاد عاقل و معقول جای گاهی ندارد، چگونگی ارتباط



نفس با مبادی عالی و کیفیت حصول علوم غیبی در نفس انسانی و بلکه حضور آنها، به خوبی بیان نمی شود. در حالی که همین امـور، در حکمت متعالیه توجیه کامل تری یافته اسـت. از منظر صاحبان حکمت متعالیه، نفس انسانی می تواند بر اثر اشتداد وجودی و حرکت جوهری نفسانی، رفته رفته مدارج اکمال و ارتقای وجودی خویـش را بپیماید و به همین میزان، استعداد لازم برای افاضه علوم و معارف غیبی را به دست آورد. تا آنجا که نفس، اتحاد وجودی با عقل فعال برقرار کند و جهانی، عقلی گردد که همه موجودات عقلی و معانی، در درون او موجودنــد. در این صورت، نفس آن حقایق عقلی را در عقل فعال می بیند و آن حقایق در وی منعکس می شود. وقتی انسان به این درجه رسید، ذات و جوهر عاقل، عین آن علوم و حقایق مى شود و حقايق مكشوفاً و محصلاً در او محقق است. البته صدرالمتألهین بر این باور است که چنین مقام و منزلتی تنها شأن نبوت و امامت است؛ زيرا تنها ايشان را مي توان صاحب نفوس قدسی، انسان کامل، خلیفه خداوند و مظهر اسماء و صفات الهی دانست. پس بهرهمندی آنها از چنین علم و دانشی در این راستا قرار دارد.

# بررسی دو مسئله پیرامون دانش غیبی حضرت ولیعصر

پـس از بررسـی علـم غیـب امـام از منظـر حکمت متعالیـه و تبیین کارآمـدی آراء و نظریههای صدرالمتألهیـن، به این نتیجه دسـت یافتیم کـه امام به علت قوت نفس قدسـی و صفای باطن، جهانی عقلی است که همـه موجودات عقلی و معانـی در درون او موجودند. بنابراین، اگـر بخواهد از غیب خبـر دهد، درون خویـش را میبیند و از غیب عالم خبر میدهد؛ چون به عقیـده صدرالمتألهین ذات و غیـب عالم خبر میدهد؛ چون به عقیـده صدرالمتألهین ذات و جوهر پاک ایشـان عین علوم و حقایق شده و حقایق مکشوفاً و محصلاً در آنها محقق اسـت. این بیان و بیانات مشـابه آن که در کلام صدرالمتألهیـن وجود دارد، بیان گر آن اسـت که او نه تنها هیچ حد و مرزی را برای دانش غیبی معصومان بیان نکرده، بلکه نشـان میدهد علم و معرفت آن بزرگواران تا آنجا ادامـه می یابد کـه تنها مجهول برای نفس یاک ایشـان، مقام ادامـه می یابد کـه تنها مجهول برای نفس یاک ایشـان، مقام

ذات لایتناهی غیبی حضرت حق خواهد بود ۲۰ و چنین شان و منزلتی ناشی از عظمت درجه وجودی نبی و ولیّ در عالم هستی منزلتی ناشی از عظمت درجه وجودی نبی و ولیّ در عالم هستی وی بر این باور است که پیامبران و اولیای الهی از بالاترین و برترین درجه وجودی در میان مخلوقات الهی بهرهمندند. پس علم آنها نیز مرتبهای عظیم و برتر از دیگر مخلوقات خواهد بود. چنین ادعایی از لابه لای تمام مبانی و اصولی که ملاصدرا برای اثبات علم غیب امام و گستره آن به کار گرفته و ما در بخش پیشین به توضیح و تبیین آنها پرداختیم به دست می آید؛ اصولی همچون اصالت وجود، تشکیک در وجود، حرکت جوهری، اتحاد عاقل و معقول و اثبات قوه قدسیه. پس حرکت جوهری، اتحاد عاقل و معقول و اثبات قوه قدسیه. پس از بررسی علم غیب امام و تبیین دامنه و گستره آن، بر اساس مبانی فلسفی، اکنون به بررسی مسئله گستره دانش غیبی حضرت ولی عصر می پردازیم:

مسئله اَگاهی امام از احوال بندگان، هم بر اساس مبانی عقلی اثبات میشده و هم از منابع نقلی به دست می آید. مینای

از احوال بندگان خدا

الف) آگاهی حضرت ولیعصر

عقلی اثبات میشود و هم از منابع نقلی به دست می آید. مبنای عقلی اثبات میشود و هم از منابع نقلی به دست می آید. مبنای عقلی ـ فلسفی ایـن امر، در واقع همان دلایـل و مبانی اثبات اصل علم غیب امام اسـت که تبیین دامنه و گسـتره دانش غیبی ایشان را نیز در پی دارد. به ویژه در کلام صدرالمتألهین آشکارا بیان میشود. ما نیز در جای خود بدان پرداختیم. بنابراین، با اسـتناد بـه آن دلایل و مبانـی میتوان مدعی شـد که ائمه معصومیـن از احوال بندگان بـه اذن خداوند باخبرند و این یکی از شئون و جنبههای دانش غیبی آنها به شمار میرود.

دلیل نقلی این مسئله، در آیههای قرآن کریم و روایتها بسیار به چشم میخورد. در اینباره حدیثی از حضرت ولی عصر را میآوریم و سپس به بررسی آن بر اساس آیههای قرآن کریم میپردازیم.

ما از اخبار و اوضاع شما کاملاً آگاهیم و چیزی از آن بر ما پوشیده نمی ماند. ما از لغزش هایی که از بعضی شیعیان سر می زند... اطلاع داریم. گویا آنها نمی دانند که ما در رعایت حال شما کو تاهی نمی کنیم و یاد شما را از خاطر نبرده ایم... ۴۰

هدایت میکند

آیاتی که مسئله آگاهی پیامبران و اولیای الهی از اعمال بندگان را بیان می کند، فراوان است که بررسی و بیان تمامی آنها مجال بیشتری می طلبد، ولی در این جا دو آیه از قرآن کریم را می آوریم که به اثبات این مسئله می پردازد. آن دو آیه عبارتند از:

یکم. آیه ۷۳ سـوره انبیا: «و آنان را پیشـوایانی قرار دادیم که به فرمان ما، (مردم را) هدایت می کردند....»

دوم. آیه ۸۲ سـوره یس: «فرمان او چنین اسـت که هرگاه چیزی را اراده کند، تنها به او می گوید موجود باش! آن نیز بی درنگ موجود می شـود. پس منزه اسـت خداوندی که مالکیت و حاکمیت همه چیز در دست اوست...»

در آیه نخست، خداوند امام را با دو ویژگی مهم معرفی می کند: امام هادی و هدایت گر است و امام توسط امر الهی هدایت می کند.

هدایت جامعه بشری، مهمترین و اساسی ترین هدف بعثت پیامبران و ارسال رسولان است و این هدایت در دو بعد انجام می شود:

بعد اول، هدایت به معنای «ارائه طریق» (نشان دادن راه) است، که سیر ظاهری و بیرونی را دربر می گیرد و این همان چیزی است که وظیفه هر پیامبری از پیامبران خداست.

جنبه دوم، هدایت به معنای «ایصال به مطلوب» (رساندن به مقصود) است. این هدایت به وسیله تأثیر و نفوذ معنوی و روحانی و تابش شعاع هدایت در قلب انسانهای آماده صورت می گیرد که این سیر معنوی و درونی است. البته باید سیر ظاهری و بیرونی را که پیامبران بزرگ به پیروان خود داشتند نیز به آن افزود.

مجموعـه ایـن دو برنامه، به اهداف مذهب و رسـالتهای الهی تحقق میبخشـد و انسـانهای آمـاده را به تکامل مادی و معنـوی، ظاهری و باطنی میرسـاند. مقصود از هدایت گری امام در آیه یاد شـده، هدایت به معنای «ایصال به مطلوب» اسـت، نه فقط هدایـت به معنای «ارائـه طریق». علامـه طباطبایی علت این امـر را چنین بیان کرده است:

این هدایت مجعولی که از شئون امامت است، به معنای ارائه طریق نیست؛ زیرا خداوند سبحان، ابراهیم را بعد از داشتن مقام نبوت، به مقام والای امامت رساند، [آنگونه که در آیه ۱۲۶ سوره بقره آمده] و نبوت هم از هدایت به معنای ارائه طریق جدا نیست، پس امامت، همان هدایت به معنای ایصال به مطلوب است که نوعی تصرف تکوینی در نفوس بوده که در مسیر کمال از موقفی به موقف دیگر هدایت می کند.

با بررسی کلی در آیههای قرآن کریم مشخص می شود که قرآن، هرجا نامی از امامت می برد، در پی آن به هدایت نیز اشاره می کند. به گونهای که گویا می خواهد کلمه نام برده را تفسیر کند و البته همان گونه که بیان شده، مقصود هدایت به معنای «ایصال به



مطلوب» است. از سوی دیگر، در همه جای قرآن، این هدایت مقید به «امر الهی» شده و با این قید چنین استنباط می شود که امامت به معنای مطلق هدایت نیست، بلکه به معنای هدایت نست که با امر خدا صورت می گیرد و این، امری تکوینی است نه تشریعی. علامه طباطبایی «امر الهی» را بر اساس آیههای دیگر قرآن کریم تفسیر می کند و معتقد است، «امر الهی» در حقیقت تجلی اراده خداوندی است که با آن تجلی حقایق وجودی عینیت و ظهور می یابند. این ظهور همان ملکوت خداوندی است که در هرامر الهی» با کلمه «کن» و «ملکوت» ارتباط دارد و در آیه ۵۰ سوره قمر ۲۶ از قید زمان و مکان رهایی می یابد. ۳۷

با این اوصاف امام که با «امر الهی» هدایت می کند، در حقیقت شعاع اراده او شامل جنبه ملکوتی اشیاء است و مجرای فیض رسانی به عالم. از این رو، هدایت او «ایصال به مطلوب» است که از باطن، موجودات را به سوی کمال متناسب آنها سوق می دهد. با این بیان، مفسر بزرگ المیزان چنین نتیجه می گیرد:

سخن خداوند متعال که می فرماید: «به امر ما هدایت می کنند»، دلالتی روشن دارد بر این که آنچه امر هدایت متعلق به آن است، عبارت است از دلها و اعمالی که به فرمان دلها از اعضا و جوارح سر می زند. بنابراین امام کسی است که باطن دلها و اعمال و حقیقت آنها بیش رویش حاضر است و از او غایب نیست. «س

اگر امام از باطن هر کس آگاه است یا دست کم می تواند آگاه شود، بر اساس دیدگاه آنان که قائلند علم امام وابسته به مشیت و اراده اوست،  $^{PP}$  چرا در مقابل افراد ناصالح و فاسـق ایستادگی نمی کند و دیگران را از نیات پلید آنها باخبر نمیسازد؟ چرا آن بزرگوار این دانش غیبی را در سـینه نگاه می داند و همگان را از آن بهرهمند نمی سازد؟

در پاسخ کلی باید گفت امام هرچند از دانش غیبی فراوانی بهرهمند است، یا بر اساس دیدگاهی دیگر همهچیز را میداند، ^٠ در به کارگیری آن، خود را پیرو تکالیف الهی و مصلحتهای واقعی میداند. بر این اساس در بیشتر اوقات تنها علوم بشری خود را ملاک عمل قرار میدهد. مقتضای حکمت الهی نیز آن

است که مردم برای اعمالی که هنوز انجام ندادهاند، بازخواست نشوند. هرچند خداوند و اولیای برگزیدهاش، پیشاپیش از آنچه روی خواهد داد، آگاهند. ولی بیان تفصیلی مطلب شامل چند وجه است که در واقع رابطه علم غیب امام در میدان عمل و تکلیف را بیان می کند و ما به مهمترین آنها که با بحث ارتباط مستقیم دارد، اشاره می کنیم:

۱. همسویی علم امام با قضا و قدر الهی: از آنجا که علم امام، بر اساس سعه وجودی امام در عالم هستی و مساوقت وجود و علم نزدیک ترین علم به علم حق تعالی است و علم حق پایه و اساس قضا و قدر است، علم امام برابر و همسو با قضا و قدر الهی است و اقدامش حرکت در جهت این قضا و قدر است. از این رو، اساساً تکلیفی به متعلق چنین علمی تعلق نمی گیرد. علامه طباطبایی درباره این مطلب چنین می گوید:

... این گونه علم موهبتی به موجب ادله عقلی و نقلی که آن را اثبات می کند، قابل هیچ گونه تخلف نیست و تغیر نمی پذیرد... و به اصطلاح علم است به آنچه در لوح محفوظ ثبت شده و آگاهی است از آنچه قضای حتمی الهی به آن تعلق گرفته و لازمه این مطلب آن است که هیچ گونه تکلیفی به متعلق این گونه علم از آن جهت که متعلق این گونه علم است و حتمی الوقوع می باشد، تعلق نمی گیرد و هم چنین قصد و طلبی از انسان با او ارتباط پیدا نمی کند؛ زیرا تکلیف همواره از راه امکان، به فعل تعلق می گیرد و از راه این که فعل و ترک هر دو در اختیار مکلفند، فعل یا ترک خواسته می شود و اما از جهت ضروری الوقوع و متعلق قضای حتمی بودن آن، محال است مورد تکلیف قرار گیرد. ۸ میشود و اما از جهت ضروری الوقوع و متعلق قضای

۲. آزمون انسانها در ابتلا به سختیها: جهان صحنه آزمون الهی است و بر اساس حکمت خداوندی، آدمیان را از ورود در این عرصه گریزی نیست. رهبران الهی نیز برای آن نیامدهاند که با اعمال معجزه آمیز پیروان خود را از گرفتاریها برهانند و به رفاه و آسایش دنیوی برسانند. از اینرو، امام اگرچه اسم اعظم را میداند ۲۸ و با به کار گیری آن می تواند بساط جور را در یک چشم بر هم زدن از میان بردارد، به فرمان الهی از این کار چشم چشم بر هم زدن از میان بردارد، به فرمان الهی از این کار چشم

می پوشد و زمینه آزمایش مردمان را فراهم می سازد. ۸۳

۳. رعایت ظرفیت مخاطبان: رازگشایی از اسرار غیبی، نیازمند بستری مناسب است. برخی اسرار چنان است که مردم تاب پذیرش آنها را ندارند و حتی ممکن است برخی سستایمانان را به گمراهی بکشاند و از راه میانه بیرون براند. خودداری ائمه از طهار دانش غیبی خویش در این راستا قرار دارد. چنان که امیرمؤمنان فرمود: «به خدا اگر بخواهم هریک از شما را خبر دهم که از کجا آمده و به کجا رود و سرانجام کارهای او چه بود، می توانم. لیکن می ترسم که درباره من به راه غلو روید و مرا بر رسول خدا تفضیل نهید.»

همچنین کسانی می توانند محرم اسرار غیبی شوند که لب از گفتن فرو بندند و جز به فرمان حق نگشایند. از این رو، امام باقر می فرماید: «اگر زبان های شـما را قفلی بود، همه کس را از سود و زیانش آگاه می ساختم.» ۸۵

با توجه به این نکات، شبهه گفته شده درباره آگاهی حضرت ولی عصر از احوال و اعمال بندگان، مرتفع شده و وجه ارتباط علم غیب امام در میدان عمل و تکلیفشان مشخص می شود. امام در به کارگیری دانش غیبی خویش پیرو تکالیف الهی و مصلحتهای واقعی است. بر این اساس، بیشتر تنها علوم بشری خود را ملاک عمل قرار میدهد. البته گاه همان مصلحتها و حکمتها اقتضا می کند که امام از دانش غیبی خود استفاده کند و آن را مبنای فعل و عمل خود قرار دهد.

ب) آگاهی حضرت ولیعصر از زمان ظهور خویش

پیش از ورود به بحث، لازم است به تبیین معنای «ظهور حضرت ولی عصر» بپردازیم. سه احتمال در این که معنای ظهور امام زمان وجود دارد:

۱. مقصود از «ظهور»، بروز و انکشاف پس از محجوب بودن و استتار است. این معنا به فهم شیعی اختصاص دارد که معتقد به غیبت برای امام زمان است؛

۲. مقصود از «ظهور»، اعلان انقلاب و قیام برای برپایی اسلام ناب در سایه حکومت
 عدل است. این مفهوم با دیدگاه امامی و دیگران نیز سازگاری دارد؛

۳. مقصود از «ظهور» پیروزی و سیطره بر عالم است. این مفهوم با دیدگاه دیگر ادیان
 که به ظهور منجی معتقد هستند، سازگاری دارد.

اکنون به بررسی مسئله آگاهی حضرت ولی عصر از زمان ظهور خویش می پردازیم. دو نظریه در این باره مطرح است:

یکه. عدهای بر این باورند که آگاهی از زمان ظهور و تعیین وقت آن، از جمله علوم مختص به ذات باری تعالی است که کسی از آن باخبر نیست. پس می گویند که حضرت ولی عصر از زمان ظهور خویش آگاهی ندارد. در این باره نیز روایتهای گوناگون از آن حضرت و دیگر ائمه اطهار وارد شده، که به آنها استناد می کنند. در این جا سه روایت را می آوریم:



سخن خداوند متعال که می فرماید: «به امر ما هدایت می کنند»، دلالتی روشن دارد بر این که به آن است، عبارت است از دلها و اعمالی که به فرمان دلها از اعضا و جوارح سر می زند. که باطن دلها و اعمال و بنابراین امام کسی است که باطن دلها و اعمال و عشر است و از او غایب حقیقت آنها پیش رویش خاصر است و از او غایب

حضرت ولی عصر در توقیعی که به محمد بن عثمان می نویسند، می فرماید: «اما ظهور فرج آن با خداست و تعیین کنندگان وقت دروغ می گویند.» ۸۶۰

مفضل بن عمر گوید: از مولایم امام صادق پرسیدم: 
«اَیا وقت ظهور حضرت مهدی برای مردم مشخص است؟» حضرت فرمود: «حاشا که خداوند وقتی را مشخص کرده باشد که مردم به آن آگاه باشند.» پرسیدم: «اَیا شما برای آن وقتی مشخص نمی کنید؟» حضرت فرمود: «ای مفضل! من برای آن وقتی مشخص نمی کنم و وقتی هم برای آن مشخص نشده است. به درستی کسی که برای حضرت مهدی وقتی را مشخص کند، خود را در علم خداوند شریک دانسته و به ناحق مدعی است که خدا او را از اسرار خود آگاه ساخته است.»

حضرت امام صادق یا امام باقر در پاسخ به پرسشی درباره زمان ظهور فرمودند: «آگاه باشید برای ما زمانی در مورد ظهور معین نشده است، ولی اگر برای شما از وقوع چیزی سخن گفته بودیم و همان طور واقع شد، بگویید: خدا و رسولش راست گفتهاند و اگر خلاف آن چه گفتیم واقع شد، باز هم بگویید: خدا و رسولش راست گفتهاند، تا دو برابر پاداش ببرید.»

از ظاهر روایتها و احادیث مشابه آن، ۸۹ به دست می آید، که ائمه از تعیین وقت ظهور پرهیز می کردند. ایشان «وقاتون» (تعیین کنندگان وقت ظهور) را دروغ گو می خواندند و در پاسخ به آگاهی آنها از زمان ظهور، علم به آن را مختص خداوند می دانسته اند.

به نظر میرسد، این نظریه با ظاهر روایتهای ائمه در اینباره، سازگارتر است. همچنین با احادیثی که وقت ظهور را به ساعت قیامت تشبیه کرده، تناسب بیشتری دارد؛ زیرا علم به ساعت قیامت به تصریح قرآن و روایات، از جمله علوم مختص به ذات باری تعالی است که وقت آن را برای هیچ کس آشکار نکرده است. بر این اساس، همچون علم به ساعت قیامت زمان ظهور را تنها خداوند متعال میداند. این مطلب در حدیث زیر آشکارا بیان شده است:

شخصی از حضرت امام رضا درباره با زمان ظهور قائم پرسید. حضرت در پاسخ فرمودند: پدرم از پدرش و او

از پدرانش نقل نموده که از رسول خدا سؤال شد: قائم از فرزندان شما کی ظهور خواهد کرد؟ پیامبر پاسخ داد:

مثله مثل الساعة التى لا يجليها لوقتها إلا هو ثقلت فى السهاوات و الأرض لا يأتيكم إلا بغتة ؟ أ مشل أن همانند مثل قيامت است كه هيچكس جز خداوند (نمى تواند) وقت أن را أشكار سازد، قيام قيامت حتى در أسمانها و زمين سنگين (و پراهميت) است و جز به طور ناگهانى به سراغ شما نمى آيد. (1

دوم. عدهای دیگر بر اساس ادله و شواهدی معتقدند حضرت از زمان ظهور خویش آگاه است و این مسئله از جمله علوم غیبی آن حضرت به شهار می رود. دلایلی که این گروه اقامه می کنند در واقع همان دلایل و مبانی فلسفی است که در بخش دوم این مقاله به آن پرداخته شد. بر اساس آنچه در آن جا بیان شد، امام که صاحب نفس قدسی و مقام ولايت كليه الهي است، به علت قوت نفس و صفاي باطن، جهانی عقلی است که همه موجودات عقلی و معانی در درون او موجودند. بنابراین، اگر بخواهد از غیب خبر دهد، درون خویش را میبیند و خبر از غیب عالم میدهد؛ زیرا آن بزرگوار در مرتبهای از وجــود قرار دارد که ذات و جوهــر پاکش عین علوم و حقایق شده و حقایق مکشوفاً و محصلاً در او محقق است. در نتیجه، هـ ر آن چه در عالم عقل به وجود عقلی موجود است، در نفس قدسی ایشان نیز به وجود عقلی موجود است. بر این اساس، همه حوادث و وقایع عالم هستی نزد امام حاضر بود و او از همه آنها باخبر است و چیزی از حقایق جهان بر او پوشیده نمی ماند (جز مقام ذات لایتناهی غیبیه حضرت حق)، یکی از وقایع حتمی و قطعی در عالم هستی، ظهور حضرت ولی عصر است که با توجه به مبانی گفته شده، حضرت از زمان وقوع آن باخبر است.

این گروه در توجیه روایتهایی که علم به زمان ظهور و تعیین وقت آن را ویژه خداوند میداند، بر این باورند: این گونه روایتها به علت وجود مصالح و حکمتهایی در نزد ائمه صادر شده که به برخی از آنها در خود روایت اشاره شده است؛ روایتهایی همچون جلوگیری از تعیین وقت نااهلان و سودجویان و گمراه

شدن مردم بر اساس آن. افزون بر این، روایتهای دیگری وجود دارد که آشکارا ائمه را از آنچه رخ میدهد تا روز قیامت باخبر میداند،<sup>۹۲</sup> پس علم آنها مورد یاد شـده را دربر می گیرد.

علامه محمدحسین مظفر از جمله افرادی به شمار می رود که معتقد است دایره آگاهی امام شامل تمام موضوعهای خارجی جزئی و وقایع عالم است. حتی اطلاع بر زمان رستاخیز و اجلها، مرگها و دیگر مواردی که به ظاهر اختصاص به خداوند دارد، در حوزه علم امام جای می گیرد؛ آو زیرا روایات ویژهای با صراحت بیان می کند که خداوند ائمه را بر اموری از این قبیل نیز آگاه کرده آو بعضی از آیههای کریمه قرآن نیز بر این مطلب دلالت دارد. ۴۰ بنابراین، ما با توجه به این آیهها و احادیث از ظاهر آن دسته از آیات و روایات دلالت کننده بر اختصاص این علوم به خداوند ، دست برمی داریم و یا آنها را بر علم ذاتی حمل می کنیم، نه بر علم عرضی. بدین معنا که علم ذاتی به این امور، اختصاص به خداوند دارد، ولی علم ائمه دانشی است عرضی و موهبتی که خداوند به آنها بخشیده است. ۴۰

علامه طباطبایی نیز درباره روایاتی که بیان گر اطلاع نداشتن ائمه از برخی امور است، نظری خاص دارد. به عقیده ایشان، امام به دقایق جهان هستی، در هروضعی، به اذن خدا آگاه است؛ علومی در دایره حس و خارج از آن، مانند موجودات آسمانی و حوادث گذشته و وقایع آینده. سپس برای اثبات چنین علمی دو راه ارائه می کند:

یکم. راه نقل: روایات متواترهای است که در جوامع حدیث شیعه مانند کتاب کافی و بصائر و کتب صدوق و کتاب بحارالانوار و غیرآنها ضبط شده است. این روایات که به حدوحصر نمیآید، نشان میدهد که امام از راه موهبت الهی نه از راه اکتساب، به همه چیز آگاه و است و هرچه را بخواهد به اذن خدا میداند.

دوم. از راه عقل، براهینی است که با آنها امام به حسب مقام نورانیت خود، کامل ترین انسان عهد خود و مظهر تام اسماء و صفات خدایی و بالفعل به همه چیز عالم و به هر واقعه شخصی آشناست و به حسب وجود عنصری خود به هر سوی توجه کند، حقایق برای وی روشن می شود. ۹۷



درباره آگاهی حضرت فهور خویش دو نظریه طهور خویش دو نظریه مطرح است: که آگاهی از زمان ظهور، که آگاهی از زمان ظهور، خداوند است که احدی از زمان ظهور، به احادیث این منظور به احادیث متعددی استناد می کنند. این منظور به احادیث اساس ادله و شواهد دوم) عدمای دیگر بر اساس ادله و شواهد عقلی و نقلی معتقدند خصرت ولی عصر از خهور خویش آگاه

براي مصلحتي نخواهد بداند و قضيه به حسب مقام عنصری مجهول باشد. ۹۹

به هرحال به نظر می رسد، این مسئله نیز هم چون دیگر حقاید و وقایع عالم هستی، از جمله اموری است که از نظر منزلت و عظمت وجودی امام، منعی برای اطلاع امام از آن وجود ندارد، مگر آن که به جهت امر ثانوی مانعی باشد و این امر جزو علوم مکنون و مخزون الهی به شمار آید که به ناآگاهی امام از آن بی انجامد. در غیر این صورت، دلیلی برای بی اطلاعی امام از آن وجود ندارد. حتی تمام عواملی که برای علت مخفی امام از آن وجود ندارد. حتی تمام عواملی که برای علت مخفی بدودن زمان ظهور در کتابهای گوناگون بیان شده، درباره دیگر انسان هاست و هیچ یک درباره حضرت ولی عصر که علی هم چون: احیای روحیه امید و انتظار و آمادگی برای ظهور عللی هم چون: احیای روحیه امید و انتظار و آمادگی برای ظهور نامیدی در صورت اطلاع از بعید بودن زمان ظهور، جلوگیری از قساون قلبها و یأس و فتنه دشمنان و ایجاد زمینه براندازی قیام آن حضرت در صورت معین بودن زمان ظهور.

هیچیک از علل و عوامل یاد شده، با علم حضرت ولی عصر به زمان ظهور خویش منافات ندارد، ولی در هر صورت باید اعتراف کرد که این مسئله نیز همچون فلسفه غیبت آن حضرت، سرّی از اسرار الهی و غیبی از غیبهای خداوند است که حکمتش پس از ظهور مشخص می شود. بنابراین، ما نیز به فرموده حضرت ولی عصر درهای پرسش در این زمینه را می بندیم که یا آُیُّهَا الَّذِینَ آمَنُواْ لاَ تَسْأُلُواْ عَنْ أَشْیاء اِن تُبْدَ لَکُمْ تَسُؤُکُمْ ؟ " (ای کسانی که ایمان آورده اید پرسش نکنید از چیزهایی که اگر برای شما ظاهر گردد، شما را متأثر سازد».

## پینوشتها

- \*. کارشناسی ارشد فلسفه و پژوهشگر مهدوی
- ۱. نک: محمد بن منظور، لسان العرب، ج۱۰ ص۱۵۲، چاپ اول: انتشارات دار احیاء التراث العربی، بیروت ۱۴۰۸ قصری؛ راغب اصفهانی، مفردات الفاظ القرآن، ص۱۵۸۰ چاپ اول: انتشارات دارالقلم، دمشق ۱۴۱۶ قمری؛ حسن مصطفوی، التحقیق، ج۱ ص۲۰۶، انتشارات وزارة الثقافة و الارشاد الاسلامی، تهران ۱۳۶۸ شمسی.
- نک: / سنفار، ج۳، مرحله ۱۰، فصل ۱، ص۲۲۲؛ محمدحسین طباطبایی، نهایة الحکمة، تصحیح و تعلیق عباس علی زارعی سبزواری، مرحله ۱۱، فصل ۱، ص۲۹۳، چاپ هفدهم: انتشارات مؤسسة النشر الاسلامی، قم ۱۹۲۴ قمری؛ محمد خوانساری، منطق صوری، ج۱، ص۳.
  - ٣ . نهاية الحكمة، ص٢٩٣.
  - ۴ . *الالهيات من كتاب الشفاء*، تحقيق ابراهيم مدكور، مقاله ٣، فصل ٨، ص١٣٠، بىنا، بىجا، بىتا.
- ۵. الحكمة المتعاليه في الأسفار، ج٣، مرحله ١٠، فصل ١٢، ص٢٧٩، چاپ اول: انتشارات دار احياء التراث العربي، بيروت، بي تا.
  - ۶ . نهاية الحكمة، ص٢٩٣.
  - ۷ ./لأسفار، ج٤، موقف سوم، فصل ١٢، ص٢٢٥.
- ۸ . نک، الا سفار ، ج۶ ص۱۱۷ ـ ۱۱۸؛ محمدحسین طباطبایی، تفسیر المیزان ، ج۱۳ ، ص۱۰۷ ـ ۱۰۸ ، چاپ اول:

- انتشارات مؤسسة الاعلمي للمطبوعات، بيروت ١٤١٧قمري.
- ب نك: لسان العرب، ج١٠، ص١٥١؛ مفردات الفاظ القرآن، ص٣٣٤؛
   محمد مرتضى الزبيدى، تاج العروس، ج١، ص٣١٤؛ ابن زكريا، مقاييس
   اللغة، ج١، ص٣٠٤؛ التحقيق، ج٧، ص٢٨٩.
- ۱۰ . در واقع کاربرد «غیب» در معنای مورد اشاره، از قبیل استعمال مصدر به معنای اسم فاعل است. لذا غیب به معنای ناپیدا و نهان از حواس ظاهری یا حواس باطنی و درک و فهم انسانی میباشد. (مفردات الفاظ القرآن، ص ۳۶۶)
- ١١ . نـک: «الغيب ما غاب عن العيـون و إن كان محصلاً في القلوب.» ( ١٥٠ لسان العرب، ج١٠٠ ص١٥١)
- ۱۲ . نـک: محمدتقی جعفری، ترجمه و تفسیر نهج البلاغه، ج۸، ص۵۳، چاپ چهارم: انتشارات دفتر نشر فرهنگ اسلامی، تهران ۱۳۷۴شمسی.
  - ١٣ . التحقيق، ج٣، ص١٩١؛ مفردات الفاظ القرآن، ص٢٨٧.
- ۱۴ . ابن سیناه / لا شارات و التنبیهات، ج۲، نمط۳، ص۳۰۸، چاپ اول: انتشارات البلاغه، قم ۱۳۸۳ شمسی. (شرح نصیرالدین طوسی)
  - ۱۵ . الأسفار، ج٣، خاتمه، ص٣٩۶.
- ۱۶ . برای آگاهی درباره هریک از اقسام قوای مدر که انسان نک: الا شارات و التنبیهات، ج۲، نمط ۳، ص ۳۳۱-۳۵۰: الا سفار، ج۸، باب ۳، فصل ۸، ص ۱۱۶.
- ۱۷ . نفس در این مرحله، علوم را از عقل دیگری که بیرون از نفس آدمی است و «عقل فعال» نامیده می شـود، کسـب می کند. به یاری عقل فعال، نفس آدمی مراتب چهارگانه فوق را می تواند بپیماید و به مرحله کمال دسـت یابد. البته با وجود آن که صدرالمتألهین دخالت عقل فعال را در سـیر معنوی ـ تکاملی نفس و عقل انسـانی می پذیرد، محرک طبیعی و مـادی این حرکت نفس را در خود مـاده و همان جوهر و نهاد ماده می داند و قائل اسـت حرکت جوهری نفس از عقل هیولانی با رسـیدن به عقل مستفاد پایان نمی پذیرد. (نک: الاسفار، ج۷، سفر ۳، موقف ۸، ص۱۹۵)
- ۱۸ . نک: الاشارات و التنبیهات، ج۲، نمط ۳، ص۳۶۷: الاسفار، ج۳، مرحله
   ۱۰ فصل ۹، ص۳۶۵.
  - ١٩. الأشارات و التنبيهات، ج٣، نمط١٠، ص٩٩٨ـ٢١٢.
    - ۲۰ . همان، نمط ۱۰، فصل ۸، ص۳۹۹.
- ٢١. «القياس الدال على امكان طلاع الإنسان على الغيب حالتي نومه و يقظته مبني على مقدمتين: إحديهم أنّ الصور الجزئيات الكاشفة مرتسمة في المبادي العالية قبل كونها و الثانية أنّ النفس الإنسانية ان ترتسم بما هو مرتسم فيها.» (ممان، فصل ٩، ص٠٩)
- ۲۲ . عنایت، عبارت است از «احاطه علم واجبالوجود به همه موجودها و علم او به این که واجب است موجودها چگونه باشند تا بر نیکوترین نظام موجود شوند و علم او به این که صدور این نظام از او و از احاطهاش به آن واجب است.» (همان، نمط ۷، فصل ۲۲، ص ۳۱۸)
- ۲۳ . قضای ربانی الهی، همان علم ذاتی خداوند است به تمام موجودها، منتها علم ذاتی خداوند نسبت به موجودها و مخلوقها، عین ذات نیست بلکه زاید بر ذات است. (همان، فصل ۲۱، ص۳۱۸)
  - ۲۴ . نک: تعلیقه قطب الدین رازی، ج۳، ص۲۱۸.

- ۲۵ . خواجه نصیرالدین طوسی، شرح الأشارات، ج۲، ص۷۷، انتشارات مکتبه ایدالله المرعشی النجفی، قم ۱۴۰۴قمری.
- ۲۶ . البته صدرالمتألهین از قول مشهور فاصله گرفته و قضا را به معنای علم ذاتی خداوند دانسته است. (نک: /لاسفار، ج۶ موقف ۳، ص۲۴۸)
  - ۲۷ . نك: نهاية الحكمة، مرحله ۱۲، فصل ۱۲، ص۳۵۷.
    - ۲۸ . نک: همان، نمط ۱۰، فصل ۹، ص۴۰۰.
      - ۲۹ . نک: همان، فصل ۱۰، ص۴۰۱.
- ۳۰ . نک: احمد بهشـــتی، تجرید، ص ۱۴۱، چاپ اول: انتشارات بوستان کتاب، قم ۱۳۸۵ شمسی.
  - ٣١ . الأشارات و التنبيهات، ج٣، نمط٧، فصل٩، ص٢٩۴.
- ۳۲ . فرفوریوس، فیلسوف معروف نوافلاطونی و شاگرد فلوطین بود و ذکاوتی تام در فلسفه داشت و در فهم سخنان ارسطو بر دیگران برتر بود. از نوشتههای او کتاب ایساغوجی و مدخل بر قیاسات حملیه است که توسط ابوعثمان دمشقی به عربی ترجمه شده است. (نک: محمد معین، فرهنگ فارسی، ج۶ ص۱۳۴۲) ابنسینا معتقد است پرچمدار نظریه اتحاد عاقل و معقول، فرفوریوس بوده است. (نک: الاشارات و التنبیهات، ج۳، نمط۷، فصل ۱۰، ص۲۹۵)
- ۳۳ . نک: همان، ج۳، نمط۷، فصل ۹، ص۲۹۴. شیخالرئیس عنوان این فصل را «وهم و تنبیه» گزارده است.
- ۳۴ . مقصود از نمادهای عقلی مدرکهای بالذاتی است که از مدرکهای بالعرض به طور یقین حکایت میکنند. (*نجریاد*، ص۱۹۰
  - ٣٥ . الأشارات و التنبيهات، ج٣، نمط٧، فصل ١٢، ص٢٩٨.
    - ۳۶ . نک: *تجریاد*، ص۱۹۱.
- ۳۷ . نک: یحیی یثربی، فلسفه امامت با دو رويکرد فلسفي و عرفاني، ص ۱۷۸ های اول: انتشارات پژوهشگاه فرهنگ و اندیشه اسلامی، تهران ۱۳۸۳ شمسی.
  - ۳۸ . نک: /لا سفار ، ج۳، مرحله ۱۰، فصل ۱۸، ص۲۵۹.
  - ٣٩ . الأشارات و التنبيهات، ج٣، نمط ١٠، فصل ٢٢، ص٩١٣.
    - ۴۰ . نک: همان، فصل ۱۰، ص۴۰۱.
    - ۴۱ . نک: *همان*، فصل ۱۷، ص۴۰۷.
    - ۴۲ . نک: *همان*، فصل ۱۸، ص۴۰۸.
- ۴۳ . نک: همان، فصل ۱۹، ص۴۰۸ و نمط ۳، فصل ۱۲، ص۳۵۹:/لالهیات، ج۱، ص۳۶۱.
- ۴۴ . نک: *الأ سفار* ، ج ۱ ، مرحله ۱ ، فصل ۴ ، ص ۴۹\_۶۶ و ج  $^3$  موقف ۱ ، فصل ۱ ، ص ۲۳ .
  - ۴۵ . نک: *همان*، ج<sup>ع</sup>، موقف ۱، فصل ۷، ص۹۲.
  - ۴۶ . نك: نهاية الحكمة، مرحله ١، فصل ٢، ص١٩.
- ۴۷ . چنان که صدرالمتألهین و پیروانش معتقدند. البته صدرالمتألهین به این نکته تصریح می کند که دیدگاهش در وحدت ذاتی و حقیقی وجود و موجود، عیناً دیدگاه عرفای اهل کشف و یقین است و تنها در مقام تعلیم و تعلم، این موضوع را به صورت «مراتب وجود» عنوان می کند.
  - ۴۸ . چنان که عارفان می گویند و به آن اذعان دارند.
    - ۴۹ . نك: *نهاية الحكمة*، ص٢۶.
- ۵۰ . البتـه گاهی این چهار مرحله به صورتهای دیگری نیز بیان گردیده اسـت.

- برای مثال فارابی عقل هیولانی را تقریباً همان عقل بالملکه دانسته یا اسکندر افرودیسی عقل سوم را عقل فعال نامیده است. (نک: /لا سفار، ج۳، مرحله ۱۰، طرف ۱، فصل ۲۵، ص۳۳۶–۳۸۴)
  - ۵۱ . برای توضیح بیشتر در این زمینه نک: *الا سفار ،* ج۴، فن۴، ص۲۲۳ و ج۸ سفر۴، باب ۶ ص۲۷۵.
    - ۵۲ . نک: /لا سفار ، ج۷، فصل ۸، ص۲۵۶\_۲۶۴.
- ۵۳ . حسـن حسـنزاده آملی، *اتحاد عاقل به معقول*، ص۱۷۰ (با تلخیص)، چاپ اول: انتشارات حکمت، بیجا، ۱۳۰۴هری.
  - ۵۴ . نک: /لاسفار، ج۳، مرحله ۱۰، طرف ۱، فصل ۹، ص۲۶۵ و فصل ۱۸، ص۳۰۱.
- ۵۵ . ابن سینا، مسئله قوس نزولی و صعودی را در هر سه اثر مهم فلسفی خود، بدون تحلیل و استدلال مطرح کرده و گذشته است. (نک: *الا شارات، ج۳،* نمط ۷، ص ۲۶۳)
- ۵۶ . بـرای آگاهی بیشــتر نک: *الأســفار*، ج۳، مرحله ۱۰، طــرف ۱، فصــل ۸، ص۲۵۶ ـ ۲۶۰ و ج۷، فصل ۱۷، ص ۱۶۰ . ص ۱۶۰.
  - ۵۷ . نک: فلسفه امامت با دو روي کرد فلسفی و عرفانی، ص۱۹۷.
- ۵۸ . نک: صدرالدین شیرازی، *الشواهد الربوبیة فی المناهج السلوکیة*، مشهد ۵، شاهد ۱، ص۴۱۵، چاپ سوم: انتشارات بوستان کتاب، قم ۱۳۸۲شمسی.
  - ۵۹ . نک: /لأسفار، ج٤، موقف ٣، فصل ١٣، ص٢٤٩.
    - ۶۰ . نک: *همان*، ص۲۵۰.
  - ۶۱ . نک: همان، ج۳، مرحله ۱۰، طرف ۱، فصل ۱۵، ص۲۹۰.
- ۶۲ . نک: صدرالدین شیرازی، *المباداً و المعاد*، ص ۵۹۱، چاپ سوم: انتشارات دفتر تبلیغات اسلامی حوزه علمیه قم، ۱۳۸۰شمسی.
  - ۶۳ . نک: همان، فن ۲، مقاله ۴، فصل ۲۳، ص۵۹۱ ـ ۶۰۰
  - ۶۴ . نک: /لأسفار ، ج٣، مرحله ١٠ طرف ١، فصل ۵، ص٢٣٧.
  - ۶۵ . نک: همان، فصل ۱۸، ص ۳۰۱ و ج۱، مرحله ۱، فصل ۱، ص ۲۶۲.
    - ۶۶ . نک: *همان* ، ج۷، موقف ۸*، ص*۱۴۸.
    - ۶۷ . نک: همان، ج۳، مرحله ۱۰، طرف ۱، فصل ۹، ص۲۶۵.
- ۶۸ . نـک: همـان، فصـل ۱۹، ص۳۰۲ ـ ۳۰۴ و فصل ۲۴، ص۴۱۸ ـ ۴۲۱: شــواهاد الربوبيــة في المناهج السلوكية، مشهد ۵، اشراق۲، ص۴۰۹.
- ۶۹ . «... این چراغ با روغنی افروخته می شـود... (و آن چنان صاف و خالص اسـت) که نزدیک است بدون تماس با آتش شعلهور شود... .» (سوره نور، آیه ۳۵)
  - ٧٠ . الأسفار، ج٣، مرحله ١٠، طرف ١، فصل ١٩، ص٣٠٣.
  - ٧١ . الشواهد الربوبية في المناهج السلوكية، ص٩٠٠.
    - ۷۲ . همان، اشراق ۷، ص۴۱۴.
    - ۷۳ . نک: /لأسفار، ج٨، باب ٧، فصل ٣، ص٣٤٢\_٣٤٣.
  - ۷۴ . بحارالانوار، ج۵۳ ، ص۱۷۴ ، روایت هفتم و توقیع امام زمان به شیخ مفید.
    - ٧٥ . الميزان في تفسير القرآن، ج١٢، ص٣٠۶.
- ٧۶ . وَمَا أَمْرُنَا إِلا وَاحِـدَةُ كَلَمْحٍ بِالْبَصَرِ ؛ «و فرمان ما يک امر بيش نيست، همچون يک چشـم بر هم زدن.»
  - ۷۷ . نک: *همان*، ج۱، ص۲۶۷ و ج۱۷، ص۱۱۵.
    - ۷۸ . همان، ج۱، ص۲۶۸.
- ٧٩ . دو ديدگاه درباره كيفيت علم غيب امام مطرح است: برخى قائلند دانش غيبى امام وابسته به مشيت و اراده اوست. (نك: محمدرضا مظفر، عقائله الا مامية، ص٩٥؛ حسن لواسانى، نورالا فهام، ج٢، ص٩٠٤) اما عدهاى ديگر معتقدند علم امام هميشه نزد او حاضر است. (نك: محمدحسين مظفر، علم الا مام، ترجمه على شيروانى، ص٥، چاپ اول: انتشارات دارالفكر، قم ١٣٨٨شمسى؛ حسين نجفى لارى، المعارف السلمانية في كيفية علم الا مام و كميته، ص٣)



۸۰ . درباره كميت علم غيب امام دو ديدگاه عمده وجود دارد: برخى قاتلند امام از همه حوادث و امور مربوط به گذشته، حال و آينده آگاه است و چيزى از روىدادهاى جهان از او پوشيده نيست. (نک: علم الامام، ص۵؛ المعارف السلمانية في كيفية علم الامام و كميته، ص٣؛ محمدحسين طباطبايى، رسالة في علم النبي و الامام بالغيب، ص٢) اما در مقابل عدهاى ديگر چنين گسترهاى را براى دانش غيبى امام نپذيرفته و آن را محدودتر مىدانند. (نک: شيخ مفيد، المسائل العكبرية، ص٣٤؛ سيد مرتضى، الشافي في الامامة، ج٢٠ مو٣٢)

۸۱ . محمدحسین طباطبایی، «بحثی کوتاًه درباره علم امام »، مجله نور علم، ش۱، مسلسل ۴۹، ۱۳۷۱، س۲۱.

۸۲ . نک: *اصول کافی*، ج۱، ص۳۳۴.

۸۳ . حضرت امير مؤمنان درباره توانايي به هلاكت رساندن معاويه و چشم پوشي از آن مي كردم. مي فرمايد: «اگر در به هلاكت رساندن او به من اجازه داده مي شد، تأخير نمي كردم. اما خداوند متعال خلق خويش را به هرچه بخواهد امتحان مي كند.» (سيدهاشم بحراني، ينابيع المعاجز، ص ۳۴، انتشارات دارالكتب العلمية، قم، بي تا.

۸۴ . نهج البلاغه، خطبه ۱۷۵، ص۱۸۱.

۸۵ . *اصول کافی*، ج۱، ص۲۶۴، روایت یکم.

۹۸ . شیخ صدوق، کمال الله ین و تمام النعمة، ج۲، باب ۴۵، ص ۲۳۶، روایت چهارم؛ شیخ طوسی، الغیبة، ص ۴۲۵؛ روایت ۴۱: اصول کافی، ج۱، ص ۳۶۸، روایت دوم.

۸۷ . *اصول کافي*، ج۱، ص۱۶۸، روایت سوم؛ *بحارالانوار*، ج۵۲، ص۱۱۷، روایت ۴۴.

۸۸ . بحار الأنوار، ج۵۲، ص۱۸۵، روايت نهم.

٨٩ . نک: كمال الدين، ج٢؛ شيخ طوسى، الغيبة؛ اصول كافي، ج١؛ بحار الانوار،
 ج٢٦ و ٣٦٥ نعمانى، الغيبة، باب ١٠٤.

۹۰ . كمال الدين، ج٢، باب ٣٥، ص٤٣، روايت ششم.

۹۱ . اشاره است به آیه ۱۸۷ سوره مبارکه اعراف.

۹۲ . نـک: logo U کافي، ج۱، ص ۴۴، روایت یکـم؛ بحار l نوار، ج۱۷، ص ۱۴۴، روایت ۲۳ و ج ۲۶، ص ۲۷ و ج ۴۹، ص ۳۰، روایت دوم.

٩٣ . اشاره به آيه آخر سوره مباركه لقمان.

۹۴ . نک: حسـن صفار قمی، بصائر اللـرجات، ص۱۲۷ و ۲۰۱: ينابيع المعاجز، ص ۲۲: ص ۲۲: اصلح المعاجز، ص ۲۲: الله على المعاجز، ص ۲۲: الله على ۱۱۰ المعاجز، ص ۲۶: الله على المعاجز، ص ۲۶: الله على المعاجز، ص ۲۶: الله على المعاجز، ص

۹۵ . نک: سوره جن، آیه ۲۶ و ۲۷.

9۶ . نك: علم الأمام، ص78\_٣٧.

۹۷ . نک: «بحثی کوتاه درباره علم امام »، ص۲۰\_۲۱.

۹۸ . براساس روایات وارده از معصومین و همچنین اصول و مبانی فلسفی. (نک: بحار *الانوار،* ج۱۵، ص۱۶/*لهیات شفا*، مقاله ۹۸ فصل ۲، می ۱۴۳ *الاسفار،* ج۲، فصل ۲، می ۱۴۳ *الاسفار،* ج۲، می ۴۶)

۹۹ . نک: «بحثی کوتاه درباره علم امام »، ص۳۲ ـ ۴۲.

۱۰۰ . سوره مائده، أیه ۱۰۱.



چکیده

امام موسی کاظم که به شهادت رسید، برخی ایشان را همان مهدی موعود خواندند. آنگاه فرقه واقفیه به وجود آمد و حوزه علمیه کوفه دچار پریشانی گردید. افزون بر این، مهاجرت امام رضا به ایران و رونق یافتن حوزه علمیه قم با حضور شاگردان بزرگ امام رضا نیز از فروغ حوزه کوفه کاست.

حوزه علمیه بغداد در دوره غیبت صغری و سپس در آغازین دهههای غیبت کبری به قطب علمی شیعه بدل شد. حوزه بغداد، به دلیل حضور نایبان خاص امام مهدی و مهاجرت علمای قم و کوفه و اکثر مناطق به این شهر و حضور دولت نیرومند آل بویه رونق گرفت. عالمان بزرگی در این حوزه ظهور کردند که بیشتر آنان به دلیل همزمانی با غیبت صغری و آغاز غیبت کبری امام مهدی اثر خاصی در این زمینه دارند. این مقاله با معرفی حوزه علمیه بغداد و علمای بزرگ آن، فهرستی کوتاه همراه با توضیحات لازم درباره نوشتههای ایشان در زمینه مهدویت، ارائه می دهد.

واژگان کلیدی

حوزه بغداد، شیخ مفید، شیخ طوسی، مهدویت، غیبت، اَل بویه، نایبان خاص.

#### مقدمه

منصور دوانقی که در سال ۱۳۶ قمری (چهار سال بعد از سقوط حکومت بنی امیه ۲) به مقام خلافت رسید، خوب می دانست که دمشق پایتخت سینتی امویان و کوفه مرکز ثقل شیعیان، برای آن که پایتخت حکومت تازه تأسیس عباسیان باشید، گزینه مناسبی نیست. به همین دلیل منطقه جدیدی را در بین النهرین (جایی که رود دجله و فرات به هم نزدیک می شوند) انتخاب کرد و شهر بغداد را در اواسط قرن دوم هجری، بنیان نهاد. بغداد از همان ابتدای ساخته شدنش، پایتخت ممالک اسلامی شد و مزیتهای بسیاری برای جذب دانش مندان و طالبان علم داشت. با وجود این، شهرهای کوفه و بصره که سال ها جزو مراکز علمی بزرگ عالم اسلام بودند، مانع تشکیل حوزه بزرگ در این شهر به حساب می آمدند. بعد از انتقال مرکز حکومت اسلامی در زمان حضرت علی از مدینه به کوفه، بزرگ ترین حوزه علمیه جهان اسلام در این شهر به وجود آمده بود و شهر بصره نیز که خاستگاه مکتب کلامی معتزله بود، در زمینه علوم حدیث، کلام، تفسیر، ادبیات و شدن این شهر به مرکز علمی و تأسیس حوزه علمیه در آن، به دلیل وجود بصره و کوفه، شدن این شهر به مرکز علمی و تأسیس حوزه علمیه در آن، به دلیل وجود بصره و کوفه، سالیان درازی به تعویق افتاد.

تعیین تاریخ دقیق برای تأسیس حوزه علمیه بغداد، دشوار است؛ زیرا با آن که این شهر بعد از یافتن عنوان پایتختی ممالک اسلامی، محل رفتواَمد و حضور دانش مندان اسلامی بود، هنوز محور مدارس علمیه به حساب نمی آمد و تنها می توان اواخر قرن دوم و اوایل قرن سوم را سالهای آغازین حوزه علمیه بغداد به شمار آورد. از این تاریخ به بعد اکثر دانش مندان بزرگ فرقههای اسلامی، کم کم در این شهر گرد آمدند و مدارس بزرگ را به وجود آوردند.

زندانی شدن امام کاظم در بغداد  $^{\dagger}$  و حضور امام جواد در این شهر  $^{6}$ ، از یک سو و پیدایش فرقه واقفیه در حوزه علمیه کوفه که موجب روگردانی شیعیان از این حوزه شده بود، از سوی دیگر، از عوامل مهم اقبال شیعیان به بغداد و تأسیس حوزه علمیه این شهر بود. بنابراین می توان گفت: حضور اندیش مندان و طالبان شیعی در بغداد از اوائل قرن سوم شدت یافت و در اوائل قرن چهارم با به قدرت رسیدن دولت آل بویه و مهاجرت علمای بزرگ حوزه علمیه قم چون ابن قولویه، ثقة الاسلام کلینی و مسافرت بزرگانی چون شیخ صدوق و پدر گرامی اش بر رونق آن افزود.

در این مقاله سعی می شود به تألیفاتی که در باب مهدویت، از آغاز رونق حوزه بغداد تا پراکندگی عالمان در پی هجوم سلجوقیان نوشته شدهاند، اشاره شود.

این دوره را که حدود دویست سال طول کشید، به چندین عصر می توان تقسیم کرد که هر کدام ویژگیهای خاص خود را دارند:





#### الف) عصر نواب اربعه

و امام حسـن بعد از سکونت اجباری امام هادی عسکری در شهر سامراء و محافظت از آنان، شبکه و کالت که از دوره امام صادق و امام کاظم سرچشمه می گرفت، گســترش یافت، به گونهای که رســیدگی به امور شیعیان بیشتر از طریق این شبکه صورت میپذیرفت. طبیعی بود که شرایط اقتصادی و سیاسی باعث شود تا شهر بغداد مرکز ثقل سازمان وكالت باشـد. بعد از شهادت امام حسـن عسكري ۲۶۰ قمری، عثمان بن سعید عمری که پیش از آن از وکلای امامان بود، نایب خاص امام مهدی گشت و بدین طریق سازمان وكالت به هدايت اولين نايب خاص تثبيت و به حيات خود ادامه داد. بعد از وی محمد بن عثمان بن سعید عمری، بنابر قولی از سـال ۲۸۰ قمری $^{2}$  تا سال ۳۰۴ یا ۳۰۵ قمری عهدهدار منصب نیابت خاص بود و چون وی درگذشت، حسین بن روح نوبختی، از تاریخ وفات وی تا سال ۳۲۶ قمری نایب خاص به شـمار می آمد و چهارمین نایب خاص کـه آخرین نایب نیز بود، على بن محمد سمرى نام داشت. بعد از وفات وى در سال ٣٢٩ قمری، ۷ غیبت صغری به پایان آمد و با آغاز غیبت کبری هم نیابت خاص و هم سازمان و کالت از میان برداشته شد. نکته مهم در این موضوع تأثیر بسـیار سـازمان و کالت و به خصوص نایبان خاص در شکوفایی حوزه علمیه بغداد است که حتی حوزه پررونق قم را تابع خود ساخت.

در دوره نواب خاص، علاوه بر اهل سنت که مخالفان سنتی امامت بودند و واقفیه که بر موعود بودن امام کاظم ، اصرار داشتند، گروه سومی نیز با شیعه اثناعشر مخالفت کردند. این گروه که مدعیان نیابت و سفارت بودند، منکر امامان معصوم نبودند، بلکه خود را نایب و سفیر امام دوازدهم، معرفی می کردند و عدهای از شیعیان را فریب می دادند و گهراه می کردند د. از معروف ترین آنها می توان به حسین ابومحمد می شریعی، محمد بن نصیر نمیری، احمد بن هلال کرخی، محمد بن با بین بلال بلالی، محمد بن احمد بن عثمان معروف به بغدادی و اسحاق احمر اشاره کرد.

ظهور این مدعیان باعث شـد که از ناحیه مقدسـه، توقیعاتی صادر شود که بعدها در کتابهایی به همین نام یا عناوین دیگر،

جمع آوری گردید و در موضوع مهدویت محور تألیفات تازهای گشت.

از دیگر امور مهم دوره نواب چهارگانه، ظهور دولتهای شیعی در ممالک مختلف اسلامی بود که مهمترین آنها دولت فاطمیون در شمال افریقاست. این دولت که با ادعای مهدویتِ مهدی فاطمی تأسیس شد، اولین دولت اسلامی است که با ادعای مهدویت توانست، خلافتی را مستقل از خلافت بنی عباس بنیان نهد.

دومین دولت مهم در کرانههای غربی و جنوبی خلیج فارس و شبه جزیره عربستان به وجود آمد که خود را قرمطی میخواندند و همانند فاطمیون مصر، از فرقه اساماعیلیه به شمار میآمدند با این فرق که ادعای مهدویت برای خود نداشتند.

وضعیت در عراق عرب و فلات ایران فرق داشت؛ چراکه در شمال عراق و شامات، حکومت اَل حمدان برپا بود و در جنوب اَن و فلات ایران، اَلبویه حکومت می کردند. این دو حکومت به همراه اِمارتهای کوچکی چون بنی برید، بنی شاهین، بنی مزید و ... شیعه اثناعشر بودند و در رونق حوزههای علمیه قم و ری و به خصوص بغداد، بسیار تلاش می کردند. این دو دولت، اولین شیعیان اثناعشر بودند که حکومت سیاسی گستردهای تشکیل داده بودند و در برگزاری شعایر مذهبی شیعه و حمایت از آنان در مقابل متعصبین اهل سنت، تلاش گستردهای می کردند. ا

در چنین اوضاع و احوالی، طبیعی است که پرداختن به اصل موضوع مهدویت و امام مهدی یکی از دغدغههای مهم عالمان شیعه و حتی اهل سنت باشد که روایات فراوانی از رسول خدا نقل کرده بودند. به همین دلیل بعد از آغاز غیبت صغری، در حوزه بغداد، تألیفات بسیاری پدید آمد که در این مقاله سعی می شود به بیشتر این آثار اشاره شود. هرچند تعیین تاریخ دقیق این آثار و ریزموضوع برخی از آنها، به دلیل نبود منابع، دشوار و حتی ناممکن است، از این رو سعی شده تا نام کتابها تا حد امکان به ترتیب سال وفات مؤلفان تنظیم گردد:

نجاشی وی را ضعیف شمرده ۱۰ و برخی نیز گفتهاند که او در بغداد ادعای نیابت امام مهدی را می کرده و در کتاب خود به نام / نغییه، دیدگاه غالیان را منعکس نموده است.

نهاوندي.

معصوم

٢. صاحب الزمان، تأليف ابوالعنبس متوفاي ٢٧٥ قمري.

وی از ندیمان متوکل و قاضی صمیره بود و به این دلیل به «صمیری» نیز مشهور است. ابن ندیم حدود چهل تألیف به وی نسبت می دهد که یکی از آنها کتاب *صاحب الزمان* است.۱۱

٣. جمع الا حاديث الواردة في المهدى، نوشته ابوبكر خيثمه (احمد بن زهير سنائي) متوفای ۲۷۹ قمری.۱۲

۴. الغيبة و الحيرة، اثر عبدالله بن جعفر حميري.

وی از اصحاب امام حسن عسکری است. این دانش مند شیعی از عالمان بزرگ حوزه علمیه قم در قرن سوم هجری بود که در سال ۲۹۱ قمری به عراق مهاجرت کرد و با استقبال گرم عالمان أن سامان روبهرو گشت. از تاریخ وفات وی اطلاع دقیقی نداریم، ولــي به احتمال قوی قبل از آغاز قرن چهارم وفات کرده اســت. از دیگر آثار وی در باب مهدویت می توان به دو تألیف اشاره کرد:

۵. قرب الاسناد الى صاحب الامر.

ع التوقيعات يا المسائل و التوقيعات.

شیخ طوسی در کتاب *فهر ست* خود بعد از توثیق وی مینویسد: عبدالله حمیری كتابهاي متعددي نوشته كه يكي از آنها *المسائل و التوقيعات* است. همچنين از ابن بطه نقل مي كند كه كتاب الفترة و الحيرة نيز از نوشته هاي حميري است و كتاب سوم وی در زمینه مهدویت *الغیبهٔ* است. بنابراین از دیدگاه شیخالطائفه، حمیری سه اثر در موضوع مهدويت نوشته است ۱۳ و ممكن است كه كتابهاي الغيبة و الحيرة و الفترة و الحيرة و الغيبة سه عنوان براي يك كتاب باشند، اما اگر هركدام از اين اسمها را عنوان کتابی بدانیم، تعداد تألیفات وی پنج عدد میشود.

٧. انساب الأئمة و مواليدهم الى صاحب الزمان، تأليف شريف ناصر كبير حسن بن على بن حسن بن على.

بود و مرحوم کلینی نیز از وی نقل قول کرده است. ۱۴ وی از احفاد امام سجاد ۸. الفتن و الملاحم، تأليف سليل بن احمد بن عيسى.

وی که سنی مسلک بوده، این کتاب را در سال ۳۰۷ قمری نوشته است. ۱۵ اصحاب تراجم وی را از شاگردان ابنجریر طبری، مؤلف *تاریخ طبری* دانستهاند.<sup>۱۶</sup>

٩. اخبار القائم، تأليف على بن محمد بن ابراهيم بن ابان رازي كليني.

وی معروف به علان و دایی ثقةالاسلام کلینی بود. ۱۷ نجاشی ضمن توثیق و ستایش او می نویسد: «علان به واسطه نواب خاص، از امام زمان اجازه خواست تا به حج مشـرف شود. از ناحیه مقدسـه توقیع آمد که امسال نرو، ولی وی حرکت کرد و در راه به دلیل حمله لشکریان قرامطه به کاروان حاجیان، کشته شد.»^۱

١٠. الغيبة و كشف الحيرة، تأليف محمد بن احمد بن عبدالله بن قضاعة بن صفوان.



وی معروف به صفوانی ۱۹ و از شاگردان مرحوم کلینی است و از شخصیت ممتازی در میان شیعیان برخوردار بوده است. او در مسئله امامت با قاضی شهر موصل مباهله کرد و همان دست قاضی که با آن مباهله کرده بود، فلج و کبود شد و فردایش نیز بر اثر آن مرد. این واقعه موجب ارتقای جایگاه و شخصیت صفوانی در میان فرمان روایان و شیعیان شد. ۲۰

۱۱. *الشفاء و الجلاء في الغيبة*، تأليف احمد بن على رازى خضيب ايادى.

وی از عالمان اوایل قرن چهارم بوده و متهم به غلو است. ۲۱. *الغیبة*، تألیف محمد بن علی بن ابی العزاقر شلمغانی، معروف به ابن ابی العزاقر. ۲۲

وی همچنین کتاب دیگری به نام فضائل العمریین دارد تخمری که درباره عثمان بن سعید عمری و محمد بن عثمان بن سعید عمری نوشته است. این شخص بعدها منحرف شد و به غلو دچار گشت. به همین دلیل ناحیه مقدسه او را مورد لعن قرار داد تو بعد از این که شیعیان وی را طرد کردند، الراضی بالله، خلیفه عباسی، حکم دست گیری او را صادر نمود و در سال ۳۲۳ قمری به قتل رسید. ۲۵

17. الأمامة و التبصرة من الحيرة، تأليف على بن حسين بن بابويه متوفاى ٣٢٩ قمرى.

وی پدر شیخ صدوق، <sup>۲۶</sup> از بزرگان حوزه علمیه قم بود که با حوزه بغداد و نواب خاص امام مهدی ارتباط گستردهای داشت. در دوره ایشان و فرزندش شیخ صدوق و همچنین ثقةالاسلام کلینی، حوزه قم استقلال خود را اندکی از دست داده و به دلیل حضور نایبان امام زمان در بغداد، تابع حوزه بغداد شده بود.

۱۴. *الغيبة و كشف الحيرة*، تأليف سلامه بن محمد بن السماعيل ارزني يا ازوني. ۲۷

وی ساکن بغداد بود و علی بن حسین بابویه از وی روایت نقل کرده و میتوان او را از مشایخ ابن بابویه به شامار آورد. کتابش را بعد از کتاب علی بن حسین بابویه ذکر کردیم؛ چون ده سال بعد از ابن بابویه، در سال ۳۳۹ قمری، در بغداد درگذشت ۲۸ و از لحاظ تاریخ وفات متأخر از ابن بابویه است.

۱۵. *الملاحم*، نوشته على بن حسن بن قاسم يشكرى خزاز

كوفي معروف به ابن طبال.

در مـورد تاریخ حیات وی این اندازه میدانیم که تلعکبرا، در سـال ۳۲۹ قمری، در کوفه از وی، حدیث شـنیده، ولی از تاریخ وفاتش اطلاعی نداریم.۲۹

١٤. الغيبة، تأليف ابوبكر بغدادي محمد بن قاسم.

وی با ابنهمام که در سال ۳۳۲ قمری وفات کرده، همعصر بوده است، ولی از تاریخ دقیق وفاتش خبر نداریم. ۳۰

۱۷. //ملاحــم، تأليف احمد بن جعفــر بن محمد معروف بن ابن المنادى.

مؤلف ساکن منطقه رصافه بغداد بوده است. تاریخ ولادت وی را سال ۲۵۶ یا ۲۵۷ قمری دانستهاند و در سال ۳۳۶ قمری نیز درگذشته و در مقبره خیزران، نزدیک محله رصافه بغداد، دفن شده است. این شخص از عالمان اهلسنت و مورد توثیق آنان بوده و کتاب خود را در سه بخش عمده «الفتن»، «الملاحم» و «الزیادات فی الفتن و الملاحم»، جمعآوری کرده و از امام مهدی ، حسنی، سفیانی، دجال، دابةالارض، یأجوج و مأجوج و دیگر علایم ظهور به تفصیل سخن گفته است. در بخش مربوط به امام مهدی ، احادیثی درباره نام آن حضرت، تعداد یاران و جنگهای ایشان با لشکر شام و… نقل کرده است. کتاب وی را انتشارات دارالسیره قم، در سال ۱۴۱۸ قمری چاپ کرده است.

۱۸. الغیبة و ذکر القائم، تألیف حسن بن محمد بن یحیی بن حسین معروف به ابن اخی طاهر. <sup>۳۱</sup> (متوفای ۳۵۸ قمری) نام وی در اکثر کتابهای رجالی ذکر شده، ولی برخی وی

۱۹. *الغیبة*، تألیف حسن بن علی بن عبدالله طبری معروف به مرعش.۳۳

را تضعیف کردهاند.۳۲

وی در سال ۳۵۶ قمری، به بغداد مهاجرت کرد و در سال ۳۵۸ قمری نیز وفات یافت. نجاشی که با یک واسطه از شاگردان اوست، وی را ستوده است.۳۹

۲۰. *الا شفية في معاني الغيبة*، دومين تأليف مرعش در باب مهدويت است.<sup>۳۵</sup>

۲۱. *الغيبة*، تأليف ابوعبدالله محمد بن ابراهيم بن جعفر كاتب نعماني، معروف به ابن ابيزينب.

ایسن کتاب هم بسه لحاظ ویژگیهای خاص خودش و هم به لحاظ شخصیت مؤلف، از جایگاه بلندی برخوردار است. نکته مهم در زندگی نعمانی، مسافرتهای متعدد او به مناطقی چون شیراز، طبریه، شام، حلب و... است. وی که در حوزه بغداد شاگرد و کاتب ثقةالاسلام کلینی بود، با مسافرت به مناطق مختلف از دست آوردهای سایر حوزههای علمی نیز برخوردار شد. همین امر باعث گشت تا کتاب وی دارای جامعیت ویژهای باشد. از استادان قمی او می توان به ابوالقاسم موسی بن محمد اشعری قمی، ثقةالاسلام کلینی اشاره کرد. هم چنین در طبریه از عبدالله بن عبدالملک بن سهل طبرانی و محمد بن عبدالله طبرانی، درس آموخته و در بغداد نیز شاگرد سلامة بن محمد بن اسماعیل ارزنی و محمد بن سهیل اسکافی بوده است. ۳۶

در معرفی کتاب الغیبة نعمانی می توان گفت، مؤلف در این کتاب ابتدا نصوصی را در اثبات امامت امام مهدی ذکر کرده، سپس احادیثی درباره این مطلب که زمین از حجت خالی نمی ماند، آورده است. بعد از آن روایاتی درباره غیبت امام مهدی ، صفات، سیره و فضائل آن حضرت و علایم ظهور و دیگر موارد مرتبط با آن امام را بیان می کند. وی در سال ۳۴۳ قمری، از تألیف این کتاب فراغت یافت. ۳۲

۲۲. كمال الدين و تمام النعمة؛ نوشته محمد بن على بن حسين بن بابويه قمى معروف به شيخ صدوق (متوفى ۳۸۱ قمرى). ۲۸

این کتاب نیز از نامی ترین کتابهای نوشته شده در باب مهدویت است. مؤلف که با دعای امام مهدی به دنیا آمده بود، درباره این کتاب مینویسد: «صاحب الزمان در خواب به من فرمود: چرا در باب غیبت کتابی تألیف نمی کنی تا اندوهت را زایل سازد. عرض کردم یابن رسول الله درباره غیبت پیش تر رسالههایی تألیف کردهام. فرمود: نه به آن طریق، اکنون تو را امر می کنم که درباره غیبت کتابی تألیف کنی و غیبت انبیا را در آن بازگویی...»

همان گونه که شیخ صدوق در مقدمه کتاب کمال الدین گفته، وی پیش از آن چهار رساله در زمینه مهدویت نوشته که به نام آنها اشاره می شود:

۲۳. *الغیبة*، نویسـنده *الذریعة* تنها به نام مؤلف این کتاب، یعنی شـیخ صدوق اشـاره کرده است. ۴۰

٢٤. رسالة في غيبة الحجة.

٢٥. رسالة ثانية في الغيبة.

٢٤. رسالة ثالثة في الغيبة. ٢٩

احتمال دارد کتاب الغیبة، یکی از سـه رسـاله اخیر باشد، هرچند احتمال مستقل بودن آن نیز هست.

٢٧. *اخبار الو كلاء الا ربعة*، تأليف احمد بن محمد بن عياش جوهري.<sup>٢٢</sup>

قبل از وی شـلمغانی نیز کتابی در مورد دو نایب اول و دوم امام مهدی نوشـته

نکته مهم در زندگی معانی، مسافرتهای متعدد او به مناطقی چون شیراز، طبریه، شام، در حوزه بغداد شاگرد و کاتب ثقةالاسلام کلینی بود، با مسافرت به مناطق مختلف از دست آوردهای سایر حوزههای علمی نیز برخوردار شد. همین امر باعث گشت تا کتاب وی باشد. دارای جامعیت ویژهای باشد.

ىەد

۲۸. مختصر ما نزل من القران في صاحب الزمان . اين اثر نيز تأليف احمد بن محمد بن عياش جوهرى است. ۲۹ ۲۹. اخبار ابي عمرو و ابي جعفر العمريين، تأليف ابونصر هبة الله بن احمد بن محمد كاتب معروف به ابن برنية.

مؤلف نوه دختری ابوجعفر محمد بن عثمان عمری، دومین نایب خاص امام زمان بود و چون در سال ۴۰۰ قمری و در روز عید غدیرخم، در حرم حضرت علی حاضر بوده، می توان نتیجه گرفت که تاریخ وفات وی بعد از ۴۰۰ قمری بوده است.

نام دیگر کتاب ابن برنیة ، احوال الا بواب الا ربعة یا اخبار الوکلاء و یا رسالة في ترجمة النواب ذکر شده است <sup>۴۵</sup> و تمیز بین این تألیف با رساله های عیاش جوهری و شلمغانی مشکل است. ۲۰. اخبار الوکلاء الا ربعة ، تألیف ابوالعباس احمد بن علی بن عباس بن نوح سیرافی.

وی ساکن بصره و از مشایخ نجاشی بوده و بعد از سال ۴۱۰ قمری، وفات یافته است.<sup>۴۶</sup>

#### ب) عصر شيخ مفيد

دوره شيخ مفيد از چند لحاظ اهميت دارد؛ زيرا وي از اولين عالمان بزرگ شیعه بود که بعد از به سر آمدن غیبت صغری و آغاز غیبت کبری، وظیف رهبری جامعه شیعه را بر عهده داشت. قبل از آغاز غیبت کبری، چه در زمان حضور امامان و چـه در دوره غیبت صغری، امامان و نایبان خاص ایشـان محل رجوع شیعیان بودند و عالمان شیعه وظیفه تصمیم گیری در امور دینی، اجتماعی و سیاسی را بر عهده نداشتند، اما با آغاز غیبت كبرى و اتفاقات سياسي و اجتماعي، به ناگاه عالمان شيعه كه بعدها شیخ مفید در رأس آنها قرار گرفت، با مسئولیت سنگین رهبری و تصمیم گیری برای جامعه شیعه، روبهرو شدند. از لحاظ سياسي شمال عراق و شامات، تحت تصرف آل حمدان بود و فلات ایران و جنوب عراق در اختیار حاکمان آل بویه قرار داشت و مذهب شيعه از نظر سياسي و اجتماعي تمام ممالك اسلامي را فرا گرفته بود. این حوادث در حالی رخ میداد که غیبت کبری آغاز گشته و رابطه مستقیم امام زمان با شیعیان قطع شده بود. از سوی دیگر این سؤال بین مردم مطرح میشد که امام

زمان با بیش از یک قرن غیبت، چرا ظهور نمی کند و مخالفان نیز با ایجاد شربهه درباره محال بودن طول عمر امام زمان بر آتش فتنه می افزودند. در چنین حال و هوایی، عالمان شیعه، همچون شیخ صدوق و شیخ مفید (متوفای ۴۱۳) که در زمان خود بزرگ حوزه قم و بغداد و بزرگ عالم شیعیان به شمار می آمدند، باید ضمن نظارت بر حدود و ثغور مکتب شیعه و تبیین آن، شبهات مخالفان را نیز پاسخ می دادند. به همین دلیل شیخ صدوق چندین رساله در موضوع غیبت نوشت. بعد از وی شیخ صدوق چندین رساله در موضوع غیبت نوشت. بعد از وی شیخ مفید، پرکارترین مؤلف در عرصه مهدویت بود که پس از وفاتش نیز شاگردانش راه او را در تألیف کتابهای مرتبط با مهدویت ادامه دادند. در ذیل به کتابهای وی و شاگردانش مهدویت ادامه دادند. در ذیل به کتابهای وی و شاگردانش اشاره می شود:

٣١. الجوابات.

همان گونه که از نام این رساله بر می آید، شیخ مفید در این تألیف به برخی از سوالها درباره مسئله مهدویت پاسخ داده است.\*\*

٣٢. جوابات الفارقيين.

این کتاب نیز همچون رساله قبلی، پاسخ به سؤالاتی درباره امام عصر است.\*\*

٣٣. جوابات المسائل العشر.

نام دیگر این کتاب الفصول العشرة یا المسائل العشرة است. شیخ مفید در این کتاب به پرسشهایی درباره وجود امام مهدی و شبهاتی که درباره غیبت آن حضرت وارد می شده پاسخ می دهد. ۴۹ از نام کتاب پیداست که در ده فصل تنظیم شده است. در فصل اول و دوم به این شبهه پاسخ داده که کسی جز شیعه نمی گوید امام حسن عسکری فرزند دارد. در فصل سوم توضیح می دهد که چرا امام حسن عسکری مادرش را وصی خود قرار داد، نه فرزندش را. در فصل چهارم، در مورد این شبهه که چرا ولادت امام دوازدهم مخفی است، در حالی که شبهه که چرا ولادت امام دوازدهم مخفی است، در حالی که نام و تاریخ ولادت اجدادش آشکار بود، سخن می گوید.

شیخ مفید در فصل چهارم و پنجم، به شبهاتی در مورد خارج از عرف بودن عمر طولانی امام دوازدهم میپردازد و در فصول بعدی، به سوالاتی درباره غیبت امام و ... اشاره

می کند و سپس به تک تک آنها جواب می دهد. ۵۰

٣٤. النقض على الطلحي في الغيبة.

این کتاب را نیز شیخ مفید در جواب برخی دیگر از شبهات نوشته است.

٣٥. الغسة.

اين اثر شيخ مفيد، مسائل الغيبة هم ناميده شده، ولى بايد دانست كه غير از كتاب المسائل العشرة في الغيبة است. ٥١

٣٤. الرسائل في الغيبة.

این کتاب در حقیقت گزارشی از جلسه پرسش و پاسخ است که شیخ مفید به برخی سؤالها در زمینه غیبت امام زمان جواب داده است. این تألیف بر چهار رساله مشتمل است:

رساله اول: در این رساله به این سؤال پاسخ میدهد که اگر خبر «من مات و لم یعرف امام زمانه» صحیح است، وجود امام زمان در صورتی که دسترسپذیر نباشد، چه فایدهای دارد؟

رساله دوم: در این رساله ادلهای بر وجود امام مهدی و فواید چنین وجودی، ذکر شده است.

رساله سوم: یکی از سؤالات مهم درباره امام مهدی این است که چه فرقی بین امام زمان و دیگر امامان وجود دارد که همه امامان حاضر بودند، ولی امام مهدی غایب شدند. شیخ در رساله سوم این سؤال را پاسخ داده است.

رساله چهارم: شیخ مفید در این رساله به عدم ظهور امام مهدی و این که چه زمانی ایشان ظهور خواهد کرد، جواب می دهد.<sup>۵۲</sup>

٣٧. رسالة في الغيبة، تأليف سيدشريف رضي.

این کتاب را انتشارات مفید قم، چاپ کرده است. $^{aa}$ 

۳۸. ذكر المهدى و نعوته و حقيقة مخرجه و ثبوته.

ایـن کتـاب را حافظ ابی نعیم احمد بن عبدالله بن احمـد اصفهانی (متولد ۳۳۴ یا ۳۳۶ قمری و متوفای ۴۳۰ قمری <sup>۴۵</sup>) همعصر شـیخ مفید نوشـته اسـت. وی از مؤلفان پر کار اهل سـنت در نیمه دوم قرن چهارم و اوایل قرن پنجم اسـت. در کشف الظنون نام این کتاب کتاب المهدی ذکر شـده ۵۵ و علی بن عیسـی اربلی در کتاب کشف الغمة از این کتاب بسـیار سود جسته است. ابونعیم اصفهانی علاوه بر کتاب یاد شده، چند کتاب دیگر در زمینه مهدویت دارد.

٣٩. رسالة في اربعين حديثا في امر المهدي

از دیگر تألیفات حافظ ابونعیم اصفهانی است. <sup>۵۵</sup> خوانساری در روضات الجنات نام این کتاب را ا*لا ربعین* ذکر کرده <sup>۵۷</sup> و سیوطی نیز در رساله العرف الوردی فی اخبار المهدی خلاصهای از این کتاب را آورده است. <sup>۵۸</sup>

۴۰. الفتن.

اما با آغاز غیبت کبری و اتفاقات سیاسی و اجتماعی، به ناگاه عالمان شیعه که بعدها شیخ مفید در رأس آنها قرار سنگین رهبری و تصمیمگیری برای جامعه شیعه، رویارو شدند.

شیخ صدوق و شیخ مفید (متوفای ۴۱۳) که در زمان خود بزرگ در زمان خود بزرگ عالم شیعیان به شمار می آمدند، باید ضمن نظارت بر حدود و ثغور مکتب شیعه و تبیین آن، شبهات مخالفان را نیز سیخ میدادند.



این کتاب نیز تألیف ابونعیم اصفهانی است. سیدهاشم بحرانی در غایة المرام به این کتاب استناد کرده است. ۵۹

۴۱. المقنع في الغيبة.

این کتاب را سیدمرتضی علمالهدی (متوفای ۴۳۶ قمری) شیخ مفید نوشته است. ۶۰ این اثر، نخست درباره وجوب امامت و عصمت امام سخن گفته، سپس به مباحثی چون علت و حکمت غیبت و سبب عدم غیبت دیگر امامان و چگونگی اقامه حدود در عصر غیبت و همچنین علت عدم ظهور امام برای دوستان و یاران می پردازد. ۶۱

با آغاز غیبت کبری، شیعیان با این سؤال مهم روبهرو بودند که اولاً برنامه حکومتی شیعه در دوره غیبت امام چیست و چه کسی حق حاکمیت بر جامعه را دارد و ثانیاً شیعیان در مقابل حاکمان غیرشیعی چه واکنشی باید داشته باشند؟ برای مثال، ابن کثیر نقل می کند که آل بویه بنی عباس را غاصب خلافت می دانست و هنگامی که بغداد را فتح کردند، معزالدوله قصد داشت حکومت را به یکی از علویان بسیارد ولی به پیشنهاد یکی از مشاوران خود از این نیت سر باز زد. در حقیقت با این که قدرت در دست شیعه بود، هنوز اصل ولایت فقیه که نظریه شیعه برای حکومت در عصر غیبت است، برای عموم شیعیان تبیین نشده بود و عالمان حوزه بغداد تا اندازهای پیش رفت ه بودند که می گفتند اقامه حدود در عصر غیبت بر عهده فقیهان جامعالشرایط است و به رهبری فکری و عقیدتی جامعه شیعه بسنده می کردند و به حمایت از حاکمان شیعی آل بویه شیعه بسنده می کردند و به حمایت از حاکمان شیعی آل بویه

سيد مرتضى براى پاسخ به دو سؤال فوق و تبيين چگونگى رفتار با حاكمان سياسي، رسالة العمل مع السلطان و كتاب المقنع في الغيبة را تأليف كرد.

سید مرتضی همانند استادش شیخ مفید، به دلیل مقطع تاریخی خاص از مؤلفان پر کار در عرصه مهدویت به شمار میرود و علاوه بر کتاب مذکور، سه اثر دیگر نیز تألیف کرده است.

۴۲. *الغیبة*، از دیگر تألیفات سید مرتضی در ساحت اندیشه مهدویت است.<sup>۶۲</sup>

۴٣. مسئلة وجيزة في الغيبة.

در کتاب *الندریعة* به این رساله اشاره نشده، ولی در کتاب *در* 

جست و جوي قائم آن را از تألیفات سیدمرتضی علمالهدی به شمار آوردهاند. ۶۳

۴۴. رسالة في غيبة الحجة. ٢٤

احتمال دارد این رساله همان کتاب *الغیبة* سیدمرتضی علمالهدی باشد که در *الذریعة* به آن اشاره شده است.

۴۵. *الغیبة*، تألیف احمد بن محمد بن عمران بن موسی معروف به ابن الجندی.<sup>۶۵</sup>

وی از عالمان اواخر قرن چهارم و اوایل قرن پنجم و از استادان نجاشی به شمار می آید. ۶۶

# ج) عصر پراکندگی عالمان حوزه علمیه بغداد

یکی از غمناک ترین حوادث تاریخ اسلام، در نیمه اول قرن پنجه اتفاق افتاد؛ زمانی که سلجوقیان بغداد را فتح کردند و حکومت آل بویه را برانداختند. در این تاریخ، برخی از متعصبان اهل سنت که بیش از یک قرن در سایه حکومت شیعی آل بویه آرمیده بودند، به مناطق شیعه نشین و به خصوص محله کرخ بغداد حمله کردند و شیعیان را کشتند و کتاب خانه های بزرگ را آتی زدند و مدارس را غارت کردند و حوزه علمیه بغداد را که وارث چندین قرن تلاش علمی اندیشه ورزان اسلامی بود، در چند روز از بین بردند. بر اثر این حوادث، برخی از دانش مندان در چند و برخی دیگر فرار کردند.

در این قسمت به معرفی نگارشهای پیرامون مهدویت که تربیتیافتگان حوزه بغداد پدید آوردند، ولی بر اثر تهاجم متعصبان اهل سنت از بغداد فرار کردند، اشاره می شود.

۴۶. *الغيبة*. اين كتاب را شـيخ الطائفه، محمد بن حسن طوسى (متوفاى

۴۶۰ قمری) سیزده سال قبل از وفاتش در سال ۴۴۷ قمری، ۴۶۰ هنگامی که جنگ بین سلجوقیان و اَلبویه اَغاز شده بود، نوشته

این کتاب در هشت فصل تنظیم شده است. در فصل اول بیشتر به ابطال اقوال فرقههایی چون کیسانیه، ناووسیه، واقفیه، محمدیه و... می پردازد و در فصل دوم سخن از ولادت صاحب زمان می گوید. فصل سوم شامل اخبار دیدار کنندگان با آن حضرت است. در فصل چهارم معجزات و توقیعات امام عصر

را معرفی کرده و در فصل پنجم نیـز درباره موانع ظهور آن حضرت بحث می کند. فصل ششـم به و کلاء و نواب خاص امام دوازدهم اشـاره می کند. فصل هفتم و هشتم به مباحثی چون عمر امام مهدی ، عدم تعیین وقت ظهور، علایم ظهور و برخی از صفات و سیره آن حضرت اختصاص دارد.

٤٧. البرهان على صحة طول عمر الامام صاحب الزمان

این کتاب را محمد بن علی بن عثمان کراجکی نوشته و در *الذریعة و اعیان الشیعة* نام آن، *البرهان علی طول عمر صاحبالزمان* ذکر شده است. ۶۹

کراجکی نیز از عالمان نامدار حوزه بغداد و شاگرد شیخ مفید و سید مرتضی بوده که با آغاز دوره سلجوقیان و ضعف دولت آل بویه، از بغداد خارج شد. مدتی در حلب، قاهره، مکه و دیگر شهرها ساکن شد و در نهایت، در سال ۴۴۹ قمری، در شهر صور وفات یافت.  $^{\text{V}}$  همان گونه که ذکر شد، در اوایل قرن پنجم عمده شبهه مخالفان علیه شیعه این بود که نزدیک به دو قرن از غیبت امام مهدی میگذرد و طول عمر این چنینی، طبیعی نزدید به دو قرن از غیبت امام مهدی میگذرد و طول عمر این چنینی، طبیعی نیست. عالمان شیعه برای پاسخ به این شبهه، تألیفات متعددی نوشته بودند که به برخی از آنها اشاره شد و اثر کراجکی به دلیل این که پاسخ به این شبهه را محور قرار داد، از اهمیت بالایی برخوردار بود.

۴۸. الغيبة، تأليف مظفر بن على بن حسين حمداني.

وی از شاگردان شیخ مفید بوده و در درس سید مرتضی و شیخ طوسی هم حاضر میشد.

۴۹. *الفرج الكبير في الغيبة*، تأليف شـاگرد شيخ الطائفه، محمد بن هبة الله بن جعفر ورّاق طرابلسي است. ۷۱

۵۰. *مسئلة في مولد صاحبالزمان* ، تأليف ابويعلى محمد بن حسن بن حمزه جعفرى. ۲۲

تاریخ وفات وی را سال ۴۶۳ قمری، سه سال بعد از وفات شیخ الطائفه ذکر کردهاند.۳۲



برخی از متعصبان اهلسنت که بیش از یک قرن در سایه حكومت شيعى آلبويه آرمیده بودند، به مناطق شبعهنشين و به خصوص محله كرخ بغداد حمله کردند و شبعیان را كشتند و كتابخانههاي بزرگ را آتش زدند و مدارس را غارت کردند و حوزه علمیه بغداد را که وارث چندین قرن تلاش علمى انديشهورزان اسلامی بود، در چند روز از بین بردند. بر اثر این حوادث، برخی از دانشمندان کشته شدند و برخی دیگر فرار کردند.

### نتبجه

از مجموع پنجاه عنوان کتاب و رسالهای که به آنها اشاره شد، می توان چنین استنباط کرد که مهم ترین موضوع بحث در حوزه بغداد، چگونگی و چرایی غیبت امام زمان بوده است و عالمان شیعه سعی فراوانی در تبیین این موضوع داشتهاند؛ در حالی که کتابهایی که اهل سنت در این دوره تألیف کردهاند، بیشتر درباره احادیث مربوط به ظهور مهدی ، علایم ظهور، ملاحم و فتن بوده است.

تكرار عبارت «الحيرة» در عناوين برخى از آثار ياد شده درباره سالهاى أغازين غيبت كبرى بوده كه نشان مى دهد عالمان شيعه به تحول عظيم شيعيان در پى آغاز غيبت كبرى، آگاهى و توجه داشتهاند و براى نظارت بر اوضاع و هدايت مردم، كتابهايى چون كشف الحيرة يا الأمامة و التبصرة من الحيرة و الغيبة و الحيرة را تأليف كردهاند.

عنوان صاحب الزمان نیز برای شناساندن امام دوازدهم به کار می رفته که گویا برای اولین بار در عصر شکوفایی حوزه علمیه بغداد رواج یافته و حتی در عناوین کتابها نیز مورد استفاده قرار گرفته است.

دوره حـوزه بغداد، عصر آغاز شـبهات در وجود امـام زمان و چگونگی غیبت ایشـان است و کتابهایی مانند/المسـائل و یا/الجوابات در حوزه بغداد برای پاسخ به این شبهات نوشته شده است. دوره شیخ مفید، این شبهات فراوان شـد؛ نخسـتین باری که که مخالفان، شبهه طول عمر امام عصر را مطرح می کردند.

## پی نوشتها

- \* . دکترای کلام اسلامی، پژوهشگر مرکز مطالعات حوزه و عضو هیأت علمی مرکز تحقیقات مهدویت
- ۱. محمد بن على بن طباطبا، تاريخ فخرى، ترجمه وحيد گلپايگانى، ص۲۰۳، چاپ اول: انتشارات بنگاه ترجمه و نشر كتاب، تهران ۱۳۶۰شمسى.
- ۲. خلافت بني اميه در سال ۱۳۲ قمرى ساقط شد و در همان سال با سفاح بيعت شده بود. نک: على بن حسين مسعودى، مروج الذهب و معادن الجوهر، ج٣، ص٢٥٠ و ٢٧٧، چاپ اول: انتشارات مؤسسة الاعلمى للمطبوعات، بيروت ۱۴۱۱ قمرى.
  - ۳. یاقوت بن عبدالله حموی رومی، معجم البلدان، ج۱، ص۴۵۷ ـ ۴۵۸، انتشارات دار صادر، بیروت، بی تا.
- ۴. رسول جعفریان، حیات فکری و سیاسی امامان شیعه، ص۳۹۷ ـ ۳۹۹، چاپ ششم: انتشارات انصاریان،
   قم ۱۳۸۱شمسی.
  - ۵ . همان، ص۴۷۷ ـ ۴۸۰.
- ع. جاسم حسين، تاريخ سياسي غيبت امام دوازدهم ، ترجمه دكتر سيدمحمدتقى أيةاللهى، ص١٥٥ ـ
   ١٥٤ چاپ اول: انتشارات امير كبير، تهران ١٣٤٧ شمسى.
- ٧. هاشــم معروف الحســنى، زندگي دوازده امام ، ترجمه محمد مقدس، ج٢، ص٥٤۴ ـ ٥٤٩، چاپ چهارم:
   انتشارات اميركبير، تهران ١٣٨٢ شمسى.
  - ۸ . همان، ص ۵۷۰.
  - ٩ . نک: على اصغر فقيهي، اَل بويه، ص ٢٥٠ ـ ٢٨٥، چاپ سوم: انتشارات چاپخانه ديبا، قم ١٣۶۶شمسي.
- ۱۰ . احمد بن على نجاشـــى اســدى، رجال نجاشــى، ص١٩چاپ هفتم: انتشــارات مؤسسة النشر الاسلامى، قم ١٣٢٤قمرى؛ محمد بن حســن طوســـى، الفهرست طوســى، ص١٤، چاپ دوم: انتشارات مؤسسه نشر الفقاهه، ١٤٣٢قمرى.



- ۱۳۸۲شمسی.
- ۴۰ . الذريعة، ج۱۶، ص۸۰.
  - ۴۱ . همان، ص۸۳
  - ۴۲ . همان، ج۱، ص۳۵۳.
- ۴۳ . معالم العلماء، ص۲۰.
- ۴۴ . رجال نجاشی، ص۴۴۰
  - ۴۵ . *الذريعة*، ج١، ص٣٠۴.
- ۴۶ . رجال نجاشی، ص۸۶ ـ ۸۲؛ الذریعة، ج۱، ص۳۵۳.
  - ۴۷ . الذريعة، ج۵، ص۲۰۹.
    - ۴۸ . همان.
  - ۴۹ . همان، ص۲۲۸ و ج۱۶، ص۸۱ و ۲۴۱.
- ۵۰ . نك: شيخ مفيد، *الغصول العشرة في الغيبة*، چاپ اول: انتشارات مؤسسه دارالكتاب للطباعة و النشر، قم، بي تا.
  - ۵۱ . الذريعة، ج۱۶، ص۸۰ و ج۲۰، ص۳۶۱
- ۵۲ . نك: شيخ مفيد، *الرسائل في الغيبة*، انتشارات دارالمفيد، بيروت،
  - ۵۳ . در جست و جوی قائم ، ص ۴۵.
- ۵۴ . مصطفى بن عبدالله، كشف الظنون، ج٢، ص١٤٤٥، انتشارات دار
  - احياء التراث العربى، بيروت. ۵۵ . همان.
  - ۵۶ . الذريعة، ج۱۱، ص۵۰.
  - ۵۷ . روضات الجنات، ج۱، ص۲۷۲ ـ ۲۷۳.
    - ۵۸ . كشف الظنون، ج٢، ص١١٣٢.
      - ۵۹ . الذريعة، ج۱۶، ص۱۱۲.
        - ۶۰ . همان، ص۷۷ ـ ۲۲.
- ۶۱ . نک: سيد مرتضى، المقنع في الغيبة، چاپ اول: انتشارات مؤسسه آل البيت لاحياء التراث، قم ۱۴۱۶ قمرى.
  - ۶۲ . الذريعة، ج۱۶، ص۷۷ و ۸۲
  - ۶۳ . در جست وجوی قائم ، ۳۵ . در
    - ۶۴ . همان، ص۴۵.
    - ۶۵ . *الذريعة*، ج۱۶، ص۷۵.
- ۶۶ . جامع الرواة، ج۱، ص۶۹؛ نقاد الرجال، ص۳۰۳؛ رجال ابن داود، قسم اول، ش۱۱۹، ص۴۴.
  - ۶۷ . *الذريعة*، ج۱۶، ص۹۹.
- ۶۸ . نک: محمد بن حسن طوسی، الغیبة، چاپ اول: انتشارات مؤسسة
   المعارف الاسلامیه، قم ۱۴۲۵قمری.
  - ۶۹ . الذريعة، ج٣، ص٩٣؛ اعيان الشيعة، ج٩، ص٩٠٠.
    - ٧٠ . امل الأمل، ج٢، ص٢٨٧.
      - ۷۱ . الذريعة، ج١٤، ص٨٢.
        - ۷۲ . همان، ص۱۵۶.
    - ٧٣ . اعيان الشيعة، ج٩، ص ٢٢١.

- ۱۱ . نک: ابن ندیم، *الفهرست،* ص۱۶۹.
- ۱۲ . سید مجید پورطباطبایی، در جست و جوی قائم، س ۳۸، چاپ اول: انتشارات استان مقدس صاحبالزمان، قم ۱۳۷۰قمری.
  - ۱۳ . نک: شیخ طوسی، *الفهرست*، ص۱۶۸.
- ۱۴ . محمد بن على اردبيلى غروى، جامع/لرواة، ج۱، ص۲۰۹، انتشارات مكتبه أيةالله مرعشى، قم ۱۴۰۳قمرى.
  - ۱۵ . *الذريعة*، ج۱۲، ص۲۰۶.
    - ۱۶ . همان، ج۱۶، ص۱۱۲. .
    - ۱۷ . همان، ج۱، ص۳۴۵.
- ۱۸ . نک: رجال نجاشی، ص۲۶۱؛ سیدمحسن امین، اعیان الشیعة، ج۲، ص۳۲۶، انتشارات دارالتعارف للمطبوعات، بیروت ۴۰۶ قمری.
  - ١٩ . الذريعة، ج١٤، ص٨٤.
- ۲۰ . حسن بن على بن داود حلى، كتاب الرجال، ص١٥٣، انتشارات المطبعة الحيدرية، نجف ١٣٩٢قمرى؛ جامع الرواة، ج٢، ص٩٤
  - ٢١ . رجال نجااشي، ص٩٧؛ جامع الرواة، ص٥٤.
    - ۲۲ . الذريعة، ج۱۶، ص۸۰.
      - ۲۳ . همان، ص۲۶۱.
- ۲۴ . نک: پورسیدآقایی و دیگران، *تاریخ عصر غیبت، ص*۳۲۱ ـ ۳۲۳، چاپ دوم: انتشارات حضور، قم ۱۳۸۳ شمسی.
- ۲۵ . نک: محمدحسین حسینی جلالی، فهرس التراث، ج۱، ص۳۵۳ ـ ۲۵۳، چاپ اول: انتشارات دلیل ما، قم ۱۴۲۲قمری.
- ۲۶ . این کتاب را مدرسـه الامام مهدی ، در سال ۱۳۶۳شمسی چاپ کرده است.
  - ۲۷ . الذريعة، ج١٤، ص٨٣.
  - ۲۸ . جامع الرواة، ج١، ص٣٧٠.
  - ٢٩ . الذريعة، ج٢٢، ص١٨٨؛ جامع الرواة، ج١، ص٥٧٢.
    - ۳۰ . رجال نجاشی، ص۲۸۱.
      - ۳۱ . همان، ج۱۶، ص۸۳
- ۳۲ . مصطفى حسينى تفرشى، *نقدالر جال، ص* ۹۹، انتشارات الرسول المصطفى، قم، بى تا؛ جامع الرواق، ج۱، ص ۲۲۶.
  - ٣٣ . الذريعة، ج١٤، ص٧٤.
  - ۳۴ . رجال نجاشی، ص۶۴ الذریعة، ج۱۶ ، ص۷۶
  - ۳۵ . همان؛ در جست وجوی قائم ، ص۲۸.
- ۳۶ . در مورد زندگانی وی مراجعه شود به: معالم العلماء، شماره ۱۸۳۳ محمد حرّ عاملی، امل الا مال، چ۲، ص۲۳۲، ش ۶۹۱ محمدباقر خوانساری، روضات الجنات، چ۶ ص۲۲۷؛ محسن امین، اعیان الشیعة، چ۹، ص۶۰۰
- ۳۷ . نک: محمد بن ابراهیم کاتب نعمانی، *الغیبة*، چاپ اول: انتشارات انوارالهدی، قم ۱۴۲۲قمری.
  - ۳۸ . در جستوجوي قائم ، ص۲۸.
- ۳۹ . نک: شیخ صدوق، کمال الدین و تمام النعمة، ترجمه منصور پهلوان، ۱۹ مصلام معدد مقدس جمکران، قم



چکیده

شبهقاره هند از دیرباز ارتباطات تنگاتنگی با فلات ایران داشته است و مهاجران بسیاری از این منطقه به شبهقاره رفته و آموزهها و معارف اسلامی را همراه خود به این سرزمین بردهاند. به همین دلیل آنگاه که تشیع در فلات ایران گسترش یافت و آیین رسمی حکومت صفوی شد، در شبهقاره هند نیز گرایش به آن رواج یافت و مذهب رسمی سه سلسله پادشاهی در منطقه دکن گردید. همزمان با این گرایش، شخصی به نام محمد جونپوری با ادعای مهدویت به ترویج و تبلیغ مرام خود پرداخت و فرقه مهدویه را بنیان نهاد.

فرقه مهدویه علاوه بر عنصر ادعای مهدویت متأثر از فرهنگ تصوف بوده و در آموزههای خود شیوهای صوفیانه بر گزیده بود. بعد از سیدمحمد در دوره حکومت اسماعیل نظامشاهی برخی از پیروان فرقه مهدویه به سر کردگی جمالخان توانستند حکومت را در دست گیرند و آیین مهدویه خود را جای مذهب شیعه بنشانند. با وجود این، بعد از دو سال شکست خوردند و از بین رفتند و مذهب شیعه اثناعشری دوباره مذهب رسمی حکومت نظامشاهیان شد.

این مقاله، چگونگی پیدایش فرقه مهدویه و زمینههای آن را بررسی می کند و نحوه بهره گیری این فرقه از گرایش مردم دکن به مذهب تشیع را برای رسیدن به اهداف خود باز می گوید.

واژگان کلیدی

نظامشاهیان، جونپوری، دکن، مدعیان مهدویت، جمالخان، تصوف.

تمامی ادیان، به «مصلح» باور دارند؛ مصلحی که جهانیان را از ظلمت و تیرگی میرهاند و آنان را به سعادت و روشنایی رهنمون میسازد. فراگیر شدن چنین اندیشهای در امتهای گوناگون، اصالت این اندیشه را مینماید.

در طول تاریخ، برخی از دنیاپرستان برای نیل به اهداف خویش، با این باور روی کردی ابزاری داشته اند و توانسته اند در برهه ای از تاریخ، عده ای را گرد آورند و انحراف این عقیده ها را سبب گردند. فرعون، مدعی الوهیت شد و دروغ گویانی چون مسیلمه، مدعی رسالت. اندیشه مهدویت نیز از چنین آسیبهایی به دور نماند. آن گاه که نبی مکرم اسلام این نکته را درافکند، برخی از سودجویان با پیش کشیدن «مهدویت» خود یا دیگران، در صدد ایجاد چالش و انحراف در راستای اهداف خویش برآمدند؛ چه بسیار کسانی که خود را «موعود آخرین»، «مسیح مسیحیان»، «مهدی مسلمانان» و «کریشنای هندوان» خواندند. سیدمحمد جونپوری نیز از مدعیانی است که در اوایل قرن دهم هجری در منطقه خونپوری نوز از مدعیانی است که در اوایل قرن دهم هجری در منطقه دکن هند ادعای خویش را آشکار نمود و عده ای را با خود همراه ساخت. با بررسی اجمالی زندگی، دعوت و اندیشه جونپوری به موارد تأثیر گذار در ادعای وی می توان پی برد.

در این نوشتار، با بیان اوضاع و شرایط حاکم بر منطقه دکن، بالاخص علل روی آوردن مردمان مناطق مختلف با گرایشهای متفاوت به این سرزمین، زمینههای پیدایش اندیشه «مهدوی گری» سیدمحمد جونپوری را برمیرسیم و به مسائل پیرامون آن میپردازیم.

## سرزمین هند «بهارات» و منطقه دکن

هندوستان در جنوب آسیا و در کنار آبهای گرم اقیانوس هند واقع شده و از بزرگترین کشـورهای جهان اسـت. این کشـور افزون بر موقعیت راهبردی، به دلیل دسترسـی به آبهای آزاد و واقع شـدن در مرزهای میان آسـیای جنوب غربی و آسیای شرقی، دارای معـادن ارزش مند طبیعی، خاک حاصل خیز و ثروت فراوان بوده و از دیرباز اهمیت ویژهای بـه آن داده شـده و همـواره مـورد توجه طبقات مختلف مـردم و نیز مـورد تاخت و تاز دولتهای بیگانه بالاخص استعمارگران قرار گرفته است.

مورخان قدیم هندو، ناحیه شـمالی کشـور هند را «آریاورتا» نامیدهاند، یعنی سرزمین «آریاها». مؤلفان مسلمان، این ناحیه را هندوستان یعنی سرزمین هندوها گفتهاند، هرچند متأخران لفظ «هندوستان» را به سراسر کشور از شمال تا جنوب اطلاق می کنند. مورخان متقدم، شـبهجزیره جنوبی را سـرزمینی مستقل برشـمردهاند و آن را «دکشینا» نامیدهاند که در زبان سانسـکریت «جنوب» معنا میشـود. اسـتعمال «دکن» به این ناحیه نیز از همین روی اسـت. ناگفته نماند، فلات جنوبی (ایالات بمبئی و حیدرآباد) نیز دکن خوانده می شود. ۲

کشور هند از نظر عوارض طبیعی و ناهمواریها به سه ناحیه تقسیم میشود:

۱. ناحیه شبهجزیره دکن؛

در طول تاریخ، برخی از دنیاپرستان برای نیل به اهداف خویش، با این باور رویکردی ابزاری داشتهاند و توانستهاند در برههای از تاریخ، عدهای را گرد آورند و انحراف این عقیدهها را سبب گردند.

سیدمحمد جونپوری
نیز از مدعیانی است
که در اوایل قرن دهم
هجری در منطقه دکن
هند ادعای خویش را
آشکار نمود و عدهای را
با خود همراه ساخت. با
بررسی اجمالی زندگی،
بروت و اندیشه
جونپوری به موارد
تأثیرگذار در ادعای وی



ناحیه گنگ و براهماپوترا؛
 ناحیه هیمالایا (هیمالیا).

در این میان، ناحیه شبهجزیره دکن بیش از نیمی از وسعت کشور هند را در نیمه جنوبی آن شامل میشود." این بخش، بنا به شرایط خاص جغرافیایی، از مناطق سرسبز و زیباست که آب و هوایی نسبتاً معتدل و موقعیتهای طبیعی بسیار دل کش و استثنایی دارد و بسیاری از مردمان را در طول تاریخ به سوی خود کشانده است. <sup>\*</sup> به غیر از عوامل طبیعی، موارد دیگری نیز چون امنیت و آزادی عقیده، علم دوستی و هنرپروری حاکمان آن مناطق، <sup>۵</sup> بحران فرهنگی و اجتماعی، سختگیریهای مذهبی قبل از تأسیس کومت صفوی و بعد از تأسیس آن، فتنههای قبل از تأسیس کومت صفوی و بعد از تأسیس آن، فتنههای غرب ایران، اسباب مهاجرت گسترده گروههای مختلف مردم را فراهم آورد. <sup>۶</sup>

بنابر آنچه در منابع آمده است، خیل عظیمی از اندیش مندان، شعرا، هنرمندان، سیاحان، بازرگانان و بسیاری از گروهها و طبقات مختلف، طی ادوار مختلف به هند مهاجرت کردهاند. از جمله این گروهها، عرفا و صوفیان بودهاند. ۸

بسیاری از آنان پس از حمله مغول و ویرانیهایی که در ایران به بار آمد، فردی و گاه گروهی، به دیار هند و دکن راهی شدند. بی تردید، مهاجرت صوفیان پیش از حمله مغول نیز سابقه داشته است. برخی از صوفیان نیز به دعوت شخصیتهای درباری به آن دیار خوانده شدند؛ چنان که بنابر آنچه در منابع دست اول چون تاریخ فرشته آمده، احمدشاه دکنی در نیمه اول سده نهم هجری، هدیه گرانبهایی به شاه نعمتالله ولی در ماهان فرستاد و پسر شاه نعمتالله را به هند دعوت کرد. شاه نعمتالله نیز نوه خود میر نورالله را به دکن فرستاد و احمدشاه دخترش را به عقد وی درآورد. <sup>۹</sup>

بنابراین، استقبال دربار از عرفا و صوفیه، موجب گسترش دامنه نفوذ و فعالیت نهاد تصوف گردید. گفته می شود در سده چهاردهم میلادی حدود دوهزار خانقاه در دهلی وجود داشت و صوفیان معروفی در آنجا پرورش یافتند. '

صوفیان در نـزد دربار جایگاه بالایی داشـتند، ولی برخی از صوفیان در بین عوام مردم هند نیز از جایگاه اجتماعی برخوردار

بودند. ۱۱ بی شک فضای صوفی گری و خانقاهها بیشترین تأثیر را در اندیشه «مهدوی گری» سیدمحمد جونپوری داشته؛ چراکه بیشتر عقاید و تعالیم وی رنگ و بوی تصوف به خود گرفته بود.

### تشیع در دکن

اندکی بیش از یک قرن و نیم پس از آن که مغولان از طریق افغانستان به شـمال هند تاختند تا در دهلی سلسـله مغولی را تأسیس کنند، دولـت بهمنی در جنوب هنـد و در منطقه دکن برقرار بود. این سلسـله در سـال ۲۴۸ قمری توسط علاءالدین حسن گانگو (کاکو) تأسیس شد و به دلیل آن که وی نسبت خود را به بهمن فرزند اسفندیار (شاه اساطیری ایران) میرسانید، این سلسـله را به نام بهمنی نام نهاد. این سلسله تا سال ۸۸۷ قمری با قدرت حکومت کرد.

جالب توجه است که ارتشیان در این سلسله از همان ابتدای تشکیل حکومت، از دو گروه تشکیل شده بودند: ایرانیان، ترکها و مغولها که بیشتر ایرانیان شیعه (اَفاقی) بودند و «غریبهها» نامیده شدند و گروه دیگر، مسلمانان جنوب هند بودند که اهل سنت به شمار می رفتند.  $^{17}$ 

در زمان علاءالدین حسن که چه بسا شیعه و یا سنی غیر متعصبی بود، ایرانیان شیعه فرصتی برای وانهادن تقیه به دست آوردند. آنان در طول سالیان حکومت بهمنی چنان خوش خدمتی نشان دادند که پادشاهان معمولاً آنان را بر دکنیهای سنی مذهب پیش می داشتند. در میان نسل مهاجران در هند، عدهای از عرفای شیعه نیز بودند که به علت خوش خلقی و کرامات معنوی، عرفای شیعه نیز بودند که به علت خوش خلقی و کرامات معنوی، در گرایش مردم و امیران به تشیع موفقیتهای فراوانی کسب کردند. از میان ایشان، می توان به «میر سید گیسودراز» اشاره کرد. نهمین پادشاه بهمنی، شهاب الدین احمد اول، حدود سال کرد. نهمین پادشاه بهمنی، شهاب الدین احمد اول، حدود سال علنی و رسمی مذهب شیعه را برگزید. ۱۴

مؤلف کتاب تاریخ تفکر اسلامی در هند مینویسد:

بهمنیان از آغاز کار، گرایشهای شیعی داشتند، هرچند که بیشتر آنها رسماً سنی بودند. تسنن آنها رنگ اصول تفضیلیه، یعنی اعتقاد به تفضیل علی و امامان بعد از وی، نسبت

به سـه خلیفه راشــدین به خود گرفته بود. «بیجاپور» و «گلکنده» از دولتهای جانشین به سـه خلیفه راشـدین به خود گرفته بود. «بیجاپور» و خاندان حاکم بر «احمدنگر» در نسل دوم به تشیع سوق داده شدند. ۱۵

صد سال پس از روی کار آمدن بهمنیان، گرایش ایشان به تشیع کاملاً ظاهر شد و آنان دیگر برای به کار گیری روشهای غیرمستقیم، جهت ابراز علاقه به تشیع و اهلبیت ضرورتی احساس نمی کردند.

نیمه دوم حکومت دو قرنی بهمنیان همزمان بود با گرایش گسترده به تشیع در حـوزه تمدن ایـران از آذربایجان تا هرات و نیز حکومت ســلاطین قراقویونلو و تیموریان هرات و همچنین تأســیس دودمان شیعه صفوی توسط شاه اسماعیل در سال ۹۰۸ قمری (۱۵۰۲میلادی).

رسمیت یافتن مذهب تشیع دوازده امامی در ایران، پیوندهای رو به گسترش شاهان بهمنی دکن با این حکومتها و جوامع تحت حاکمیت ایشان، به انگیزه سیاسی و تقویت در مقابل حکومت سنی دهلی بود، ولی این پیوندها از سوی دیگر، موجب محکم شدن رشتههای مشترک مذهبی نیز شد.

سرانجام، بهمنیان به پنج سلسله تقسیم شدند: عادل شاهیان، نظام شاهیان، قطب شاهیان، بریدشاهیان و عمادشاهیان که هر کدام حکومت مستقلی بنیان نهادند که سه سلسله نخست شیعه و دو سلسله دیگر سنی مذهب بودند. ۱۷

عزيز احمد درباره اعتقادات شيعي اين سلسلهها مي گويد:

یوسف عادل شاه (۸۹۵ ـ ۹۱۶ قمری) بنیان گذار پادشاهی «بیجاپور» با تبعیت از سلسله صفوی در دادن صبغه شیعی به آیین و مراسیم عبادی عمومی در قلمرو خویش تشویق گردید، هرچند در برخی موارد به علت کثرت جمعیت اهل تسنن در آن منطقه جانب احتیاط را در پیش می گرفت.

قلی قطبشاه (۹۱۸ ـ ۹۵۰ قمری)، پادشاهی «گلکنده» را به عنوان یک حکومت شیعی پایه گذاری کرد که در آن به نام ائمه دوازده گانه شیعه خطبه خوانده می شد.

برهان اول نظامشـاه (۹۱۵ ـ ۹۶۱ قمری) دومین فرمانروای «احمدنگر» به وساطت وزیر پرهیزکارش، شاه طاهر، به مذهب تشیع درآمد.<sup>۱۸</sup>

گفتنی است که شاه طاهر نخست از طرفداران شاه استماعیل صفوی بود، ولی به علت اختلافاتی که بین او و شاه اسماعیل روی داد، مخفیانه به هند سفر نمود و در دربار نظامشاهیان بسیار تکریم شد. خدمات او در هند به ویژه در دکن بسیار اهمیت دارد؛ وی علمای فراوانی را در موضوعات مختلف اسلامی تربیت کرد. حوزه درس وی از بزرگترین حوزههای علمی هندوستان به شمار میرفته است.

# پیدایش فرقه مهدویه

سیدمحمد جونپوری ۲۰ هندی در سال ۸۴۸ قمری به دنیا اَمد. ۲۱ پدرش فردی به نام

بنابر آنچه در منابع آمده است، خیل عظیمی از اندیشمندان، شعرا، هنرمندان، سیاحان، بازرگانان و بسیاری مختلف، طی ادوار مختلف به هند مهاجرت کردهاند. این گروهها، عرفا و صوفیان بودهاند.

رسمیت یافتن مذهب تشیع دوازده امامی در ایران، پیوندهای رو به کسترش شاهان بهمنی دکن با این حکومتها و جوامع تحت حاکمیت ایشان، به انگیزه سیاسی و تقویت در مقابل حکومت سنی مقابل حکومت سنی پیوندها از سوی دیگر، موجب محکم شدن رشتههای مشترک



سیدخان اویسی و مادرش بیبی أخامک بود  $^{YY}$  که البته برخی پدر وی را مردی به نام یوسف ذکر کردهاند. از دوران کودکی و چگونگی تحصیلات وی، اطلاع چندانی در دست نیست. در منابع، بیشتر از زمان ادعای مهدویت او مطالبی به اجمال یاد شده و بیشتر مطالب منابع موجود، نیز چنین می نمایند که احتمالاً آنها از یک منبع بهره گرفته اند.

درباره دوران قبل از ادعای مهدویت سیدمحمد این گونه آمده است:

وی در نزد برخی از بزرگان شهر خویش (جونپور) به تحصیل پرداخت و پس از آن به ریاضت و عبادت روی آورد تا آنجا که اولاد و خانواده خود را ترک کرد و به کوه و بیابان سر نهاد."

در مورد سیادت جونپوری دو احتمال وجود دارد: یکی آن که واقعاً وی از اولاد معصومان بوده، چنان که خود او سلسله نسبش را به امام موسی کاظیم میرساند<sup>۴۲</sup> و یا این که هوادارانیش این صفت را به دلیل حفظ احترام و منزلت که در آن جا رسم بوده، به او دادهاند. به هر حال، سیدمحمد جونپوری در سال ۹۰۱ قمری در ۴۵ سالگی راهی سفر حج شد. وی در مکه مکرمه اولین دعوت خود را آشکار کرد. جونپوری در آن جا مدعی شد که او مهدی یا رهبری است که اسلام را قبل از پایان عالم شد که او مهدی یا رهبری است که اسلام را قبل از پایان عالم به خلوص نخستین خود باز می گرداند. ۲۵ وی همچنین نام پدر خود را به «آمنه» تبدیل نمود. ۲۶ بسیاری با او بیعت نمودند؛ از جمله آنان، سلطان خود را به سین حاکم «داناپور» بود. مؤلف کتاب ادیان و مهدویت پس از دکر تألیفاتی از سیدمحمد از جمله شواهدالولایه، مطلعالولایه، تذکر تألیفاتی از سیدمحمد از جمله شواهدالولایه، مطلعالولایه، تذکر تألیفاتی و بار امانت می نویسد:

مــن این کتابهــا را دیده و مطالعه کــردهام و از این نوشــتهها معلوم میشــود که وی (جونپوری) شــیّاد طراری بوده است.

جونپوری که در سال ۹۰۵ قمری به احمدنگر بازگشته بود، پس از دوباره آشکار کردن دعوت خویش، با خصومت عالمان من جمله علی متقی محدث مواجه شد.<sup>۲۸</sup>

علاءالدين على متقى (٨٨٨ ـ ٩٧٥ قمرى) فرزند عبدالملك

حسام الدین هندی یکی از علمای اهل سنت و مؤلف کتاب کنزالعمال است. ۲۹ وی از علمایی بود که به مخالفت با ادعای جونپوری پرداخت. وجود چنین مخالفتهایی نامقبولیتی ادعای مهدویت سیدمحمد را در بین اهل سنت می نماید. وی هم چنین دو رساله در رد سیدمحمد نوشت: الرد علی من حکم و قضی ان المهادی قد جاء و مضی و نیز البرهان فی علامات مهدی آخر الزمان. ۳۰

سیدمحمد چون به علت تعقیب علمای دینی پیوسته از جایی به جایی دیگر میرفت، اصل «هجرت» را عبادت خواند. با این حال دعـوت او در میان نجبای «گجـرات» اندکی پیروزی به دسـت اورد. سـلاطین گجرات، به خصوص محمدشـاه بگر و سلطان احمدنگر یعنی احمدشاه بحری او را گرامی داشتند. عزیز احمد، درباره جونپوری و دعوتش مینویسد:

او فردی واعظ بود که به دعوت «مهدویت» خود اعتقاد داشت و برای کسب قدرت دنیوی در بند جاه طلبی نبود. بنابراین، «مهدویت» وی با متمهدیان افریقا و... به کلی متفاوت بود. پیام وی حس نوع دوستی بود. مردم از تعلقات خود دست می کشیدند، تا از او پیروی کنند. مواعظش تا حدودی جنبه تلفیقی و بنیادگرایانه داشت. وی می کوشید که اختلاف نظرهای موجود میان مکاتب فقهی تسنن را از بیس ببرد و با ایس عمل خویش، توانست احترام نخبگان سنی را که از او پیروی نکرده و به عنوان «مهدی» به او اعتقاد نداشتند اما به خلوص نیت او با دیده احترام می نگریستند، برانگیزد. "

جنبش سیدمحمد در زمان حکومت بهمنیهای سنیمذهب صورت گرفت. در واقع، این جنبش بر ضد اقدامات حکومتی بود که از دین برای رسیدن به مقاصد استثماری و استبدادی خود بهره می گرفت.

مشیرالحسن، مخالفت حکومت را با جنبش سیدمحمد اجتنابناپذیر میدانست؛ زیرا چشمپوشی جسارت او در حمله به تباهی اخلاقی طبقه حاکم که شامل نمایندگان دولتی و دینی حکومت می شد، ممکن نبود. مشیرالحسن درباره سیدمحمد و پیروانش می نویسد که آنان با واجب کردن رعایت فریضه

امر به معروف و نهی از منکر در اعمال فردی و جمعی، از دین رسمی حکومت روی گرداندند؛ چراکه تا آن زمان حق رسیدگی به چنین اموری بر عهده حکومت بود. وی درباره آنان میافزاید که تن پروری و فساد را زشت شمردند و آن را در مجموع بی اعتنایی به ارزشهای دینی و اخلاقی و وسیله کسب معاش دانستند. چنین مسئلهای و نیز تأکید بر اصول سادگی، فقر، ریاضت کشی و سخت گیری، هیچ غیراسلامی نمی نماید؛ زیرا این ارزشها از روزگار پیامبر تا آن زمان ستوده می شد.

مشیرالحسن در توضیح این نکته که حکومت نمی توانست جنبش سیدمحمد را تحمل کند، می نویسد که آنان می کوشیدند تا با تبلیغ متعصبانه، آمیخته با حالتی جنگ جویانه، به این ارزشها شکلی اجتماعی بدهند. بدیهی است که نتیجه این طغیان علیه نظام حکومتی بود؛ حکومتی که ادعای اسلامی بودن می کرد، ولی بر پایه استثمار و ستم گری بنا شده بود.

مشیرالحسن حکومت را کاملاً آگاه به تعلیمات جونپوری و مهدویون می دانست؛ چنان که حتی نمی توانستند آن را تکذیب و یا انکار کنند. بنابراین، آنان با توجه به داعیه سیدمحمد که خود را «مهدی موعود» می دانست، به مهدویون حمله کردند. ادعای مهدویت به سادگی توانست بدگمانی و احساسات حکمرانان و توده مردم را برانگیزد و مهدویون را دارای عقاید بدعت آفرین بشناساند و بنابراین، آزار و اذیت رسانیدن به آنان را از نظر قانونی، موجه شمارد.

مسعود ندوی که تا حدودی از سیدمحمد حمایت کرده، پس از طرح این پرسش که عالمان در این سالها (قبل از قرن دهم هجری) در زمینه وظیفه تجدید و احیای آثار از میان رفته دین چه کوششی کردهاند، این گونه پاسخ میدهد:

با تأسف فراوان و با قلبی آکنده از اندوه باید گفت آنان هیچ کار قابل ذکری که بتوان در این زمینه یاد کرد، انجام ندادهاند. آنان از این کار مهم در غفلت بودند و به کارهای دیگری همانند، تلاش برای محبوبیت در میان مردم و نزدیک شدن به پادشاهان و تکفیر یکدیگر پرداختند.

### وی در ادامه مینویسد:

ما کسی جز سید محمدمهدی جونپوری از علما نمی شناسیم که در مقابل امواج کفر و الحاد، ایستاده باشد و به مبارزه با بدعتها و خواستههای شهوانی برخاسته باشد؛ شخصیتی که ادعای مهدویت کرد و کار او بر مردم مشتبه شد.

چنان که ندوی مینویسد، علما و مورخان معاصر و غیرمعاصر درباره جونپوری به دو دسته تقسیم شدند: برخی به ستایش و برخی به مذمت وی پرداختند و دستهای از قضاوت درباره او خودداری کردند و امر او را به خدا سهردند؛ زیرا وی و پیروانش برای اصلاح مفاسدی که در تعالیم دینی به وجود آمده بود، زحمات بسیار کشیدند و در برابر بدعتها ایستادگی کردند. در آن زمان، وصلههای ناجور زیادی بر دین زده شده بود و شاهان

سیدمحمد جونپوری در سال ۹۰۱ قمری در ۹۴ سالگی راهی سفر حج شد. وی در مکه مکرمه اولین دعوت خود را آشکار کرد. جونپوری در آنجا مدعی شد که او مهدی یا رهبری است که اسلام را قبل از پایان عالم به خلوص نخستین خود باز میگرداند.

چنانکه ندوی مینویسد، علما و مینویسد، علما و غیرمعاصر درباره خیرمی به دو دسته تقسیم شدند: برخی به ستایش و برخی به منمت وی پرداختند و دستهای از قضاوت درباره او خودداری کردند و امر او را به خدا سپردند.



همه مصلحان را به نابودی کشانده بودند، چنان که لرزه بر اندام میافتاد و گامهای مردان مصلح سست میشد.

ندوی درباره دسته دوم می نویسد که آنان هیچ باکی از تکفیر سیدمحمد و پیروانش نداشتند و از هیچ تلاشی برای ریشه کن شدن آنان فروگذاری نکردند. محققان در رد ادعای مهدویت غالیان و ابطال عقاید باطله آنان درباره جونپوری، تألیفاتی نمودند، ولی درباره شخص وی توقف نمودند و کار او را به خدا واگذار کردند.

از گفته ندوی می توان دریافت که حکومت وقت (بهمنیهای سـنیمذهب) دین را به سیطره خود درآورد و با ایجاد بدعت در دین، جامعه را به تباهی و فساد کشاند و عرصه را بر عالمان چنان تنگ کرد که کسی را یارای مخالفت نبود و عالمان به جای پرداختن به اصل دین و حفظ ارزشهای آن، به امور جانبی می پرداختند. وی بدون توجه شایسته به ادعای مهدویت جونپوری که بدعتی بزرگ و امری عظیم است، او را عالمی مصلح دانسته که در مقابل بدعتها و ظهور مفاسد اجتماعی، مرارتها و رنجهای فراوانی دید و به دلیل تحمل همین سختیها و مشقتها از تقبیح و اظهار نظر درباره ادعای وی سر برتافته و مشقتها از تقبیح و اظهار نظر درباره ادعای وی سر برتافته و بدان نیرداخته است.

# مهدویه و اعتقادات آنها

«مهدویه» که خود را پیرو سیدمحمد جونپوری میدانند، ۳۶ برای رسیدن به صلح و عدل، بی اعتنا به دنیا، ریاضت پیشه می کردند و به توکل یعنی تسلیم به رضای خدا و اشتیاق به لقای پروردگار باور داشتند. آنان با چشم سر هم دیدن خداوند را امکان پذیر می دانستند. هر فرد مهدوی باید یک دهم از درآمدش را صدقه می داد و زمان بیشتری را ذکر می گفت. سیدمحمد جونپوری تعلیم و تربیت و تحقیق را برای ایمان سیدمحمد جونپوری تعلیم و تربیت و تحقیق را برای ایمان «مهدی» تنها برای سد جوع به کسب معاش می پرداخت و میدان مثل صوفیان با فتوح (رزقی که بدون طلب حاصل شود) روزگار می گذراندند و هیچ گونه ثروتی نمی انباشتند. ۳۷ «مهدویه» سیدمحمد را افضل از خلفای راشدین می شمردند و وی را برتر سیدمحمد را افضل از خلفای راشدین می شمردند و وی را برتر از آدم، نوح، ابراهیم، موسی و عیسی

همچنین جونپوری را پیرو پیامبر می شمردند، اما مدعی بودند که وی همتای پیامبر و با او یکی شده و تنها در نام تفاوت یافتهاند. آنان فقط به آن بخش از احادیث که با مواعظ و تعالیم «مهدی» ایشان منطبق بود، اعتقاد داشتند و هرکس را که منکر مهدویت جونپوری بود، کافر می شـمردند و به قتل می رسـاندند. ۲۹ اماکن اسـتقرار «مهدویه» موقت یا نیمهموقت بـود و «دایره» نامیده می شـد. هر دایره مشـتمل بود بر زاغـهای از دیوارهای گلی و سقفهای سفالی که در اطراف شهرها می ساختند. ۴۰

لاپیدوس درباره جنبشهای هند، درباره جنبش «مهدوی گری» جونپوری و پیروانش مینویسد:

جنبش مهدوی گری در اواخر سده پانزدهم میلادی به کوشش سیدمحمد جونپوری برپا شد. سیدمحمد ادعای مهدویت داشت و خود را از اولاد امام موسی کاظم ، امام هفتم شیعیان معرفی می کرد. وی مردم را به فقر، عبادت و ترک دنیا دعوت می کرد و در پیی آن بود که جوهر ناب عقاید و احکام اسلامی را احیا کند و جامعهای مبتنی بر وفاداری به احکام اسلام برپا دارد. پیروان سیدمحمد «دایرههایی» ایجاد کرده و در آن زندگی ریاضت کشانهای اختیار می کردند. درآمدهای خود را تقسیم نموده و می کوشیدند برای آن که از یاد خدا غافل نشوند، پیوندهای خود را با زندگی دنیوی بیش از پیش کم کنند. آنان هر هفته گرد هم می آمدند تا به گناه خود اعتراف کنند. ۱

سیدمحمد جونپوری سرانجام پس از سرگردانیهای فراوان در سال ۹۱۰ قمری در منطقه «فرح» واقع در افغانستان امروزی در سال ۹۱۰ قمری در منطقه «فرح» واقع در افغانستان امروزی درگذشت.<sup>۲۲</sup> پیروان وی بیشتر در مناطق «سند» و «گجرات» بودند و به مهدویت وی اعتقاد داشتند.<sup>۲۲</sup> پس از فراگیر شدن این جنبش که در قلمرو سلطان اکبر گورکانی نیز رخنه کرده بود، اشتیاق پیروان برای تبلیغ این آیین کم شد و پس از سپری شدن هزاره اول اسلام،<sup>۲۲</sup> باور آنان به ظهور قریبالوقوع «مهدی» سست تر گردید.<sup>۲۵</sup>

# نواب جونپوری پس از وی

نواب اصلی سیدمحمد (مهدی) در شمال هند، عبارت بودند

از: عبدالله نیازی و شیخ علایی. آن دو، توسط مخدومالملک که در زمان اسلامشاه سوری (۹۵۲ - ۹۶۲ قمری) و عصر اکبر، شیخالاسلام بود، تعقیب و شکنجه شدند. ۴۶

از این دو «مهدوی» عبدالله نیازی در زیر ضربات شلاق دست از اعتقاد خود برداشت، ولی شیخ علایی در زیر شکنجه جان داد. آخرین مروج نامآور «مهدویه»، «میان مصطفی» (متوفای ۹۸۳ قمری) نام داشت. پس از وی، جنبش مهدویت در شال هند از هم فروپاشید. این جنبش در نواحی جنوبی (دکن) نیز خصوصیات معنوی خود را با ماجراجوییهای کسانی چون جمالخان (معروف به شاهتراش) از دست داد. جمالخان، اساماعیل نظامشاه را بر تخت فرمان روایی احمدنگر نشانید و او را به آیین «مهدویه» درآورد، ولی دو سال بعد ساقط شد و احمدنگر دوباره به آیین تشیع بازگشت.

«ذکریه» یا «دایره واله» (اهل دایره) شاخهای از فرقه «مهدویه» در بلوچستان بودند که در شب قدر در دایرهای از سنگ به نیایش می پرداختند. فرقه کوچک دیگری از «دایره واله» در دکن وجود داشت که به سیداحمد که نخست خود ادعای مهدویت کرد و سپس از ادعای خویش روی بر گردانید، احترام می گزاردند. ۴۸

## نظامشاهیان و برخورد با جنبش مهدوی گری

احمد نظامشاه، مؤسس این سلسله، فرزند برهمنی از اهالی «ویچانگر» بود که در حمله ارتش همایون عادلشاه به فرماندهی شاهزاده احمد به اسارت درآمده بود. او پس از اسارت مسلمان شد و نام «حسن» را برگزید و در زمره خادمان دربار قرار گرفت.

حسن مدتها به خدمتگزاری در دربار مشغول بود تا این که احمدشاه به سلطنت رسید و او را به دلیل قابلیتهای ویژهاش از مقربان و ملازمان پسر خویش، محمد نمود و این اجازه را به او داد تا به همراه محمد به دانشاندوزی و فراگرفتن زبان فارسی و عربی بیردازد.

وی به سرعت مدارج رشد و ترقی را گذراند و در دستگاه حکومتی از مقام، منزلت و جایگاهی رفیع برخوردار شد، تا آنجا که به نام «ملک-حسن بحری» اشتهار یافت. او به تدریج بر قدرت و محبوبیت خویش افزود و سرانجام پس از شکست قوای بهمنی که برای مقابله با قدرت و مقبولیت روزافزون او آمده بودند، در سال ۸۹۶ قمری (۱۴۹۰میلادی) به طور رسمی تأسیس سلسله نظامشاهیان را اعلام کرد. «احمدنگر» را پایتخت حکومت خود برگزید، ۴۹ لقب احمد نظامشاه را برای خود انتخاب کرد و فرمان داد تا از آن پس در خطبهها نام او را یاد کنند.

در سال ۹۱۴ قمری احمد نظامشاه درگذشت و سلطنت هجده سالهاش به پایان رسید. پس از او ده تن از نظامشاهیان (۹۱۴\_۱۰۴۴ قمری) به حکومت رسیدند.  $^{a}$ 

برهان نظامشاه، وقتی پدر را از دست داد، هفت سال بیشتر نداشت. از اینرو، موقعیت مناسبی برای مخالفان و فرصتطلبان پیش آمد تا از به قدرت رسیدن او ممانعت کنند، اما هیچیک از این توطئهها به ثمر نرسید و او با فاصله زمانی اندک جانشین پدر شد و آنگاه

«مهدویه» سیدمحمد را افضل از خلفای راشدین میشمردند و وی را برتر از موسی و عیسی میدانستند. آآنان همچنین جونپوری را پیرو پیامبر میشمردند، اما مدعی بیامبر و با او یکی شده و تنها در نام تفاوت یافتهاند. اد و الله الاستان و الاستان الشده

جمالخان، اسماعیل نظامشاه را بر تخت فرمانروایی احمدنگر نشانید و او را به آیین «مهدویه» درآورد، ولی دو سال بعد ساقط شد و احمدنگر دوباره به آیین تشیع بازگشت.



که جوان بالغی شد، امور مملکتی را به عهده گرفت.

برهان به علت شیفتگی به شخصی به نام شاه طاهر جنیدی که از ایران به دکن هند مهاجرت کرده بود، او را وزیر خویش برگزید. شاه طاهر آن سرزمین را آباد کرد و در خدمت گزاری به برهان نظامشاه کوشید. چنین چیزی باعث شد که در سال ۹۴۲ قمری برهان نظامشاه به مذهب تشیع روی آورد و آن را دین رسمی معرفی کند.

شاه به تشیع گروید و برخی از متعصبان کوردل به براندازی حکومت وی روی آوردند. آنان کاخ سلطنتی را محاصره کردند، اما سرانجام با دستگیری رهبر شورشیان، این توطئه نیز خنثی شد. برهان نظام شاه در سال ۹۶۰ قمری درگذشت و پیکرش را به کربلا در جوار تربت مطهر امام حسین به خاک سپردند. تا دوران حکومت حسین دوم نظام شاه، تشیع مذهب رسمی این دولت بود. تا آن زمان، تمام سرزمینهای نظام شاهیان آرامش نسبی داشت. آنگاه هنوز اختلافها و خصومتهای آرامش نسبی داشت. آنگاه هنوز اختلافها و خصومتهای برخوردار بودند، اما با به روی کار آمدن حسین دوم «میران برخوردار بودند، اما با به روی کار آمدن حسین دوم «میران مسین» در سال ۹۹۵ قمری بسیاری از اختلافها علنی شد؛ سبی امنیت از آن سرزمین رخت بربست و استبداد شدیدی برقرار شد. سرانجام حکومت حسین دوم نظام شاه، پس از کمتر از دو سال از آغاز حکومتش، فرو پاشید. ۱۵

جمال خان دکنی که پیرو اسامعیل و فردی مهدوی و پیرو سیدمحمد جونپوری (مدعی مهدویت) بود، رهبری مخالفان را به عهده داشت. به دستور وی، دکنیهای سنی و حبشیها در جمادی الاول سال ۹۹۷ قمری (۱۵۸۹میلادی) طی شورشی حسین را کشتند  $^{76}$ و اسماعیل پسر برهان نظام شاه دوم را به جای او به تخت نشاندند. قیام جمال خان، موجب شد انتقام گیری از خارجیها فزونی یابد. پیروان آنان به زور داخل قلعه نظامی احمدنگر شدند و مردم را از دم تیغ گذراندند  $^{76}$  و حدود سیصد مهاجر خارجی (آفاقی) را سر بریدند. احتمالاً همه آنها شیعه و بسیاری از آنان از عالمان و شاعران برجسته بودند.

آن گاه جمال خان با سربازانش به قلعه نظامی لشکر کشید و کار بازماندگان را تمام کرد. حدود یک هزار خارجی در احمدنگر و شهرهای پیرامون آن کشته شدند و تنها چند مهاجر زنده

ماندند که از دوستان دکنیها و حبشیها بودند.

جمالخان برای اسماعیل، معلمان «مهدوی» برگزید<sup>۵</sup> و شمه را به پذیرش این آیین ترغیب نمود. بدین ترتیب، دیگر اثناعشری، مذهب رسمی پادشاهی نبود و فرقه مهدویه که طبق اندیشه هزاره گری، ظهور مهدی را اواخر همان قرن میدانستند، مذهب رسمی حکومت را «مذهب مهدوی» اعلام نمودند. ۵۵

چنان کـه از این نکته بر می تابد، احتمالاً نظامشاهیان مرگ سیدمحمد را باور نداشتند و منتظر ظهور مجدد وی بودند. به هرحال، چون دولت، مذهب مهدوی را به طور رسـمی پذیرفته بـود، مهدویها از دیگر بخشهای هندوستان بـه احمدنگر مهاجـرت کردند. آن گاه مهاجران باقیمانـده از احمدنگر اخراج شـدند. فرشته، مورخ مشهور نیز در میان آنان به چشم میخورد. وی در نوزدهـم صفر سـال ۹۹۸ قمـری (۱۵۸۹میلادی) وارد بیجایور شد.

جمالخان، مناصب عالی دولتی را به کسانی سپرد که تابع دین رسمی دولت بودند. <sup>۶۵</sup> وی فرقه «مهدویه» را بسیار تعظیم و تکریم مینمود و پیروان این فرقه را در تمامی جوانب آزاد می گذاشت. <sup>۲۵</sup> او تمامی شیعیان و سینیان را که این عقیده را تصدیق نمی کردند، آزار و تعقیب می کرد. این رفتار بار دیگر به خون ریزی انجامید، تا این که برهان نظامشاه دوم، پدر اسماعیل، بر جمالخان تاخت و او را شکست داد و تاج و تخت را پس از دو سال سلطنت پسرش، از او گرفت و خود به جای وی وی از آن روی که از مادری افریقایی و سیهچرده بود، قبل از برادر کوچکش اسماعیل به حکومت نرسید. برهان، ابراهیم را برادر کوچکش اسماعیل به حکومت نرسید. برهان، ابراهیم را جانشین خود برگزید تا مبادا اسماعیل که هم «مهدوی مسلک» برادر کوچکش اسماعیل به حکومت نرسید. برهان، ابراهیم را و هم دشمن شیعه بود، بار دیگر به سلطنت برسد. از آن سوی، شورشی را هم که در این زمان به هواخواهی اسماعیل در گرفته بود، سرکوب کرد. <sup>۸۵</sup>

با بازگشت برهان دوم مذهب مهدوی فرو پاشید، شمار بسیار از پیروان آن کشته شدند و بار دیگر مکتب تشیع اعاده گردید. عدهای از مهاجران که قبلاً اخراج شده بودند، به احمدنگر بازگشتند. با این حال، آنان نتوانستند موقعیت قدرتمند پیشین خود را باز یابند.

در گذر قرن دهم هجری (شانزدهم میلادی)، نظامشاهیان درگیر منازعه با رقیبان مسلمان خود بودند. در اواخر قرن، آثار زوال حکومت آنان آشکار شد و حکمرانان به سرعت جای خود را به یکدیگر دادند و در نتیجه مغولان در ۱۰۰۹ قمری (۱۶۰۰میلادی) احمدنگر را گرفتند.

آخرین نظامشاهی، در زیر قدرت رو به اعتلای «ملکعنبر حبشی» که یک برده سیاه افریقایی بود، به حکومت خود ادامه داد. وی با سیاست مدبرانه خود دولت نظامشاهیان را احیا کرد، اما پس از مرگش در سال ۱۰۳۵ قمری (۱۶۲۸میلادی) فشار مغولان شدت یافت. آن گاه در سال ۱۰۴۶ قمری (۱۶۳۶میلادی) شاه جهان، امپراتور مغول و محمد عادل شاه که در حالت بحرانی به سر میبرد، سرزمین نظامشاهیان را میان خود تقسیم کردند. ۶۰

### نتيجه

ادعای مهدویت سیدمحمد جونپوری، همچون ادعای دیگر متمهدیان عوامل چندی داشت که در ذیل به برخی از آنها اشاره میشود:

۱. سیدمحمد در طول زندگی خود با ظلم، ستم، فساد و تباهی حاکمان سنی مذهب عصر خویش مواجه بود که با تکیه بر نام اسلام و استفاده ابزاری از آن، به چپاول و غارت مردمان دست می زدند و برای انباشتن ثروت خویش، به طبقات ضعیف جامعه فشار می آوردند. از سویی، وجود اندیشه مهدویت و هزاره گرایی در باور مسلمانان اعم از تشیع و تسنن که نویدبخش رهایی طبقات پایین جامعه از دست ظالمان بود، با خلق و خوی جونپوری که به تصریح برخی از منابع فردی فرصت طلب بوده است، وی را بر آن داشت که برای رسیدن به مقاصد خویش با تحریف در مسئله مهدویت پیروانی را گرد خود آورد و له دا مدعی مهدویت شد و خود را همان مصلح جهانی معرفی کرد که همگان منتظر ظهورش هستند.

۲. بیشتر عقاید و فرمانهای جونپوری، تأثیر شدید اندیشه تصوف را در جنبش وی مینماید. از آن جمله میتوان به پرهیز از دنیا و زرق و برق آن، تقبیح تلاش حتی برای کسب مال و ثروت حلال، توصیه به زندگی ساده با رزق اندک، تأسیس «زاغهها» و «دایرهها» برای امور عبادی همچون خانقاه صوفیان و در کل زندگی همراه با مشقت و سختی و بریدن از امور دنیوی اشاره کرد.

۳. وجود جامعهای زجردیده از حاکمانی که دنبال مرهمی برای درمان دردهای خویش بودند، فرصت مناسبی را برای سیدمحمد به وجود آورد تا با تحریک باورهای دینی مسلمانان، برخی از آنان را با خود همراه سازد. وی با پیش کشیدن مسئله مهدویت، راه را برای رسیدن به اهداف خویش هموار نمود.

۴. مخالفت علمای اهل سنت با دعوت به مهدویت سیدمحمد جونپوری، دلیل بر اصالت مسئله مهدویت در اندیشه اهل سنت و نیز عدم مقبولیت چنین ادعاهای دروغین در جامعه اهل تسنن است.

-بیشتر عقاید و فرمانهای جونپوری، تأثير شديد انديشه تصوف را در جنبش وى مىنمايد. از آن جمله می توان به پرهیز از دنیا و زرق و برق آن، تقبیح تلاش حتی برای كسب مال و ثروت حلال، توصیه به زندگی ساده با رزق اندک، تأسیس «زاغهها» و «دایرهها» برای امور عبادی همچون خانقاه صوفیان و در کل زندگی همراه با مشقت و سختی و بریدن از امور دنیوی اشیاره کرد. وجود جامعهای زجردیده از حاکمانی که دنبال مرهمی برای درمان دردهای خویش بودند، فرصت مناسبی را برای سيدمحمد به وجود آورد تا با تحریک باورهای دینی مسلمانان، برخی از آنان را با خود همراه سازد. وی با پیش کشیدن مسئله مهدویت، راه را برای رسیدن به اهداف خويش هموار نمود.



۵. جنبـش مهدوی با ادعـای جونپوری و با شـعار مبارزه با بدعت و فسـاد آغاز شد و او خود را رسـماً «مهدی» آخرالزمان نامید. با وجود این، اقدامات نواب سیدمحمد و دیگر مهدویان در ترویج این دعوت و نیز نشر مطالب غلوآمیز درباره خود جونپوری از طـرف آنان، می تواند یکی از عوامل مهم در بقای این جنبش و در نهایت تبدیل شـدن آن به یک حکومت هرچند کوتاهمدت باشد.

۶ از مطالب ذکرشده برمی آید که پیروان جونپوری سالها پس از مرگ وی برای رسیدن به قدرت در سلسله نظامشاهیان گام برداشتند. همه آنان و از جمله سردستهشان یعنی جمالخان دکنی بر مذهب تسنن بودهاند. آنان پس از کسب قدرت، برای برکناری عوامل شیعی مذهب حکومت کوشیدند و افرادی را که پیرو جونپوری و هم عقیده با آنان بودند، به امور دولتی گماردند.

۷. «مهدویون» در برههای از تاریخ نظام شاهیان به قدرت رسیدند، ولی حکومت آنان چندان تداوم نداشت. چنین چیزی عدم پذیرش چنین اندیشهای را در جامعه آن روز احمدنگر می نماید که پایتخت حکومت شیعی و مناطق تابعه آن به شمار می رفت.

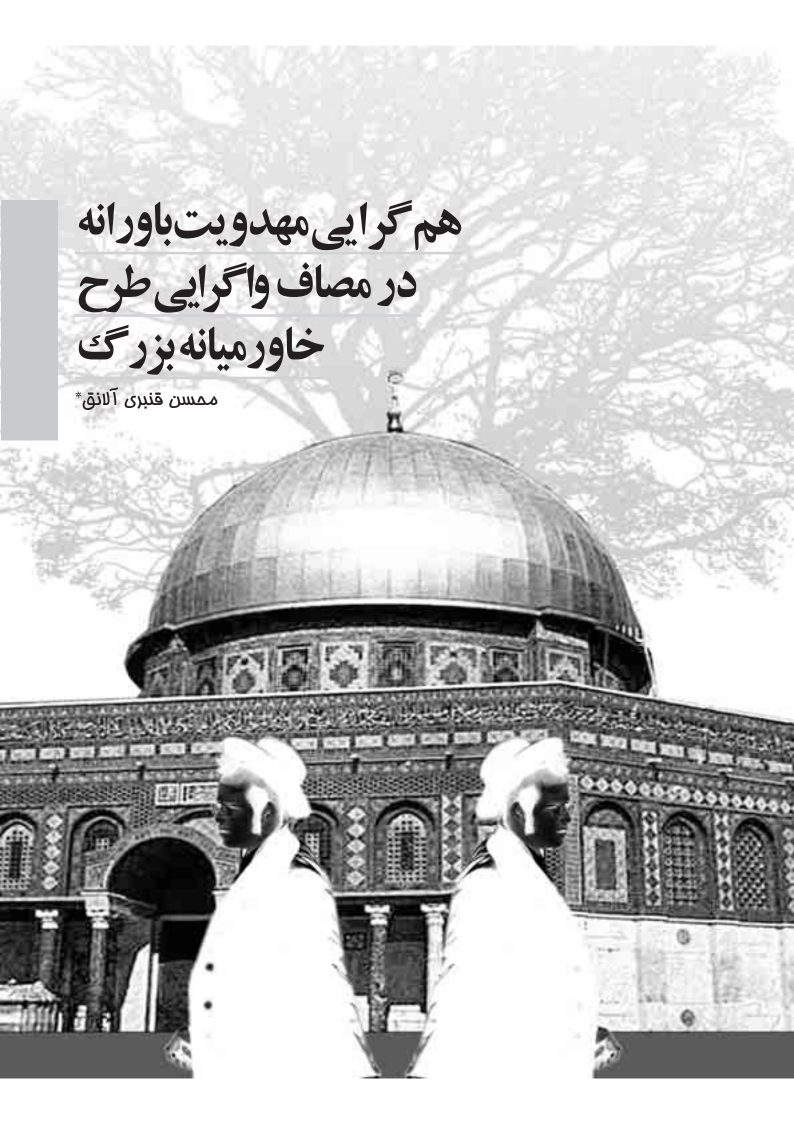


### پی نوشتها

- \*. دانشجوی رشته قضا و کارآموز کنسول قضایی و پژوهشگر مهدوی
- ۱. غلامسخی حلیمی، رسانه و جنبش های اسلامی معاصر، ص۲۴۱، چاپ اول: انتشارات مرکز پژوهشهای اسلامی صدا و سیما، ۱۳۸۲شمسی.
- ۲. علی اصغر حکمت، سرزمین هند (بررسی تاریخی، اجتماعی، سیاسی و ادبی هندوستان از ادوار باستانی تا عصر ظهور)، ص ۳و۴، انتشارات دانشگاه تهران، ۱۳۳۷شمسی.
- ۳. محمود محجوب و فرامرز یاوری، گیتاشناسی کشورها، ص۳۶۷، چاپ سوم: انتشارات گیتاشناسی، ۱۳۶۴ شمسی.
- ۴. دکتر فرهنگ ارشاد، مهاجرت تاریخی ایرانیان به هند، ص۵۳، چاپ اول: انتشارات مؤسسه مطالعاتی و تحقیقات فرهنگی وابسته به وزارت فرهنگ و آموزش عالی، ۱۳۶۵شمسی.
- ۵. محمد بن احمد خواجگی شیرازی، *النظامیه فی المذهب الا مامیه*، «مقدمه مصحح»، تصحیح و تحقیق علی اوجبی، ص ۳۲ ـ ۳۳، چاپ اول: انتشارت مرکز فرهنگی قبله، ۱۳۷۵شمسی.
- ع رسول جعفریان، تاریخ ایران اسلامی «صفویه از ظهور تا زوال»، ج۴، ص۲۶۴، چاپ دوم: انتشارات مؤسسه فرهنگی دانش و اندیشه معاصر، ۱۳۸۱شمسی.
  - ۷. نک: کاروان هند، مؤلف در آن شمار بسیاری از علما و... که به هند رفتهاند را ذکر کرده است.
- ۸ نک: رسـول جعفریان، جغرافیای تاریخی و انسـانی شیعه در جهان اســالام، ص۱۲، چاپ اول: انتشارات انصاریان، ۱۳۷۱قمری. (برای بررسـی بیشــتر از مهاجـرت و نقش صوفیان در هند، نــک: میرزا لعل.بیگ لعلی بدخشی، ثمرات القدس من شجرات الانس)
  - ۹. مهاجرت تاریخی ایرانیان به هند، س۲۱۲. (به نقل از: گلشن ابراهیمی، تاریخ فرشته، ج۱، س۳۲۸)
    - ۱۰ . *همان*، ص۲۱۶.
    - ۱۱ . همان، ص۲۱۷.
- ۱۲ . تاریخ ایران اسلامی، ج۴، ص ۲۶۶ ـ ۲۶۷. (برای مطالعه بیشتر در این زمینه نک: دانش نامه جهان اسلام، زیر نظر غلامعلی حداد عادل، ج۵، ص۱، چاپ اول: انتشارات بنیاد دایرة المعارف اسلامی، ۱۳۷۹ شمسی)
  - ۱۳ . دین و سیاست: مورد هند، ص۲۳۴.
    - ۱۴ . *همان*.
- ۱۵ . عزیز احمد، تاریخ تفکر اسلامی در هند، ترجمه نقی لطفی و محمدجعفر یاحقی، ص۲۸، چاپ اول: انتشارات کیهان با همکاری شرکت انتشارات علمی و فرهنگی، ۱۳۶۶شمسی.
  - ۱۶ . دین و سیاست: مورد هند، ص۲۳۵.
- ۱۷ . محسن امین، اعیان الشیعة، ج۲، ص۱۱۳، انتشارات دارالتعاریف للمطبوعات، بیروت ۱۴۰۳قمری؛ نیز نک: علامه محمدحسین مظفر، تاریخ شیعه، ترجمه و نگارش دکتر سید محمدباقر حجتی، ص۲۲۴، چاپ اول: انتشارت دفتر نشر فرهنگ اسلامی، ۱۳۶۸شمسی.

- ۱۸ . تاریخ تفکر اسلامی در هند، ص ۳۰: تاریخ ایران اسلامی، ج۴، ص ۲۶۷ و۲۶۸
- ۱۹ . مرتضی مطهری، *مجموعه آثار*، ج۱۴، س۳۴۳، چاپ اول: انتشارات صدرا، ۱۳۷۵شمسی؛ نک: *تاریخ ایران اسلامی*، ج۲۴، ص۲۶۸.
- ۲۰ . جونپور یکی از شـهرهای مهم هند و مرکز تشـیع است. این شهر در سـی مایلی شـمال غربی بنارس واقع شـده و بانی آن فیروزشاه تغلق اسـت. این شـهر بعدها لقب دارالعلم یافت و به «شیراز هند» معروف شـد. جونپور از قرن هشـتم تاکنون مرکزیت علمی داشـته و مدارس بسـیاری در آن برقرار اسـت. (نک: سـرزمین هند، ص ۷۱ و ۲۴۷؛ میرعبداللطیف خان شوشـتری، تحفة/العالم و دیل التحفة، به اهتمام صمد موحد، ص ۴۱۹، چاپ اول: انتشـارات گلشن، کتابخانه طهوری، تهران ۳۶۳ شمسی.
- ۲۱ . پورسـیدآقایی و دیگران، *تاریخ عصر غیبت، ص۴۰۹*، چاپ دوم: مؤسسه انتشارات حضور، ۱۳۸۲شمسی.
- ۲۲ . محمد بهشتی، *ادیان و مهدویت، ص۷۶*، چاپ هفتم: انتشارات چاپخانه بهمن، ۱۳۶۱شمسی.
- ۲۳ . عبدالعليــم عبدالعظيم بســتوى، *المهدى المنتظر*، ص۹۹، چاپ اول: انتشارات دار ابن حزم للطباعة و النشر و التوزيع، ۱۴۰۲قمرى.
- ۲۴ . ایرام لاپیدوس، تاریخ جوامع اسلامی، ترجمه محمود رمضانزاده،
   ۲۶ می ۵۸۴، چاپ اول: انتشارات بنیاد پژوهشهای اسلامی استان قدس رضوی، ۱۳۷۶همسی.
  - ۲۵ . تاریخ تفکر اسلامی در هند، ص۴۲
    - ۲۶ . المهدى المنتظر، ص ۹۷ \_ ۹۹.
      - ۲۷ . ادیان و مهدویت، ص۷۶.
  - ۲۸ . تاریخ تفکر اسلامی در هند، ص۴۲
- ۲۹ . خیرالدیــن زرکلــی ، *الا عــلام*, چ۴، ص۳۰۹، چاپ دهم: انتشــارات دارالعلــم للملایین، بیــروت ۱۹۹۲میــلادی؛ نک: ابن عمــاد حنبلی و ابوالفــلاح عبدالحی، *شدرات النهب*، چ۸، ص۳۷۹، انتشارات دارالفکر للطباعة و النشــر و التوزیع، بیروت ۴۰۹۱قمــری. (در *الا علام*، چ۴، ص۳۰۹ آمده اســت: «اصل علی متقی از جونپور و مولدش برهانفور از بلاد دکن در ســال ۸۸۸ هجری است. وی مدتی ساکن مدینه و سپس مکه بود و در آن جا به سال ۹۷۵ هجری وفات یافت.»
  - ۳۰ . المهدى المنتظر، ص٩٨.
  - ۳۱ . تاریخ تفکر اسلامی در هند، ص۴۲.
- ۳۲ . مشیرالحسن، جنبش اسلامی و گرایشهای قومی در مستعمره هند، ترجمه حسن لاهوتی، ص۳۴۷، انتشارات بنیاد پژوهشهای آستان قدس رضوی، ۱۳۶۷ شمسی.
  - ۳۳ . *همان*.
- ۳۴ . مسعود الندوى، تاريخ الدعوة الاسلامية في الهند، ص۵۳، انتشارات دارالعربية، ۱۳۷۰قمرى.
  - ۳۵ . همان، ص۵۳ و۵۴.

- ۳۶ . بنــا به گفته منابع، هنوز هم طایفه «مهدویه» در برخی از مناطق هند وجــود دارند، البته گروهــی از آنان به غیر از فروع در ســایر مباحث با اهل سنت اختلافی ندارند. (همان، س۵۴، پاورقی)
  - ۳۷ . *همان*.
  - ۳۸ . *المهدى المنتظر*، ص۹۷.
    - ۳۹ . همان، ص۹۸.
  - ۴٠ . تاريخ الدعوة الاسلامية في الهند، ص٥٤.
    - ۴۱ . تاریخ جوامع اسلامی، ج۱، ص۵۸۴.
    - ۴۲ . تاریخ تفکر اسلامی در هند، س۴۲
      - ۴۳ . ادیان و مهدویت، ص۷۶.
- ۴۴ . این امر زاییده باوری است با عنوان «هزاره گری» در میان برخی از اهل سنت که معتقدند در هر هزار سال مصلحی ظهور خواهد کرد.
  - ۴۵ . تاریخ جوامع اسلامی، ج۱، ص۵۸۵
- - ۴۷ . تاریخ تفکر اسلامی در هند، ص۴۳.
    - ۴۸ . *همان*.
- ۴۹ . احمدنگر در غرب شبهجزیره هندوستان بر کنار رود سینا قرار دارد. بیشتر مآخذ، آغاز بنای آن را ۸۹۹ هجری توسط احمد نظامشاه مؤسس سلسله نظامشاهی نوشتهاند. این شهر بعدها یکی از مراکز علمی و فرهنگی هند شد. (دایرة/المعارف بزرگ اسلامی، ج۷، س۸۹، چاپ اول: انتشارات مؤسسه فرهنگی حیان، تهران ۱۳۷۵شمسی؛ دانش نامه ایران و اسلام، ج۹، از حروف «الف»، ص۱۲۹۶، انتشارات بنگاه ترجمه و نشر کتاب، تهران ۱۳۶۰شمسی)
  - ۵٠ . النظامية في مذهب الامامية، ص١٨، مقدمه مصحح.
    - ۵۱ . *همان*، ۱۹.
- ۵۲ . سیدعباس اطهر رضوی، شیعه در هند، ج۱، ص ۴۶۰، چاپ اول: انتشارات دفتر تبلیغات اسلامی، واحد ترجمه مرکز مطالعات و تحقیقات اسلامی، ۱۳۷۶قمری.
- ۵۳ . امیـن احمـد رازی، *هفـت اقلیــم، ص۱۹*۷ انتشــارات کلکتــه، ۱۹۳۹ میلادی.
  - ۵۴ . شیعه در هند، ج۱، ص۴۶۰ و ۴۶۱.
  - ۵۵ . النظامية في مذهب الامامية، ص٢٠، مقدمه مصحح.
    - ۵۶ . شیعه در هند، ج۱، ص۴۶۱.
- ۵۷ . سیدعلی طباطبایی، برهان مآثر، ص۵۸۴، انتشارات جامعه دهلی، ۱۳۵۵ قمری.
  - ۵۸ . النظامية في مذهب الامامية، ص٢٠.
- ۵۹ . *شــيعه در هند*، ج۱، ص ۴۶۱. (به نقل از: *تاريخ فرشته*، ص ۱۵۰ ـ ۱۸۲
- ۶۰ . ادموند کلیفورد باسـورث، سلسله های اسلامی جدید، ترجمه دکتر فریدون بدرهای، ص $\mathfrak{S}$ ۱۴ چاپ اول: انتشارات مرکز بازشناسی اسلام و ایران، تهران ۱۳۸۱ شمسی.



چکیده

مدرنیسیم و غرور غربیان به آن، آنان را به اندیشیه تملک و گسترش هژمونی خود بر سرتاسر جهان واداشیته و برای عملیاتیسازی این ایده، دکترین و طرحهای گوناگونی را پیشنهاد کردهاند. خاورمیانه در این بین، برای غربیان نقشی ژئوپلیتیک و ژئواسیتراتژیک داشیته و نفوذ در آن برای تأمین منافع بلندمدت، از دیرباز بااهمیت بوده است. طرح خاورمیانه بزرگ، واپسین کلان ایدهای به شمار میرود که غرب برای جهان اسلام به ویژه خاورمیانه پردازش کرده اسیت. اسرائیل در کانون این طرح قرار دارد و حفظ و گسیترش قدرت آن در گسیتره نیل تا فرات هدفی اساسی و اندیشیده شده است. کشورهای اسلامی با برگرفتن روشهای گوناگون در دسیتههای انفعال تا فعال جای گرفته و با طرح یادشده به نقد برخاستند.

این مقاله ضمن اشاره به متن طرح، جلوههای واگرایانه آن را برای منطقه خاورمیانه تبیین می کند و با طرح خاورمیانه بزرگ مهدوی که هم گرایی را در حوزههای سیاسی، اقتصادی و فرهنگی برای بشر به ارمغان خواهد آورد، به نقد آن می پردازد.

واژگان کلیدی

طرح خاورمیانه بزرگ، مهدویت، توسعه سیاسی، واگرایی، هم گرایی، اقتصاد، فرهنگ، سیاست، امام، امت.

دوره جنگ سرد، ساختاری دو قطبی از قدرت در عرصه نظام بین الملل را ترسیم کرد که در صدد نظم دهی به جهان بر اساس راهبرد «موازنه قوا» بود. کشورها، به ویژه کشورهای خاورمیانه موقعیت خود را با توجه به یکی از بلوکهای شرق و غرب در عرصه جهانی تعریف می کردند. پایان جنگ سرد با فروپاشی جبهه سوسیالیسی، جهان را به نوعی نظم جدید رهنمون گردید.

جـورج بوش بلافاصله پس از فروپاشــی شــوروی از بــه وجود آمدن نوعــی «نظم نوین جهانی» سـخن به میان آورد که در آن، ایالات متحده در رأس و بقیه کشــورهای جهان در بدنه و قاعده هرم جهانی قرار داشــتند. امریکا سرمست از کدخدایی بلامنازع خود بر «ده کده جهانــی» در قالب نظام تکقطبی، به دنبال اعمال نظم دلخواه خود، بدون هیچ گونه چالش برتر دیگران، برآمد و امریکاییســازی جهان را در قالب خوش خط و خال «جهانیشدن» به برا گذاشــت. «طرح خاورمیانه بزرگ» یکی از راهبردهای امنیتی جدیدی است که با امنیت ملی ایالات متحده امریکا گره خورده و منافع امریکا و اســرائیل را در منطقه تأمین مینماید. این طرح آزادسازی کشورهای خاورمیانه از سیطره حکومتهای دیکتاتور و برقراری رژیمهای دموکراتیک از نوع امریکایی را دنبال می کند. وقوع انقلابهای مخملی در برخی از کشورهای اســیای میانه و به دنبال آن عملیاتیسازی طرح خاومیانه بزرگ از نوع خونین در افغانستان و عراق و چشم انداز آتی آن در سوریه، لبنان، کشورهای عربی حوزه خلیج فارس و و در نهایت ایران، که جملگی موعودباورند، پرســشهای گوناگونی را درباره ماهیت طرح خاورمیانه بزرگ و اهــداف آن پیش روی مینهد. آیا جهان اســلام می تواند با طرحــی جای گزین با آن مقابله نماید؟ اگر مهدویت را آموزه مشترک مذاهب اسلامی تلقی کنیم، ظرفیتهای انسجام بخشی نماید؟ اگر مهدویت را آموزه مشترک مذاهب اسلامی تلقی کنیم، ظرفیتهای انسجام بخشی نماید؟ اگر مهدویت را آموزه مشترک مذاهب اسلامی تلقی کنیم، ظرفیت های انسجام بخشی آن برای کشورهای اسلامی و شکل بندی ایده لزوم رویارویی با دشمن مشترک چیست؟

این مقاله بیان می کند که طرح خاورمیانه بزرگ به مثابه واپسین راهبرد ایالات متحده، به دنبال تحقق بخشیدن به نظم نوین منطقهای و ساخت نظام تکقطبی جهانی است و در مقابل، کشورهای منطقه با تمسک به آموزههای وحدت بخش و انسجام آفرینی مثل مهدویت، اسلام مذهبی را به اسلام سیاسی می توانند تغییر دهند و هویت ضعیف شده خود را در مقابل غرب بازتعریف نمایند.

# طرح خاورمیانه بزرگ؛ زمینهها و راهبردها

با توجه به تأثیر فزاینده لابی صهیونیستی در سیاستهای کلان ایالات متحده، به نظر میرسد که طرح خاورمیانه بزرگ بیش از آن که تنها امریکایی باشد، طرحی امریکایی و صهیونیستی است. توجه ویژه یهود به خاورمیانه به منظور رسیدن به سرزمین موعود، اسرائیل را همواره درگیر مسائل این منطقه ساخته و طرحهای گوناگونی را برای تصاحب و نفوذ بیشتر در منطقه ارائه داده است. آخرین و خطرناکترین طرحی که شیمون پرز، نخستوزیر اسبق اسرائیل در اوایل دهه نود، به نام «خاورمیانه جدید» ارائه کرد، گویای ماهیت واقعی این طرح





است. وی در کتاب معروف خود به نام خاور میانه جدید <sup>2</sup> که در سال ۱۹۹۳ میلادی منتشر گردید، با تأکید بر ایجاد منطقه تجاری مشترک در خاورمیانه همراه با صلح و امنیت فراگیر، اسرائیل را جزئی از این منطقه میداند و آن را تنها دولت مسلط بر مقدرات منطقه قلمداد می کند. پرز همچنین در فصل نامه الشرق الا وسط (مارس ۱۹۹۵) از اهداف نهایی اسرائیل برای ارائه طرح، پرده برداشت و اعلام کرد که هدف آتی اسرائیل، انضمام به جامعه کشورهای عربی است.

به اعتقاد مجید سفتاج کارشناس خاورمیانه و سرپرست علمی دایرةالمعارف فلسطین، بحث خاورمیانه بزرگ و ایجاد تغییرات در منطقه از اسرائیل سرچشمه می گیرد و کاملاً به نفع صهیونیسم است. به عقیده وی، مقامات اسرائیل این طرح را سال ها پیش اعلان کرده بودند. آریل شارون، نخستوزیر پیشین رژیم صهیونیستی از کسانی بود که درباره «طرح صهیونیسم برای خاورمیانه جدید» سخن گفت. در آن زمان اسمی از خاورمیانه بزرگ برده نمیشد؛ چون بخشی از جمهوریهای تازه استقلال یافته شوروی، هنوز جزئی از شوروی بزرگ بودند و به صورت یافته شوروی، هنوز جزئی از شوروی بزرگ بودند و به صورت عقد قراردادهای مهم اقتصادی و نظامی این کشورها با اسرائیل، عقد قراردادهای مهم اقتصادی و نظامی این کشورها با اسرائیل، به راحتی می توان ادعا کرد که طرح اسرائیلی خاورمیانه بزرگ

عنوان «خاورمیانه بزرگ» از پروتکلهای صهیونیستها گرفته شده است. رژیم صهیونیستی اعتقاد دارد که برای رسیدن به آرزوی «ارض موعود» از نیل تا فرات، بخشی از شمال افریقا شامل مصر و سودان تا خلیج فارس و یمن و از سوی دیگر عراق و بخشی از ایران تا شیراز و بخشی از کشورهای آسیای میانه باید در حیطه قدرت و نفوذ صهیونیسه باشد. البته اسرائیل به دلیل جمعیتی نمی تواند در منطقه به طور فیزیکی حضور یابد، اما سعی می کند نفوذ سیاسی خود را در منطقه گسترش دهد و با عقد قراردادهای اقتصادی، نظامی و امنیتی مشترک با برخی از کشورها همچون ترکیه، جمهوری آذربایجان و ازبکستان بر سلطه خود بیفزاید.^

در پی اظهارات مقامات رژیم صهیونیستی درباره «خاورمیانه جدید»، نخستینبار روزنامه و اشنگتنیست در شماره

۲۰۰۴/۲/۹ میلادی مطالبی در مورد طرح خاورمیانه بزرگ به چاپ رساند که جورج بوش با عنوانی متفاوت اما همان محتوا ارائه کرده و رسالت خود را نشر دموکراسی و آزادی در سرتاسر جهان به ویژه خاورمیانه می دانست. مسئولان عالی رتبه کاخ سفید و وزارت امور خارجـه امریکا در پی عملیاتی نمودن طرح یاد شده، با همپیمانان اروپایی خود درباره چگونگی ترسیم طرح به مذاکره پرداختند تا با هشت کشور صنعتی بزرگ، سازمان پیمان اَتلانتیک شمالی (ناتو) و اتحادیه اروپایی مطرح گردد. این طرح در واقع نسخه بدل معاهده هلسینکی (۱۹۷۵میلادی) است که ۳۵ کشـور از جمله ایالات متحده و اتحاد جماهیر شوروی و غالب کشورهای اروپایی آن را امضا کرده بودند. جورج بوش در دیدار با گرهارد شرودر در تاریخ ۲۰۰۴/۲/۲۸میلادی اعلام کرد که فترت پس از سقوط طالبان، نمونهای از تغییر سیاسی است و امکان تکرار این تجربه در کشورهای دیگر با ایجاد نهادهای دمو کراتیک وجود دارد. بوش اظهار داشت که این تجربه میراثی است که می توان از خلال آن به ریشه کنی خشونت، وحشت و ترور در خاورمیانه نایل شد. ۹

توضیح مفصل مفهوم خاورمیانه بزرگ نخستین بار در اجلاس سازمان جهانی اقتصاد (WEO) در ژانویه ۲۰۰۴میلادی مطرح شد. این اجلاس در شهر کوهستانی سوئیس بهنام داووس(Davos) برگزار گردید. در آن جا، دیک چنے معاون رئیسجمهور ایالات متحده، «استراتژی پیشرو برای آزادی» را مطرح ساخت که «ما را متعهد به حمایت از کسانی مینماید که در راه اصلاحات در خاورمیانه بزرگ فعالیت می کنند و فداکاری به خرج میدهند» ۱۰ وی در این اجلاس، برای مجموعهای از نخبگان جهان سخن می گفت که عمدتاً غیرامریکایی بودند و مقامات دولتی و تجاری فرانسوی و آلمانی هم در میان آنها حضور داشـتند. او ادامه داد: «دولت بوش مصر است دمو کراسی را در سراسر خاورمیانه و فراسوی آن ارتقا بخشد.» ۱۱ همان گونه که از توضیحات اولیه سران ایالات متحده روشن می شود، اساس این طرح بر آزادی و دموکراسی بنا نهاده شده و همان چیزی است که منافع امریکا را با براندازی تنها چالش فراروی آن در خاورمیانه یعنی جنبشهای اسلام گرا، به وسیله تأسیس حکومتهای دموکراتیک از نوع امریکایی، حاصل می کند. دولت امریکا سند راهنمای طرح خاورمیانه بزرگ را به صورت رسمی در جریان گردههایی سران گروه هشت در سیآیلند جرجیا در ژوئن ۲۰۰۴میلادی توزیع کرد، پیش از آن که کشورهای عرب از محتوای آن آگاه شوند؛ نسخه به اصطلاح طبیبانه امریکا برای مریضی که خودش از آن خبر نداشت. با همه پنهان کاریهای اولیه، محتوای طرح در فوریه ۲۰۰۴میلادی، یعنی چند ماه قبل از گردههآیی، در روزنامه الحیات منتشر شده بود. بوش یک ماه پیش از آن، در جریان یک سخنرانی پیشنهاد کرده بود که یک منطقه تجارت آزاد میان ایالات متحده و خاورمیانه ظرف مدت یک دهه تأسیس گردد.

پیروز مجتهدزاده  $^{11}$  نیز با اشاره به خاستگاه طرح، به علتیابی آن پرداخته و بر این باور است که واشنگتن یک سلسله مفاهیم از جمله «خاورمیانه بزرگ» را از طریق محافل دانشگاهی برای توجیه و از بین بردن موانع موجود بر سر راه تحقق یافتن «نظام نوین جهانی» مطرح می کند. به نظر ایشان، اصطلاحات جعلی «نظام نوین جهانی» و بحث «برخورد تمدنها» نیز از مواردی به شمار می آیند که برای توجیه عملیات توجیه ناپذیر در اوضاع عادی بوده است. "توجیه افکار عمومی در زمینه توسیعه طلبی و امپریالیسیم فرانو، به تعریف مشروع اقدامات سیاسی نیاز دارد و این «غیری»  $^{11}$  که امریکا پس از فروپاشی جبهه کمونیسم بدان تمسک جسته، همان «اسلام گرایی»  $^{11}$  در خاورمیانه است که همه این اقدامات را با هدف از بین بردن خشونت و ترور ناشی از اسلام و مسلمانان در منطقه توجیه کرده و با استفاده از باورهای دینی مردم امریکا، این اقدام خود را «رسالت الهی» می داند که خداوند بر عهده مردم امریکا نهاده تا مردم امریکا، این اقدام خود را «رسالت الهی» می داند که خداوند بر عهده مردم امریکا نهاده تا مردم دنیا را از قید استبداد و دیکتاتوری برهانند و به آزادی کامل برسانند.

# خاورمیانه و مراحل گسترش مفهومی آن

اشاره به خاستگاه تاریخی مفهوم خاورمیانه برای روشن شدن طرح خاورمیانه بزرگ، امری ضروری مینماید. اصطلاح «خاورمیانه» از انگلیستان سرچشمه گرفته که از نظر انگلیسیها و امریکاییها دو مفهوم متفاوت دارد. انگلیسیها که در گذشته کشورهای واقع در ساحل شرقی مدیترانه را «خاور نزدیک» و ممالک واقع در اطراف منطقه خلیج فارس را «خاورمیانه» میخواندند، اکنون هردو منطقه را در یکدیگر ادغام کرده، به کشورهای واقع در سواحل شرقی مدیترانه (سوریه و لبنان و اسرائیل) تا پاکستان و افغانستان، اصطلاح خاورمیانه را اطلاق می کنند که تمام کشورهای عرب این منطقه و ایران و ترکیه را نیز در برمی گیرد. ولی امریکاییها اصطلاح خاورمیانه را در مورد تمام کشورهای واقع در شمال افریقا تا پاکستان و افغانستان به کار می برند که تازگی رژیم صهیونیستی با طرح خاورمیانه بزرگ، تعمیم و افغانستان به کار می برند که تازگی رژیم صهیونیستی با طرح خاورمیانه بزرگ، تعمیم خاورمیانه تا آن سوی دریای خزر و آسیای میانه را پی می گیرد.

مفهوم خاورمیانه طی چهار مرحله تاریخی گسترش یافته است:

الف) تعاریف کلاسیک منطقه شامل خاورمیانه عربی (کشورهای شبهجزیره عربستان)، عراق، سوریه، اردن، لبنان و مصر در شال افریقا و همچنین ایران و ترکیه بود. طبق این تعاریف، تحولات منطقهای کشورهای خاورمیانه، در حاشیه مسائل جهانی قرار داشت.





ب) با پیروزی انقلاب اسلامی ایران و نقش اسلام سیاسی، منطقه خاورمیانه وارد فاز جدیدی گردید که اهمیت استراتژیک و ژئوپلیتیک فزآیندهای را به خود اختصاص داد. با ورود به این مرحله، نقش خاورمیانه از حاشیه به متن جریان یافت.

ج) گسترش خاورمیانه با فروپاشی شوروی و استقلال یافتن کشورهای آسیای مرکزی و قفقاز آغاز شد. کشورهای تازه استقلال یافته، هرچند به لحاظ سیاسی و اقتصادی تحت تأثیر روسیه هستند، از بعد فرهنگی در ادامه خاورمیانه قرار دارند.

د) پس از یازده سـپتامبر ۲۰۰۱ شروع گردید. با حمله امریکا به افغانسـتان، کشورهایی مثل پاکسـتان و افغانستان که نقش حاشیهای در منطقه داشتند، به متن قضایای خاورمیانه وارد شدند و به طور مستقیم با سیاست، فرهنگ و اقتصاد کشورهای بزرگ خاورمیانه نظیر ایران و عربستان پیوند خوردند. تأثیر موضوعاتی چون: تروریسـم، حقوق بشر، تسلیحات کشـتار جمعی و اتمی، افزایش وابسـتگی متقابل در زمینه انرژی، بحرانهای قومی و نیـروی کار و مهاجرتها بر کل خاورمیانه، آن را به صورت یک خرده نظام مطرح کرده است. ۲۰

## وایسین راهبرد امریکا در خاور میانه

تغییر در سیاست خارجی امریکا چیزی جز بازتاب ایده کهن امریکاییان نیست. ایدههایی که در طول جنگ سرد محدود شده بود، یک شبه با فروپاشی شروروی به تحقق پیوست و تنور بحثهای آزادسازی اروپای شرقی و آسیای میانه داغتر شد و امروزه به زعم آنها، تنها آسمان، حوزه نفوذ این ایدهها را محدود می کند. امریکا در طول جنگ سرد، به نوعی دوستی میان کشورهای خاورمیانه می اندیشید تا بتواند در برابر شوروی توان مقاومت داشته باشد، اما پس از فروپاشی شوروی، برای تعریف مجدد هویت خویش در عرصه داخلی و بین المللی، به خلق غیر جدیدی نیاز بود تا بتواند عملیات امپریالیستی خویش را در اذهان عمومی توجیه کند. بنابراین، متوجه کشورهای اسلامی در انها دشمن خاورمیانه شد و اسلام گرایی و بنیادگرایی اسلامی را تنها دشمن باقی مانده امریکا معرفی کرد.

دولت راست گرای امریکا از طریق اتحاد با صهیونیستهای ضد عرب، برای مقابله با اسلام اَماده شده است. امریکا به نوعی

اصلاحات سیاسی، اقتصادی و فرهنگی در کشورهای خاورمیانه اعتقاد دارد. برای مثال، به باور این کشور استفاده از شیوه تظاهرات به منظور براندازی رژیمهای دیکتاتور یا دموکراتیک مخالف امریکا، از کودتاهای نظامی مؤثرتر است.

در گرجستان، دولت شـواردنادزه تنها به دلیل تظاهرات آرام سقوط کرد. گروههای مخالف در ونزوئلا، با کمک امریکا موفق شـدند هوگو چاوز، رئیس جمهـوری را از قـدرت برکنار کنند، هرچند وی دوباره به قدرت بازگشـت. حوادث در منطقه بالکان، پـرو، آرژانتین و کلمبیا نشـان میدهد که برانـدازی رژیمهای دموکراتیک خیلی سـادهتر از رژیمهای ستمگر است. واشنگتن بـدون در نظر گرفتن این که دیدگاهش در مورد رژیم چیسـت، برای دخالت نظامی در هر کشور عربی که با گروهی تروریستی یا سـازمانی افراطی مرتبط است، تردید نمی کند. گمان نمیرود که امریکا هنوز نقشـه جدیدی برای منطقـه و فرمول جدیدی از نوع قرارداد سـایکس ـ پیکو<sup>۱۷</sup> داشـته باشد، ولی تمام آن چه میخواهد، تحول در رسـوم و شیوه امور کشـورهای خاورمیانه است؛ فرهنگ و رسومی جای گزین شود که در آن نگاه به غرب و به ویژه امریکا در منطقه، عاری از نفرت باشد و نوعی شیفتگی و وادادگی را در برابر ایالات متحده نشان دهد.

امریکا غیر از تاکتیکهایی که تاکنون مطرح کرده و بعضی از آنها در حال ثمر دادن است، سیاستهایی را در پیش می گیرد که تضعیف جنبشهای مخالف امریکا را نشان می دهد؛ با خلق این ذهنیت که امریکا هیچ نوع تهدیدی برای کشورهای منطقه محسوب نمی شود و تنها نیت بشردوستانه دارد. تحقیر عربها و تعظیم غرب و امریکا یکی از این اقدامات است. تلاشهای زیادی برای ایجاد حس عمیق تری از تحقیر، چه از طریق اظهارنظرهای اهانت آمیز هدف دار توسط مقامات امریکایی و چه از طریق جلوگیری از تلاشهای کشورهای عرب و اسلامی از طریق جلوگیری از تلاشهای کشورهای عرب و اسلامی برای کمک به فلسطینیها در زمانی که این کشور با انحلال روبهرو شده، انجام می شود.

امریکا همچنین در قبال مخالفتهای سیاسی، کمکها و حمایتهای خود را از دولتهای منطقه قطع میکند. هدف این عمل بی نصیب کردن این رژیمها از هر شانسی برای سازمان دهی مجدد یا به وضعیت اول برگرداندن سیستم منطقهای عرب است.

امریکا از تمام قدرت خود برای مجبور کردن کشورهای عرب و اسلامی به تسلیم شدن یکی پس از دیگری استفاده می کند. تلاش واشنگتن تا زمانی که جامعه عرب و اسلامی اتحاد خود را از دست بدهد، ادامه خواهد یافت. در این وضعیت، «خاورمیانه بزرگتر» بوش، سرانجام موجودیت پیدا خواهد کرد.  $^{1}$ 

## چشىمانداز طرح خاورميانه بزرگ

در مقدمه طرح خاورمیانه بزرگ با اشاره به دو معضل اساسی در کشورهای منطقه خاورمیانه و با ارائه اَمارهای متعددی که از عقب ماندگی ساکنان آن حکایت می کند، نسخه درمان اَنها تنها پناه بردن به دامان غرب معرفی می شود. چکیده طرح به نقل از روزنامه الحیات چنین است:

این طرح، راه کار مهم، مناسب و فرصتی استثنایی برای جامعه جهانی است تا در پرتو آن، برای رفع دو نقیصه مهم در کشورهای خاورمیانه، شامل آگاهی در مورد ضرورت نهادینه شدن مفهوم آزادی و دوم ایجاد بســتر مناســب برای مشــارکت زنان در توسعه سیاسی، اجتماعی و فرهنگی، اقدامهای بایســته صورت گیرد تا زمانی که سیاست دور کردن مردم از فعالیتهای سیاســی و اقتصادی در خاورمیانه رو به افزایش باشــد و کانونهای قدرت تنها در دایره بسته باقی بمانند، فعالیتهای تروریســتی، میزان جرایم و مهاجرتهای غیرقانونی به کشــورهای غربی روند صعودی خواهد داشت.

بر اساس آمارهای انتشار یافته، اوضاع اجتماعی، اقتصادی و فرهنگی در کشورهای خاورمیانه، سیر خطرناکی را میپیماید. از اینرو، امروزه ضرورت یافتن راه کارهایی برای حل آنها بیش از هر زمان دیگر اهمیت دارد. با نگاه به آمارهای ذیل، اوضاع این کشورها به خوبی نمایان می شود:

۱. مجموع درآمد ناخالص ملی ۲۲ کشور عربی بسیار کمتر از کشور اسیانیاست.

۲. از مجموع ۱۶۲میلیون نفر جمعیت بالای هیجده سال در کشورهای عرب، نزدیک به ۶۵ میلیون نفر یعنی نزدیک به چهل درصد، بی سوادند که دو سوم این تعداد زنان هستند.

۳. تا ســـال ۲۰۱۰ میلادی، بیش از پنجاه میلیون جوان وارد بازار کار خواهند شد و تا سال

۲۰۲۰ میلادی نیز کشــورهای عرب برای بی کاران جوان خــود به ایجاد یک میلیون فرصت شغلی نیاز دارند.

۴. در صورتی که میزان بی کاری در کشورهای عرب، به همین وضعیت ادامه یابد، تا سال

۲۰۱۰ میلادی شمار بی کاران در این کشورها به مرز ۲۵ میلیون نفر خواهد رسید. -

۵. متوسط درآمد یک سوم کشورهای خاورمیانه از دو دلار در روز تجاوز نمی کند. از اینرو، برای بهبود اوضاع معیشتی این کشورها، بازنگری در برنامههای کلان اقتصادی ضروری است.

۶ تنها ۱/۶ درصد مردم کشــورهای خاورمیانه، قادرند تا از شبکه اینترنت استفاده کنند که این رقم حتی در همسنجی با کشورهای در حال رشد افریقایی نیز کمتر است.

در مقدمه طرح خاورمیانه بزرگ با اشاره به دو معضل اساسى در کشورهای منطقه خاورمیانه و با ارائه آمارهای متعددی که از عقب ماندگی ساکنان آن حكايت مىكند، نسخه درمان آنها تنها يناه بردن به دامان غرب معرفی میشود. این طرح، راه کار مهم، مناسب و فرصتى استثنايي براي جامعه جهانی است تا در پرتو آن، برای رفع دو نقیصه مهم در کشورهای خاورميانه، شامل آگاهي در مورد ضرورت نهادینه شدن مفهوم آزادی و دوم ایجاد بستر مناسب برای مشارکت زنان در توسعه سياسي، اجتماعي و فرهنگی، اقدامهای بایسته صورت گیرد تا زمانی که سیاست دور كردن مردم از فعاليتهاى سیاسی و اقتصادی در خاورمیانه رو به افزایش باشد و کانونهای قدرت تنها در دایره بسته باقی بمانند، فعالیتهای تروریستی، میزان جرایم و مهاجرتهای غیرقانونی به کشورهای غربی روند صعودی خواهد داشت.



۷. در حالی کـه زنان تنها ۳/۵ درصد از کرسـیهای مجالس
 کشـورهای خاورمیانه را به خود اختصـاص دادهاند، این رقم در
 کشورهای در حال رشد افریقایی به ۹/۴ درصد می رسد.

۸. بر اساس نظرسـنجیهای علمی و معتبر جهانی، در سال ۲۰۰۳ میلادی، ۵۱ درصـد از جوانان عرب به مهاجرت دایم به کشورهای اروپایی تمایل دارند.

با ادامه سیاستهای کنونی در همه عرصههای سیاسی، اقتصادی و اجتماعی فروپاشی بیشتر این کشورها و افزودهشدن تعداد بسیاری به خیل بی کاران و گسترش روزافزون فقر را شاهد خواهیم بود که این وضعیت ممکن است در آینده نزدیک، به خطری بنیادین برای جامعه جهانی تبدیل شود. ۱۹

# راه برونرفت از بحران براساس پیشبینیهای طرح

به موجب این طرح، اجرای اصلاحات در همه زمینه ها و اعمال نتایج تحقیقات کارشناسان و دانش گاهیان به وسیله حکومتهای عرب، تنها گزینه برون رفت از دایره بسته فقر و عقبماندگی است. در این بین مشارکت اقتصادی کشورهای حوزه دریای مدیترانه، طرح مشارکت کشورهای خاورمیانه و امریکا با هدف اجرای اصلاحات بنیادین و کوششهایی که برای بازسازی افغانستان و عراق می شود، همگی بخشی از سیاستهای کلان هشت کشور صنعتی جهان برای خروج از وضعیت به تعبیر آنها نابهسامان، در کشورهای خاورمیانه شمرده شده است.

از بین رفتن دو رژیم دیکتاتور در عراق و افغانستان، فرصتی استثنایی پیش روی کشورهای صنعتی غربی به وجود آورده تا رمبری جریان اصلاحات در کشورهای خاورمیانه را به دست گیرند. کشورهای صنعتی غرب با در دستور کار قرار دادن برنامه توسعه انسانی سازمان ملل، برای اجرای اصلاحات از نوع غربی که میتوان از آن به غربیسازی خاورمیانه یاد کرد، در منطقه فعالیت جدی و مؤثری را در پیش گرفتند. حمایت از نهادینه شدن اصول دموکراسی، روی کار آمدن حکومتهای منتخب مردمی، بسترسازی برای گسترش دانش و فن آوری در جوامع خاورمیانه بو وایجاد فرصتهای مناسب اقتصادی که منافع درازمدت این

کشـورها را تأمین کند، بخشـی از چشمانداز این طرح را در این حوزه مهم و حیاتی از جهان تشکیل میدهد.

اساس طرح خاورمیانه بزرگ بر دمو کراسیسازی خاورمیانه استوار است و برای رسیدن به این هدف، حضور مردم به ویژه زنان در مجالس نمایندگان این کشـورها پررنگ میشـود. این امر از طریق تأسـیس مراکز غیردولتی، با هدف آشنا کردن زنان دانشـگاهی به منظور استیفای حقوق سیاسـی و اجتماعی خود و تغییر در کیفیت رسـانهها، چاپ و نشـر و نظام آموزشـی در کشورهای عربی عملیاتی خواهد شد.

## شىرقشىناسى غرب

شرق شناسان به دلیل مطالعه و برداشت سطحی خود از دین، آداب و رسوم و اساساً جوامع شرقی و اسلامی، در حقیقت آن شرقی را شناخته و معرفی کردهاند که مخلوق ذهن خودشان است نه آن شرقی که در عالم واقع وجود دارد.

احیای مجدد اسلام گرایی در عصر «جهانی شده» و «دموکراسیسازی شده» که آن را به تعبیر گراهام فولر، یک اتفاق مهم در زمان حاضر می توان نامید، ۲۱ همان «هراس بنیادینی» است که نویسندگانی همچون بابی سعید بدان اشاره می کنند. به عقیده وی، تجدید حیات اسلامی، در سطحی گســتردهتر، اضطراب فرهنگی در غرب را نشان میدهد. غرب، تصویر گذشته تحریف شده خود را در اسلام می بیند. تجدید حیات اسلامی، تولد مجدد خدایی را نمایان میسازد که غربیان آن را کشته بودند تا بشر بتواند زندگی کند. احیای اسلام به معنای انتقام خداوند است و به بازگشت ایمان اشاره دارد؛ بازگشـت به تمام چیزهایی که ایده آزادی روزافزون بشر را زیر ســؤال مي برد. ۲۲ بنابراين، اســلام را عامل اصلى عقبماندگي، ترور و خشونت در خاورمیانه، معرفی می کنند و می کوشند تا با وارد کردن فرهنگ سکولار غرب به کشورهای اسلامی، جلوی رشد و توسعه اسلام گرایی را در منطقه بگیرند و از منافع خود محافظت نمايند.

غرب به ویژه امریکاییان، بر اثر شرق شناسی ناقص، تصویری بربرگونه و خشن از اعراب مسلمان در اذهان دارند که یهود با ابزار گوناگون و نفوذی که بر رسانههای غربی از جمله

بزرگ ترین موتورهای جست وجوی اینترنتی دارد، توانسته است آن را نهادینه کند. رافائل پاتای  $^{77}$ یهودی مجارستانی و نویسنده کتاب *نمن عربی ^{77}* ( $^{100}$  میلادی) از جمله افرادی به شـمار می آید که در این بین بسیار تأثیر گذار بوده و منشور عمل امریکاییان است. دیدگاههای وی در میان سیاست گزاران کاخ سفید و افسران امریکا که به منطقه خاورمیانه و جهان عرب گسـیل می گردند، یک مرجع معتبر عرب شناسی به شـمار می آید. این کتاب تصریح دارد که اعراب تنها زبان زور را می شناسند و عامل شـرم و سرافکند گی بزرگ ترین نقطه ضعف آنان است.

بنابرایین، پاتای توصیه می کنید که راهبرد نظامی و امنیتی ایالت متحده در مقابل اعراب و خاورمیانه، استفاده از عامل قوه قهریه پرقدرت و شرم گینسازی فردی و اجتماعی از طریق برهنگی و رفتار جنسی باید باشد. تحقیر و شکست شرم، حیا و عفت به لحاظ فردی و اجتماعی از طریق برهنهسازی، وادار کردن به اعمال منافی عفت و ماننید آن در حضور یک دیگر و سپس تصویربرداری از این صحنه ها، براساس همین تصور و تلقی از اعراب و ساکنان منطقه خاورمیانه شکل گرفته است. پاتای در کتاب خود به تشریح روش تربیتی کودکان دختر و پسر در جهان عرب و ارتباط آن با روان شناسی جنسی حاکم بر اجتماعی و انسان شناسی تاریخی همه اعراب را در قالب هویتی واحد از منظر روان شیناختی اجتماعی و انسان شناسی تاریخی تحلیل نماید.

نیروهای مسلح امریکایی و نومحافظه کاران، این تصویر القایی را اساس برخورد خود با زندانیان مسلمان و عرب در گوانتانامو، زندان ابوغریب و بگرام قرار دادهاند. توهین به کتاب مقدس مسلمانان، هتک حرمت، وادارسازی افراد به مصرف گوشت خوک و مشروبات الکلی، تجاوز جنسی و برهنهسازی و تصویربرداری از این صحنهها، حرکت در مسیری است که پاتای در کتاب خود آن را ترسیم می کند.

برنالد لوئیس، یهودی انگلیسی شخص دیگری است که پس از حوادث یازده سپتامبر به شدت مورد توجه نومحافظه کاران قرار گرفت. او توانست با ارائه دکترین خود، علل نفرت کشورهای خاورمیانه از غرب را به زعم خویش شناسایی کند. دکترین لوئیس بر این دیدگاه استوار است که «جهان اسلام و خاورمیانه قرنهاست به دلیل عقبماندگی خویش از غرب نفرت دارند».

وی سال ۱۶۳۸میلادی و شکست دولت عثمانی در تسخیر وین را نقطه آغاز این نفرت معرفی می کند. به نظر او مشکل در ناتوانی سیاستهای امریکا نیست، بلکه در اسلام، مسلمانان و اعراب است و تنها راهحل این امر را اشاعه دمو کراسی از طریق قوه قهریه می داند. لوئیس به مقامات امریکایی توصیه می کند که حاکمیت و امپراتوری جدید امریکایی می تواند و باید از امپراتوری انگلیسی عبرت و درس بگیرد و اقتدار خویش را به شکل کامل در جهان عرب و خاورمیانه القا کند. ۲۶ لوئیس نیز همانند پاتای، می کوشد تا به امریکا بقبولاند که عرب جز زبان زور چیزی نمی فهمد و اگر قرار است زبان مفاهمه و گفتوگو در این کشورها برقرار شود، باید از طریق قوه قهریه و کاملاً وارداتی باشد. شاید بتوان ادعا کرد که نظریه برخورد

غرب، تصویر گذشته تحریف شده خود را در اسلام میبیند. تجدید حیات اسلامی، تولد مجدد که غربیان آن را کشته بودند تا بشر بتواند زندگی کند. احیای اسلام به معنای انتقام خداوند اشاره دارد: بازگشت به اشاره دارد: بازگشت به اشاره دارد: بازگشت به اتمام چیزهایی که ایده آزادی روزافزون بشر را زیر سؤال میبرد.



تمدنهای ساموئل هانتینگتون به همین تصویر از شرق ناظر باشد. در شرق این انگاره که جز برخورد، ستیز و کشمکش چیری وجود ندارد، گفتوگو و درک متقابل، عناصر غریبی به نظر می آیند و به نظر هانتینگتون، به طور قطع، جنگ و برخورد رابطه آینده غرب با دنیای اسلام خواهد بود.

شیمون پرز در کتاب خاورمیانه جاید ادامه حیات اسرائیل در شکل فعلی و تغییر نظامهای منطقهای به شکل تدریجی را خواهان بود. تلاش روزنامهنگارانی چون تامس فریدمن که از سالهای ۱۹۹۶ و ۱۹۹۷ میلادی موضوع خاورمیانه بزرگتر را با تأکید بر الزامات راهبردی ـ امنیتی در قالب جغرافیای راهبردی (ژئوپلیتیک و ژئواکونومیک) در روزنامه نیویورک تایمز مطرح کردند و سرانجام آنچه در «ارزیابی راهبردی ۱۹۹۸ میلادی» ترکیه، اسرائیل و افغانستان آمده بود، به این ترتیب است: ترکیه، اسرائیل و افغانستان آمده بود، به این ترتیب است:

یکم. تأمین نیازهای انرژی؛

دوم. مقابله با ایران و عراق؛

سوم. صلح اعراب و اسرائيل؛

چهارم. جلوگیری از فروپاشی نظامهای درهم گسیخته و در آستانه اضمحلال.

صیانت از کیان اسرائیل از نمودهای نفوذ صهیونیستها در انهان سیاست مداران امریکاست. آدام گارفینکل در سخنرانی سال ۱۹۹۹ میلادی با عنوان «خاورمیانه بزرگتر در سال ۲۰۲۵»، جهان عرب، اسرائیل، ترکیه، ایران، آسیای میانه و قفقاز را با صراحت خاورمیانه بزرگتر معرفی می کند و منافع امریکا را در این منطقه تا سال ۲۰۲۵ میلادی به اسرائیل پیوند میزند.

### اميرياليسمليبرال

بسیاری از منتقدان جهانی شدن به این موضوع اشاره می کنند که امروزه با بهانههای مختلف نظیر جهانی شدن و اشاعه دمو کراسی، امپریالیسم جدیدی در حال شکل گیری است که جهان را یک سره در کام غرب انداخته، ده کدهای امریکایی از آن به وجود می آورد. چیزی که بوش رئیس جمهور ایالات متحده در سخن رانی اول ژوئن ۲۰۰۲ میلادی در آکادمی علوم نظامی وست پوینت ۲۹ اعلام کرد، روی کرد موازنه قوا را کاملاً

به هم زد و به جای آن راهبرد «عدم موازنه قوا» " را در خدمت امپریالیسم لیبرال مطرح کرد. نظم نوین جهانی که بوش از آن سخن می گفت، بر دو محور اساسی استوار بود:

۱. گفتمان امریکا، اشاعه آزادی، لیبرالیسم و دموکراسی است؛

۲. بــه منظور اجرایی کردن این گفتمان، امپریالیســم لیبرال امری اجتنابناپذیر است.<sup>۳۱</sup>

بوش چند ماه پس از اشـغال عراق، در ششـم نوامبر ۲۰۰۳ اظهار داشت:

تأسیس عراق آزاد در قلب خاورمیانه، نقطه عطفی در انقلاب جهانی دموکراتیک است و این پیام به دمشق و تهران نیز خواهد رسید که آزادی، آینده تمامی ملتهاست.

با وجود این که جهانیان، دروغ پردازی ها و فریب افکار عمومی بوش را شاهد هستند، او هم چنان به استمرار این خطمشی پافشاری می کند. وی خویش را منجی جهانی می داند که خود مسبب اصلی فلاکت و خشونت و کشتار در آن است. کشتار امریکا در افغانستان، اشغال عراق و ناامنی مردم این کشورها، از او چهرهای منفور در خاورمیانه ساخته که این نفرت جز به نابودی آن از دل هایشان یاک نمی شود.

### روى كرد متفاوت امريكا به خاور ميانه

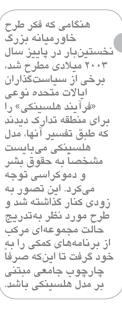
هر چند نوعی هم گرایسی امریکایی ـ اروپایی <sup>۳۲</sup> در این طرح به چشـم میخورد، اروپاییها دولت بوش را به منزله بازی گری میبینند که دیر وارد بازی اصلاحات شـده اسـت. در دو سـال گذشـته، در برخی از کشورهای اروپایی، تلاشهای آرامی برای تسـهیل گفتو گو در مورد اصلاحات با تمامی کشورهای منطقه در جریان بوده اسـت. طرح کانـادا و دانمارک کـه از مدتها پیـش در جریان بود، ماهها پیش از سـخنرانی بوش، به تدریج پیـش در جریان بود، ماهها پیش از سـخنرانی بوش، به تدریج اسـتحکام مییافت. دیپلماتهای اتاوا و کپنهاگ مشـغول کار روی «مدل هلسـینکی» برای گفتوگـوی منطقهای بودند که مجموعههای چندگانهای از موضوعات مختلف از قبیل «حقوق مجموعههای چندگانهای از موضوعات مختلف از قبیل «حقوق بشر» و «امنیت» را دربر میگرفت.

هنگامی که فکر طرح خاورمیانه بزرگ نخستینبار در

پاییز سال ۲۰۰۳ میلادی مطرح شد، برخی از سیاست گذاران ایالات متحده نوعی «فرآیند هلسینکی» را برای منطقه تدارک دیدند که طبق تفسیر آنها، مدل هلسینکی میبایست مشخصاً به حقوق بشر و دمو کراسی توجه می کرد. این تصور به زودی کنار گذاشته شد و طرح مـورد نظر بهتدریج حالت مجموعـهای مرکب از برنامههای کمکی را به خود گرفت تا این که صرفاً چارچوب جامعی مبتنی بر مدل هلسـینکی باشد. در حقیقت، دولت بوش اکنون شباهت میان طرح و مدل هلسـینکی را منکر میشود. شـاید بتوان تمایز نگاه امریکایی و اروپایی به طرح را این گونه ترسیم کرد که مدل هلسینکی، دولت بوش را به سمتی هدایت می کرد که برای آنها مطلوب نبود، یعنی به سـمت مباحثهای منطقهای که در خصوص مسـائل امنیتی مطرح می شد. امنیت، هسته اصلی فرآیند هلسینکی را تشکیل می داد که از ابتدا به منزله توافقی میان غرب و دولتهای عضو پیمان ورشو جلوه گر شد. غرب، مرزبندیهای جدید پس از جنگ جهانی دوم در اروپا را به رسمیت میشناخت و در عوض، اتحاد شوروی و دولتهای وابسته آن در اروپای شرقی خود را به اجرای برنامهای در زمینه حقوق بشر متعهد مینمودند. اما هنگامی که برنامهریزی برای اتخاذ روی کردی مشابه فرآیند هلسینکی برای خاورمیانه آغاز شد، سیاست گزاران ایالات متحده مخالفت خود را با چنین توافقی اعلام نمودند. ایالات متحده تمایل ندارد در ازای تعهدات چشـم گیر دولتهای منطقه در زمینه اصلاحات سیاسـی و اقتصادی، در زمینه امنیت، به آنها تعهد بدهد. در واقع، دولت بوش مصمم بود که مسائل امنیتی را از میز مذاکره کاملا دور نگاه دارد؛ زیرا به خوبی میدانست که کشورهای عرب بر طرح مناقشــه اعراب و اسرائیل پافشاری خواهند کرد؛ در حالی که دولت بوش به گنجاندن ایـن موضوع در چارچوب مذاکرات هیچ تمایلی نداشـت. در نتیجه، دولت بوش تشـبیه طرح خاورمیانه بزرگ به مدل هلسینکی را به سرعت کنار گذاشت. به نوشته بنیاد کارنگی برای صلح بین المللی، این تصمیم دولت بوش، موضوع فلسطین را از پروژه خاورمیانه بزرگ خارج می کند، اما در واقع، موجب حل آن نمی شود. نادیده گرفتن عمدی و کامل موضوع فلسطین، نشان دهنده تعارض درونی طرح مورد نظر امریکاست.

به اعتقاد دیپلماتهای اروپایی، شـورای امنیت ملی کاخ سفید از احتمال ورود «رژیمهای رادیـکال» به چارچوب روابط چندجانبه نگران اسـت. به اعتقاد دولت بوش، «ایدههای اروپا در حـال حاضر بیش از اندازه، غیرعملی مینمایـد.» در عین حال، محافظه کاران جدید که از مدتها قبل با اصل «فرآیند مذاکرات هلسـینکی» مخالفت داشتند، با اجرای فرمول آن برای خاورمیانه بزرگ نیز به شـدت مخالف بودند. از نظر مقامات رسـمی دولت امریکا، اجرای این فرمول برای جهان عرب و کشـورهای اطراف آن عبور از خطوط قرمز زیادی تلقی میشـود. رابـرت زلیک، ۲۰۰۳ نماینده ارشـد تجاری ایالات متحده، در اوایل ماه می سـال ۲۰۰۳ میلادی گفت که ایالات متحده تنها حاضر اسـت با کشـورهایی وارد روابط تازه تجاری شود که «در زمینههای سیاسـت خارجی و امنیت، همکاری نمایند یا رفتـار خود را اصلاح کنند». به بیان دیگر، گفتوگو با سوریه و ایران، خارج از محدوده بهشمار می رود. ۲۵

نیکولاس برنز، <sup>۳۶</sup> نماینده ایالات متحده در ناتو، در سـخنرانی اکتبر ۲۰۰۳ خود در پراگ،





با اشاره ضمنی به لزوم سلطه ناتو بر جنوب و خاورمیانه اعلام کرد:

مأموریت ناتو هنوز هم عبارت از دفاع از اروپا و امریکای شمالی است. با این حال، باور نداریم که می توانیم این مأموریت را با نشستن در جای خود و محدود شدن به اروپای غربی یا اروپای مرکزی و یا امریکای شمالی، به انجام برسانیم. باید توجه ذهنی و همچنین تمرکز نیروهای نظامی خود را به سمت شرق و جنوب گسترش دهیم. آینده ناتو، به اعتقاد ما، در شرق و جنوب، یا به عبارت دیگر در خاورمیانه بزرگ است.

محافظه کاران جدید امریکا مایلند پیش از رسیدگی به امور جزئی مثل مناقشه فلسطین و اسرائیل، تصویر بزرگتری شامل دموکراسی، بازارهای آزاد و سکولاریسم را در منطقه خاورمیانه بزرگ ترسیم نمایند. دولت بوش در طلیعه جنگ عراق، به اروپاییها و اعراب قول داد که جاده اورشلیم از طریق بغداد خواهد گذشت و حل اختلاف میان اسرائیل و فلسطین پس از سقوط صدام حسین محقق خواهد گردید.

## خاورمیانه بزرگ و اعلامیه بارسلون

کشورهای اروپایی پیش از مطرح شدن پروژه خاورمیانه بزرگ، سالها به تدوین طرحهای مشابه با هدف اصلاح نظامهای سیاسی و اقتصادی دولتهای منطقه مدیترانه شرقی و مرتبط ساختن آنها با بازارهای اروپایی مشغول بودند. در واقع، به دنبال امضای موافقت نامه هلسینکی در اواسط دهه ۱۹۷۰ میلادی، دولتهای جنوبی اروپا که از خطر بالقوه افزایش فاصله اقتصادی و جمعیتی میان سواحل شمالی و جنوبی مدیترانه نگران بودند، در سال ۱۹۸۹ میلادی بحث درباره ایجاد کنفرانس امنیت و هم کاری در منطقه مدیترانه که با افریقای شمالی و خاورمیانه اروپاییها تصمیم گرفته بودند که به افریقای شمالی و خاورمیانه توجه بیشتری مبذول نمایند و تنها به اروپای شرقی و مرکزی توجه نکنند. در مرحله بعدی، کنفرانس اروپا و مدیترانه در نوامبر توجه نکنند. در بارساون اسپانیا برگزار شد که بزرگ ترین ترجه میلادی در بارساون اسپانیا برگزار شد که بزرگ ترین ترکس ترکس اتحادیه اروپا برای توجه دوباره بسه خاورمیانه به تاکس اتحادیه اروپا برای توجه دوباره بسه خاورمیانه به تاکس اتحادیه اروپا برای توجه دوباره بسه خاورمیانه به

حساب می آمد. اعلامیه بارسلون، سر آغاز مشار کت اروپا و مدیترانیه ۱۳۹ (EMP) بود و به عقد یک توافق منطقهای با دوازده کشور خاورمیانه و شمال افریقا از جمله اسرائیل و دولت خودگردان فلسطین انجامید. این موافقتنامه ایجاد یک منطقه تجارت آزاد را تا سال ۲۰۱۰ میلادی پیشبینی نمود و پرداخت وامهایی را مقرر کرد و تمام دوازده کشور امضا کننده را به توسعه حکومت قانون و دموکراسی و تضمین حقوق بشر و حقوق اقلیتها و همچنین آزادی بیان، تجمع، اندیشه و عقیده متعهد ساخت. از طریق این توافقها، مشارکت اروپا و مدیترانه برای حل و فصل مناقشه خاورمیانه ضرورت می یابد.

اتحادیه اروپا به یکی از منابع عمده کمکهای مالی به دولت خودگردان فلسطین تبدیل شده است. اکنون، اروپاییها بر این نکته تأکید دارند که طرح خاورمیانه بزرگ امریکا هرگز نخواهد توانست بدون حل مناقشه فلسطین و اسرائیل به موفقیت برسد. به علاوه، به اعتقاد اروپاییها، اگر این مناقشه به طریق دیگری حل و فصل شود، طرح خاورمیانه بزرگ فایده دیگری ندارد. خاورمیانه کوچک برای اتحادیه اروپا حکم مکزیک و بخش خاورمیانه کوچک برای اتحادیه اروپا حکم مکزیک و بخش استراتژیک و اقتصادی اروپاییها با در نظر گرفتن عوامل استراتژیک و اقتصادی اروپاییها با در نظر گرفتن عوامل ژئواستراتژیک و اقتصادی و از دیدگاه منطقهای گفته می شود

آنچه دولت بوش انجام داده، افزون بر کپی کردن «طرح بارسلون» برای خاورمیانه، عبارت بوده از کنار گذاشتن عناصر مهم سیاسی طرح اروپاییها که می توانست از بعد اجرایی آن را تقویت نماید و در عوض افزودن یک عنصر نظامی به طرح که اجرای آن را با دشواری روبهرو میسازد. وجه دیگر عبارت است از خنثا کردن نقش اروپا و قبولاندن این امر به آنها که نمی توانند از هیچ نفوذی جدای از نفوذ امریکا برخوردار باشند. البته این به معنای وارد ساختن فشارهای بیشتر برای برگرداندن روسیه به مسیر مورد نظر امریکا نیز خواهد بود.

در حالی کـه طـرح اروپاییها تا حـدود زیادی بـر روابط دیپلماتیک، اقتصادی و فرهنگی میان اَنها و مردم خاورمیانه تأکیـد دارد، ایالات متحده درقالب طرح خاورمیانه بزرگ، ایجاد مجموعهای از پادگانهای نظامی را در منطقه پیش نهاد می دهد

که افغانستان و عراق نخستین آنها به شمار می آیند. اروپاییها معتقدند که ایالات متحده برای اعطای مشروعیت بین المللی به این استراتژی، نیازمند همراهی اروپاییهاست. دومینیک دو ویلپن  $^*$  وزیر امور خارجه وقت فرانسه، موارد نارضایتی زیادی را در خصوص طرح خاورمیانه بزرگ یاد آور شده که مهمترین آن مربوط به نقش قائل شدن برای ناتو در فرآیند مورد نظر است.

روزنامه لومونا دیپلماتیک (آوریل ۲۰۰۴ میالادی) در اظهارنظر در مورد طرح ایالات متحده، خاطرنشان ساخت که این طرح رؤیای ایجاد منطقهای است که اصلاً وجود خارجی ندارد و این که تازهترین جاهطلبی ایالات متحده عبارت است از گسترش سلطه خود بر نفت خاورمیانه و توسعه شبکه پایگاهها و تأسیسات نظامی امریکا که همگی به بهانه اجرای دموکراسی انجام می پذیرد.

## واكنشهاى گوناگون كشورهاى خاورميانه به طرح

عمده کشورهای عرب و مسلمان منطقه، با هوشیاری کامل و آگاهی به اهداف سلطه جویانه امریکا، از ابتدا با اتخاذ مواضع مناسب، مخالفت خویش را با این طرح وارداتی اعلام کردهاند. <sup>۲۳</sup> از نگاه افغانها، طرح خاورمیانه بزرگ به منظور یک دست کردن منطقه از مراکش تا افغانستان و در اولین گام مهم افغانستان صورت می گیرد و پیروزی حامد کرزای اولین گام برای ایجاد آن قلمداد می شود که البته سالیان درازی زمان می برد تا منطقه با تعاریف این طرح هم آهنگ شود. <sup>۲۳</sup> امروزه افغانها نوعی هژمونی فرهنگی غرب را در کشور شاهد هستند که محصولات فرهنگی یا به تعبیر دقیق تر ضدفرهنگی آسان تر از نان شب مردم در دست رس جوانان قرار می گیرد و این زنگ خطر برای کسانی است که هنوز تعصبات دینی آنان، در کوران حوادث تلخ افغانستان به فراموشی سپرده نشده است.

ترکیه به لحاظ لائیک بودن حاکمانش، از این طرح امریکایی با آغوش باز استقبال کرد. یادآوری می شـود که این کشـور، مدتها پیش از آن که ابتکار خاورمیانه بزرگ موضوع مقاله نشـریات یا مناظرات تلویزیونـی گردد، آرا و تصویر خـود را از خاورمیانه در محافل گوناگون اعلام کرده بود؛ از جمله ترکیه در نشستهای سازمان کنفرانس اسلامی، به دیدن خاورمیانه دموکراتیکتر، آزاد و مالامال از صلح با دولتهای کارآمد مایل اسـت که اقتصاد کشـورها را به خوبی اداره کنند. نباید این را با آرمانگرایی اشتباه گرفت منافع ترکیه مستلزم همسایگان باثبات و مسالمتجویی است که بتواند با آنها در تمام سطوح به طور مثبت تعامل برقرار کند. بنابرایـن آرزوهـای ترکیه برای این منطقه با اهداف مثبت ابتـکار خاورمیانه بزرگ همآهنگ است.

کشــور عراق، دومین گام اجرای طرح خاورمیانه بزرگ اسـت. برانــدازی رژیم دیکتاتوری صدام توسـط ایالات متحده امریکا، میبایست زمینه اجرا شدن دموکراسی را به زعم غربیان فراهم میکرد، اما با گذشــت چند سـال از اشغال این کشور، نیروهای امریکایی با چالشهای زیادی مواجهند که توان مقاومت را از آنان گرفته اســت. مقاومت بیش از حد مردم مسلمان





شیعه و سنی در برابر اشغال گران از شکنندگی هرچه بیشتر جبهه اشخال گر حکایت می کند و تشکیل حکومت دموکراتیک از نوع امریکایی را در این منطقه محال نشان میدهد.

# دوری از تعالیم اسلامی و انعطاف در برابر غرب؛عامل واگرایی در خاورمیانه

امروزه روند واگرایی در خاورمیانه به چشیم می خورد که غربباوری، عامل مهمی در این جریان واپسگراست. «هریک از این جوامع، به شیوه خاص خود و به صور و درجات مختلف به روند غربی شدن می پیوندند. این اختلاف می تواند در بلندمدت باعث افزایش فاصله کشورهای خاورمیانه از یک دیگر، کاهش ارتباط برخی از آنها با کشورهای همسایه و الحاق آنها به روندهای یک پارچهسازی در خارج از خاورمیانه شود. دو نمونه آن، نحوه ارتباط کشورهای شیمال افریقا و ترکیه با اتحادیه اروپایی است.» «۲ ترکیه با دور شدن از فرهنگ اسلامی خود و پی گرفتن روند سکولار و لائیک، به سمت برهم زدن نظم در خرده نظام خاورمیانه پیش می رود؛ زیرا تغییر در هر جزء از اجزای یک کل، از بین رفتن موازنه آن کل را باعث می شود.

مسابقه تسلیحاتی نیز بر اثر سلطه تکنولوژی غرب بر این منطقه ایجاد شده است، به طوری که برخی از دولتهای خاورمیانه از عمده ترین خریداران سلاح در جهان محسوب می شوند. برای مثال: «در سال ۱۹۹۵ میلادی عربستان با پرداخت ۸/۱ میلیارد دلار، مصر با پرداخت ۱/۹ میلیارد دلار و کویت با پرداخت یک میلیارد دلار در صدر فهرست این خریداران قرار داشتند».

بنیان ناسیونالیسم هم از آنجا که زاده استعمار انگلیس و مورد حمایت امپریالیسـم امریکا بود، رقابت و کشمکش عربی را نه تنها کاهش نداد، بلکه روزبهروز بر شدت آن افزود. «رقابتهای بین عربی مسلبقه بر سر رهبری جهان عرب، تفسیر از عربیت و همچنین بر سر قلمرو آب و ایدئولوژی در کنار مسائل قبیلهای و جانشـینی سلطنتی را دربر میگیرد» که خود عمل واگرایی در عصر دموکراتیزه شـدن منطقه به شمار میآید. «امروزه گروهی از روشـنفکران عرب نسـبت به رونـد یکپارچکی جهانی که دموکراسـی غربی محصول آن اسـت، اظهار رضایت کرده و بر

سودمندیهای وابستگی متقابل فزاینده تأکید می کنند. \*\* برای نشان دادن گونههای آن در خاورمیانه، گونههای آن در ذیل بررسی می شود:

### الف) واگرایی سیاسی

آرمان غرب، رسیدن به او توپیای لیبرال \_ دمو کراسی است که آن را با طرحهای مختلفی چون جهانی شدن و خاورمیانه بزرگ ردیابی می کند. جهانی شدن به لحاظ سیاسی «گرایش دارد تا نقش دولت را به خاطر نیروهای مهاجم بازار به حاشیه براند و علاوه بر آن کشورها را بار دیگر از لحاظ ایدئولوژیک دستمایه قرار دهد.» $^{67}$  تولید نظریه خوش بینانه «پایان تاریخ» فرانسیس فو کویاما (۱۹۸۹ میلادی) که پس از فروپاشی جبهه کمونیسم ارائه گردید، نوع طبیعی و مسالمت آمیز سلطه بی چون و چرای لیبرال \_ دمو کراسی امریکا را نوید داد که به تعبیری جهانی سازی، غربی شدن طبیعی را به نمایش می گذاشت. وی در کتاب خود با نام پایان تاریخ و انسان و پسین چنین استد لال می نماید:

طی چند سال اخیر، اجتماعی چشم گیر در سرتاسر جهان در مورد مشروعیت لیبرال \_ دموکراسی به مثابه یک نظام حکومت به وجود آمده است. نظامی که رقبای از نوع پادشاهی ، فاشیسم و اخیراً کمونیسم را از صحنه خارج کرده است. لیبرال \_ دموکراسی می تواند پایان تاریخ را رقم زند. ۵۰

پیروزی لیبرال ـ دموکراسـی بر جهان، همان جهانیسـازی سیاسـی و امریکایی به شـمار می آید که فوکویاما به آن اشـاره می کند و این همان چیزی است که در اثر مرعوب شدن برخی از کشورهای اسلامی و غیراسلامی خاورمیانه در برابر کالای لوکس مردمسـالاری غربی، عامل از هم گسـیختگی منطقه می شود. تغییر رژیم کشـورهای خاورمیانه به سمت رژیمهای دموکرات، تحمیل ارادی لیبرال ـ دموکراسـی بر گرده جهانیان است که در نظریه بدبینانه برخورد تمدنهای ۵۲ ساموئل هانتینگتون (۱۹۹۳ میلادی) تبلور یافت. وی با اشـاره بـه نبرد آینده تمدن غرب با اسـلام، چراغ راهنمای خوبی برای عمل سیاسی رهبران ایالات متحده گردید. امریکا در تحقق آمال توسعهطلبانه خود و سرعت دادن آن به همه جهان، حوادث یازده سیتامبر ۲۰۰۱ میلادی را

بهترین فرصت برای اعمال منظور خود دید و تهاجم خود را به افغانستان و عراق شروع کرد و تغییر رژیم در کشورهای او کراین، قرقیزستان و اخیراً رژیم بعث سوریه به بهانه ترور رفیق حریری را در دستور خود قرار داد.

توجه به مبانی مدرنیسیم غربی برای فهم عمیق تر طرح خاورمیانه بزرگ، بایسیته است؛ زیرا کارویژههای اساسی کشورهای غربی از آن ناشی می شود. مهم ترین اصول مدرنیسم را می توان اومانیسم (انسان محوری)، سکولاریسم (تقدس زدایی، عرفی سازی، ناسوتی شدن و یا جداسازی دین از سیاست)، عقلانیت خودبنیاد، روشن گری و قرائت کلان پیشرفت و توسعه بر اساس اصول دنیای مدرن دانست.

### ب) واگرایی اقتصادی

اهرمهای نظام سلطه در تحت عنوان جهانی سازی که خاورمیانه هم ناگزیر از پیروی آن است، از نظر اقتصادی، به نوعی جهان خواری تفسیر می شود که «بدین وسیله اقتصادهای مسلط غربی به راحتی می توانند همه ما را فرو ببلعند، به اسطوره حاکمیت ملی برای همیشه پایان دهند و مبارزه همه مردم جهان سوم، مردمی که می خواهند بر مقررات خود حاکم باشند، را به سخره بگیرند. اگر قرار است یک جهان تحقق یابد ، باید جهان مردم باشد نه جهان خدایان و بندگان.» ۲۵ کشوهای شمال، با استفاده از ابزارهایی: بانک جهانی، صندوق بین المللی پول، سازمان تجارت جهانی و دیگر آژانسهای سازمان ملل و شرکتهای بزرگ چندملیتی، در تسخیر هرچه بیشتر کشورهای جنوب و جهان سوم گام برمی دارند.

«محققین دانشگاههای ساسکس و تل آویو در سال ۲۰۰۰ میلادی به این نتیجه رسیدند که کشوری که دروازههای اقتصاد خود را هرچه بیشتر به روی سرمایه گذاریهای خارجی باز کند، سریع تر به کشورهای پیشرفته میرسدد.» هم در حالی که عکس قضیه در خاورمیانه صدق می کند و پیوستن به اقتصاد جهانی، وابستگی اقتصادی و توسعه نیافتن آنها را در پی داشته است.

به طور کلی، هنگام ورود به سیستم جهانی اقتصاد که چیزی جز نظام کاپیتالیستی نیست، هیچ کنترلی بر آنارشیســم اقتصادی نیســت و هیچ کس هم پاســخ گوی آن نخواهد بود؛ زیرا تصمیمات اصلی در جای دیگر گرفته می شود که خارج از حوزه کشورهاست. این امر به شدت به شکاف طبقاتی در جوامع می انجامد که «مقدار ثروت چهار درصد در کره زمین معادل ثروت دو میلیارد انسان می شود.»

#### ج) واگرایی فرهنگی

پاک کردن هویت دیگر جوامع برای تحمیل فرهنگ کشـورهای محور به ویژه امریکا، از جلوههای منفی یکتایی فرهنگی اسـت. به گفته محمود اعوده، از روشن فکران عرب، «جامعه عـرب تحت تهاجم فرهنگ همبرگر قرار دارد و وسـایل نوین تهاجم، غذا و تغییر عادتهای غذایی اعراب را در پی دارد». هم به اعتقاد ایشان، تحول در عادتهای غذایی با دیگر تغییرات در قشربندی اجتماعی و افزایش شکاف اجتماعی پیوند دارد. محمد عابد الجبری، استاد فلسفه در قشربندی اجتماعی و افزایش شکاف اجتماعی پیوند دارد. محمد عابد الجبری، استاد فلسفه



پیروزی لیبرال – دموکراسی بر جهان، همان جهانیسازی سیاسی و امریکایی به آن اشاره میکند و این همان چیزی است که در به آن در عوب شدن برخی از کشورهای اسلامی و غیراسلامی خاورمیانه در برابر کالای لوکس در برابر کالای لوکس مردمسالاری غربی، عامل از هم گسیختگی منطقه میشود.

مراکشی معتقد است: «جهانی شدن به معنای نابود شدن دیگری است و برای هویتها یا ارزشهای متفاوت احترامی قائل نیست.»  $^{NV}$  زبانهای عربی، اردو، فارسی و ترکی نیز تحت سلطه فزاینده زبان انگلیسی که زبان جهانی سازی به شمار می آید، در حال رنگ باختن است.

جهانی شدن فرهنگ به مثابه نیرومندترین اهرم در دستان کشورهای شمال را شاید بتوان از خطرناک ترین تهدیداتی دانست که به معنای تحمیل فرهنگ یک ملت قوی و غالب بر دول ضعیف و مغلوب و به عبارت روشن تر، تحمیل فرهنگ سکولار مصرفگرایانه و سکسمدارانه امریکایی بر همه جهان به ویژه کشورهای اسلامی است که به وسیله رسانههای تبلیغاتی صوتی و تصویری و شبکه اطلاعاتی اینترنت صورت می گیرد. از جمله نمودهای واگرایانه آن در خاورمیانه می توان به «ترویج فرهنگ مصرف کالاهای تولید غرب، ترویج فرهنگ کمرنگ شدن ارزشها و غیرت دینی، اشاعه فرهنگ زنا و مجاز دانستن استمتاع زن از مرد و مرد از زن بدون هیچ قید و شرطی، فراگیر کردن فرهنگ صلحی که به معنای تأیید بی چون و چرای فراگیر کردن فرهنگ صلحی که به معنای تأیید بی چون و چرای امریکا و اسرائیل در منطقه است» ۸۵ اشاره کرد.

کمرنگ کردن ارزشهای اسلامی در خاورمیانه و القای امکان انتخاب دینهای گوناگون به مثابه صراطهای مستقیم، از تاکتیکهای دیگری است که طراحان طرح خاورمیانه بزرگ بدان تمسک میجویند. تلاشی سخت در کار است تا عقاید مسیحیت را به منزله دین جهانی (تنصیر العالم) مطرح کند. به تعبیر دیگر امپریالیسم دینی مسیحی، به دنبال تبدیل جهان به دنیای مسیحیت است. ۱۵۹ این عمل دقیقاً به منظور مبارزه با دیگر ادیان و عمل به نظریه برخورد تمدنهای هانتینگتون است.

# خاورمیانه بزرگ اسلامی با محوریت مهدویت، عامل همگرایی و انسجامبخشی جهان اسلام

ارائه جای گزینی مناسب، ایس طرح وارداتی را به مبارزه می طلبد و توسعه و اصلاحات برخاسته از ارزشهای بومی و مذهبی به ویژه باور به مهدی آخرالزمان ، اصلاحات امریکایی را رد کرده، انسجام همه کشورهای اسلامی به ویژه منطقه خاورمیانه را نوید خواهد داد. طرح «خاورمیانه بزرگ

اسلامی» که آموزههای بنیادین خود را از قرآن و سنت نبوی و ائمه اطهار گرفته و با بافت فرهنگی و زندگی روزمره مردم منطقه کاملاً همخوانی دارد، با اجماع مسلمانان بر سر اصول و پرهیــز از اختلافات فرقهای، تنهـا راه پیشرفت و تعالی جهان اسلام است و یارای مقاومت در برابر غرب بــه ظاهر متمدن را دارد. اسلام تنها عنصری است که می تواند تمام کشورهای منطقه را به همگرایی هرچه بیشــتر سوق دهد و از غربزدگی و وادادگــی در مقابل آن جلوگیری کند. احیای آموزه انتظار موعود و بازگشت به اسلام اصیل که در آن بدعتزدایی شده و همگان و بازگشت به اسلام اصیل که در آن بدعتزدایی شده و همگان در انتظار مدینه فاضلهای نشســتهاند که عدالت و انصاف ویژگی اساسی آن است، تنها نسـخه نجات بخش کشورهای خاورمیانه به شــمار می آید و می تواند انسان ها را به آزادی واقعی و سعادت به شــمار می آید و می تواند انسان ها را به آزادی واقعی و سعادت

دخالت دادن دین و آموزههای مشترک بین همه مذاهب اسلامی که مهدویت جامع همه آنهاست، در عرصههای مختلف سیاسی، اقتصادی، اجتماعی و فرهنگی تمام کشورهای منطقه تمایز خاورمیانه اسلامی از خاورمیانه امریکایی را باعث خواهد شد و بازتعریف هویت جدیدی را در این منطقه به ارمغان خواهد آورد. تأکید در این بخش از مقاله بر شناسایی گونههای هم گرایی در خردهنظام خاورمیانه بزرگ اسلامی است که با نگاه دکترینال به مهدویت محقق می شود. این نوع نگاه، هردو بعد نظر و عمل را شامل می گردد و بر کاربست راهبردی انگاره مهدویت در عمل و زندگی عینی انسانها تأکید می کند.

### الف) همگرایی سیاسی

توجـه بـه مدینـه فاضله مهـدوی که بـه شـکلی یکتا در سرتاسـر جهان به وقوع خواهد پیوسـت و نگاه به شاخصههای برشـمرده شـده در لسـان روایات معطوف به عصر ظهور نظیر عدالـت، امنیت، آزادی از قیود مادی و شـیطانی، دانش محوری و گسترش آن، توسـعه اقتصادی تا حدی که مستحق زکات در جهان که یاب شـود، همه در شکل دهی شایسته مناسبات میان کشورهای اسلامی دخیل اسـت و به دلیل مشترکات باوری در این نگاه این حوزه، انسـجام بیشـتری را به ارمغان خواهد آورد. این نگاه به لحاظ سیاسـی، کشورهای جهان را به دو بلوک باورمندان به

مهدی و مخالفان دجالگونه با آن حضرت تقسیم خواهد کرد.

غلامرضا بهروز لک، در کنار نقد توسعه سیاسی غرب، الگوی توسعه سیاسی در عصر مهدوی را این گونه تعریف می کند:

همکاری و مشارکت سیاسی فعال متعهدانه با رهبری امام معصوم، بر اساس شریعت و هدایت الهی، برای زمینهسازی سعادت و فضیلت اخلاقی در عرصه جهانی. ۶۰

وی این تعریف را بر اصول ذیل مبتنی می کند:

۱\_ فضیلت مداری جامعه اسلامی در برابر آزادی محوری این جهانی دنیای جدید: سیاست، همواره ابزاری در خدمت اهداف جامعه به شمار می آید. طبیعی است که در جامعه عدل مهدوی، فضیلت هدف غایی بوده، سیاست به مثابه ابزار رسیدن به آن، فضیلت گرا خواهد بود.

۲\_ نقـش و جایـگاه رهبری دینی \_ الهی در توسـعه سیاسـی: دیدگاه اسـلامی بر نقش هدایت گر الهی برای رسـیدن به سـعادت در این جهان مبتنی اسـت. امام در تفکر شـیعی، ادامه دهنده نقش هدایت گرانه پیامبر به شـمار می آید که بدون او، رسیدن به سعادت فردی و اجتماعی با دشـواری مواجه است. در بُعد اجتماعی، نیاز به امام، ضروری تر بوده، رهبر اَسمانی راهنما و تنظیم کننده امور اجتماعی انسانها به شمار می آید.

To amulus of location of the location of the

۴\_ گسترش زندگی سیاسی به عرصه جهانی: نگرش منجی گرایانه ادیان، دولت آخرالزمان را دولتی جهانی میداند. با ظهور منجی و پذیرش اسلام از سوی جهانیان، دیگر هیچ مرزی میان مردم وجود نخواهد داشت و زندگی سیاسی، نه معطوف به کسب منافع جمعی \_ گروهی، بلکه در جهت سعادت بشر و صلاح همه انسانها خواهد بود.

۵ توسعه سیاسی بر اساس قانون مندی الهی: توسعه سیاسی مطلوب، هنگامی در جامعه حاصل می شـود که قوانین مناسـبی پشتوانه آن باشـد. سـازگاری قوانین با نیازهای واقعی انسانها، رعایت مصالح و مفاسد و زمینه سازی رشد افراد، از طریق قوانین مناسب امکان پذیر است. در حکومت فاضله مهدوی، احکام الهی اسمانی مبنای این قوانین هستند.

عـ توسـعه سیاسی عدالتمحور: توسـعه سیاسی در عصر مهدوی عدالتمحور خواهد بود؛



جهانی شدن فرهنگ به مثابه نيرومندترين اهرم در دستان کشورهای شیمال را شیاید بتوان از خطرناكترين تهديداتي دانست که به معنای تحمیل فرهنگ یک ملت قوى و غالب بر دول ضعیف و مغلوب و به عبّارت روشنتر، تحميل فرهنگ سكولار مصرفگرایانه و سكسمدارانه امريكايي بر همه جهان به ویژه كشورهاى اسلامي است که به وسیله رسانههای تبلیغاتی صوتی و تصویری و شبكه اطلاعاتي اينترنت صورت مىگيرد.

عدالتی که پس از پر شـدن زمین از ظلم توسـعهطلبان غربی و شرقی، عالم گیر خواهد شد.

۷\_ توسعه سیاسی و رشد علوم و تکامل عقول: توسعه سیاسی در عصر مهدوی با زمینهسازی گسترش علوم همراه است. مدینه فاضله مهدوی در عمل، با گسـترش دانش و آگاهی میان مردم، زمینـه حضور فعال آنهـا را در عرصه عمومی آمـاده می کند. با تکامل عقول مردم، به طبع کنشهای سیاسی \_اجتماعی نیز که بر اسـاس جهل و رقابتهای ناسالم به تعارض تبدیل شده بود، جای خود را به هم کاری و تعاون و عقلانیت در عرصه سیاسـی \_اجتماعی میدهد.

۸ توسعه سیاسی همراه با تربیت اسلامی و تغییر محتوای درونی انسانها: الگوی توسعه سیاسی در اسلام بر باطن افراد و تغییر دگرگونی روحی ـ اخلاقی مبتنی است.<sup>۶۱</sup>

این اصول به سبب برخورداری از جلوههای فطری بشر، به نوعی هم گرایی سیاست توسعه یافته جهانی می انجامد و حکومت واحد جهانی را تعریف پذیر می کند.

مبانی نظری این هم گرایی از روایات ذیل استفاده می شود:

ـ تأویـل حکومت صالحان در آیات قـرآن به زمان حضرت مهـدی : ... در تأویـل آیـه أَنَّ الأَرْضَ یَرِثُهَا عِبَادِيَ الصَّالِحُونَ ، ۲۶ صالحان به حضرت قائم و اصحاب ایشان تفسیر شده است. ۳۶

امام محمد باقر در تأویل آیه الَّذینَ إِن مَّكَنَّاهُمْ فِي الْرْضِ أَقَامُ والصَّلَوةَ وَآتُوا الزَّكُوةَ ؛ «همان كسانى كه الَّر در زمین به آنان توانایی دهیم، اقامه نماز می كنند و زكات می پردازند» می فرمایند:

هذه لآل محمّد، المهدي و أصحابه، يملّكهم الله مشارق الأرض و مغاربها و يظهر الدينَ و يُميت الله عزّوجلّ به و بأصحابه البدع و الباطل ٢٠٠

این آیه در مورد آل محمد، مهدی و اصحابش است. خداوند، شرق و غرب زمین را در اختیار آنان قرار می دهد. او دین را آشکار می کند. خداوند به واسطه او و اصحابش، بدعتها و باطلها را می میراند.

\_امام سجاد ، متولیان به ولایت حضرت و شیعیان ایشان را حاکمان زمین میداند:

اذا قام قائمنا أذهب الله عزّوجل عن شيعتنا العاهة و... و يكونون حكّام الأرض و سنامها وهم أنكاه كه قائم ما قيام كند، خداوند، رنج و درد را از شيعيان ما مىبرد و... و آنان، حاكمان و فرمان روايان زمين مى شوند.

\_امام رضا نیز در مورد زهد آن حضرت می فرماید:

... و ما لباس القائم إلّا الغليظ و ما طعامه إلا الجشب؛ ٢٠

... نیست لباس و پوشش حضرت قائم به جز لباس زِبر و نیست طعام و خوراک آن حضرت به جز خوراک غیرلذید. ۲۶

### ب) همگرایی اقتصادی

امروزه اگر بخواهیم نظام یکپارچهای را برای کشورهای اسلامی پیشنهاد دهیم که از متن دین بر آمده باشد و با باور به عدالت اقتصادی مهدویت سازگار بنماید، اقتصاد بدون ربا و فاصله گرفتن از اقتصاد رانتی در این منطقه است. تک محصولی بودن و وابستگی این کشورها به نفت از عوامل عمده واگرایی اقتصادی است. امروزه کشورهای خاورمیانه به طور عمده، زیانهای رانتیریسم را متوجه شده و در تلاشند تا وابستگی خود را به این سرمایه ملی کاهش دهند. بنابراین، به «ایجاد بازار

تولید و مصرف منطقه ای که کاهش هزینه حمل و نقل و افزایش سود طرفین معامله را در پی دارد»،  $^{83}$  فکر می کنند و به نظر می رسد، تجارتهای منطقه ای و تقویت بنیه اقتصادهای اسلامی و توزیع عاد لانه ثروت در داخل کشورها که شکاف طبقاتی را فرو کاسته، این کشورها را یک گام به مدینه فاضله مهدوی نزدیک تر می کند و به هم گرایی هرچه بیشتر می انجامد.

روایات به هم گرایی اقتصادی مهدوی اشاره کردهاند، از جمله:
۱. بینیازی اقتصادی مردم در حکومت امام مهدی : پیامبر گرامی اسلام می فرمایند:

إذا خرج المهديّ ألقي الله تعالى الغني في قلوب العباد حتّى يقول المهديّ: من يريد المال؟ فلا يأتيه أحد إلا واحد يقول: أنا، فيقول: أحث فيحثي فيحمل علي ظهره حتّى إذا أي أقصي الناس، قال: ألا أراني شرّ من هاهنا، فيرجع فيردّه إليه فيقول: خُذ مالك، لا حاجة لى فيه؛ '

زمانی که مهدی قیام کند، خداوند بی نیازی را در قلوب بندگان می افکند، تا آن حد که مهدی می فرماید: «چه کسی مال می خواهد؟» به جزیک تن کسی برای گرفتن مال نمی آید. او می گوید: «من می خواهم.» آن گاه حضرت به او می فرماید: «بردار.» او هم مقداری مال برمی دارد و بر پشت خود حمل می کند و راه می افتد تا این که به آخر جمعیت می رسد، آن جا با خود می گوید: من از همه اینها حریص تر بودم. پس باز می گردد و مال را به حضرت باز می گرداند و می گوید من نیازی به این مال ندارم.

## ۲. مساوات در توزیع ثروت: پیامبر اکرم میفرمایند:

... يملأ الأرض قسطاً و عدلاً كما ملئت جوراً و ظلماً، يرضي عنه ساكن السماء و ساكن الأرض، يقسِّم المال صحاحاً، فقال رجل: ما صحاحاً؟ قال: بالسؤية بين الناس، ٢٠٠

... قائم زمین را از قسط و عدل پر می کند، چنان که از ظلم و جور پر شده باشد. ساکنان آسمان و زمین از او راضی می شوند. او مال را به طور صحاح تقسیم می کند. مردی پرسید: صحاح چیست؟ حضرت فرمودند: مساوات بین مردم.

## ۳. مساوات اقتصادی برای ایجاد برابری همگانی:

... و ألقي الرأفة و الرحمة بينهم فيتواسون و يقتسمون بالسويّة، فيستغني الفقير و لا يعلو بعضهم بعضاء ٢٢

رأفت و رحمت را بین مردم می افکند. پس به یک دیگر مواسات می کنند و مال را به تساوی تقسیم می نمایند. بدین سبب، فقیر بی نیاز می شود و کسی برتر از دیگری (در مال) قرار نمی گیرد.



امروزه اگر بخواهیم نظام یکپارچهای را برای کشورهای اسلامی پیشنهاد دهیم که از متن دین بر آمده باشد و با باور به عدالت اقتصادی مهدویت سازگار بنماید، اقتصاد بدون ربا و فاصله گرفتن از اقتصاد رانتی در این منطقه است.

۴. عمران و آبادانی زمین: ابی سعید خدری از پیامبر اکرم چنین نقل می کند:

تتنعّم أُمّتي في زمن المهديّ عليه السلام نعمة لم يتنعّموا مثلها قطّ يرسل الساء عليهم مدراراً و لا تدع الأرض شيئاً من نباتها إلّا أخرجته؟

امت من در زمان مهدی از نعمات بسیاری برخوردار برخوردار خواهند شد، به طوری که مثل آن برخوردار نشده بودند. خداوند باران فراوان بر آنها می فرستد و زمین گیاهش را دریغ نمی کند.

۵. باز پس گیری ثروتهای غصب شده و برچیدن تکاثر:

عن معاذ بن كثير قال: سمعت أباعبدالله يقول: موسّعٌ على شيعتنا أن ينفقوا ممّا في أيديهم بالمعروف، فإذا قيام قائمنا عليه السيلام حرّم علي كلّ ذي كنز كنزه حتى يأتيه به فيستعينُ به علي عدوه و هو قول الله عزّوجل في كتابه: وَالَّذِينَ يكْنزُونَ الذَّهَبَ وَالْفِضَّة وَلاَ ينفقُونَهَا في سَبِيلِ الله فَبَشَّرُهُم بِعَذَابِ أَلِيم . \*

این آیه شریفه به زمان ظهور تأویل شده است که مخرت از صاحبان گنجها و ذخیره کنندگان شروت میخواهد که گنجینههایشان را بیاورند تا در راه هدف خود به کار گیرد.

عـ ناياب شدن مستحق زكات:

حكم بين الناس بحكم داود و حكم محمّد، فحينئذ تظهر الأرض كنوزها و تبدي بركاتها و لا يجد الرجل منكم يومئذ موضعاً لصدقته و لا لبرّه لشمول الغنى جميع المؤمنين... ب٥٧

مهدی به حکم داوود و محمّد میان مردم حکم می کند. در این هنگام، زمین گنجها و برکات خود را آشکار می سازد. به سبب توان گر شدن مردم، کسی نیازمند به صدقه و نیکی را نمی یابد تا صدقه اش را به او بدهد.

### ج) همگرایی فرهنگی

مذهب، زبان، خون، نژاد و خاک همه از امور دوپهلو هسـتند که هریک ممکن است عامل مؤثر همگرایی در منطقه باشند.

با توجه به مشـترکات مذهبـی و نژادی کشـورهای خاورمیانه که اکثریت عرب هسـتند و اسلام مذهب رسـمی غالب آنها را شکل میدهد، جهان اسلام بیش از همه مناطق دنیا میتواند به هم گرایی برسـد. خوراک و پوشاک ملهم از شریعت اسلامی نیز از وجوه مشترک این منطقه به شمار می آید.

هنر و معماری که جلوه آن در کاشی کاریهای مزین به آیات قرآنی، اجتناب از به تصویر کشیدن انسان و موجودات جاندار و در مقابل، استفاده از تزئینات اسلیمی و اسلامی، در تمام نقاط کشورهای اسلامی به چشم میخورد. مساجد همواره زیباترین و مرتفع ترین بنا را در میان ساختمانهای شهر و روستاهای کشورهای اسلامی داشته است. کاربرد خطوط منحنی و محراب گونه، القا کننده حرکت از کثرت به وحدت (نقطه اوج و تلاقی خطوط در محرابها و رواقها) است. در نهایت، معماری اسلامی با آن حالت تجریدی و آسمانی، انسان را از ناسوت به لاهوت پرواز می دهد که آن را هم گرایه هنری می نامیم. شاید بتوان در نگاه کلان، اسلام را مهم ترین عامل فرهنگی در جهت هم گرایی به شمار آورد؛ زیرا اسلام علی رغم قبول تنوع و تکثر، بر امت اسلامی تأکید می کند و تقسیم جهان به مرزهای ساختگی و تحمیلی استعمار به ملت و ناسیونالیسم را عامل از هم گسیختگی و تفرقه هرچه بیشتر جهان اسلام می داند.

کاربردی کردن مذهب و نمایاندن نقش آن در زندگی مردم به طور کاملاً عینی، نیازمند نگاه ما به مهدویت به مثابه یک راهبرد است. باور به مهدی ، در بین مسلمانان امری مسلّم به شمار می آید و روایات فراوانی به این امر اختصاص دارد. نمونه این روایات را در منابع معتبر اهل تسنن می توان ردیابی کرد:

۱. صحیح بخاری، جلد چهارم، «کتاب الاحکام» و باب «نزول عیسی بن مریم»؛

۲. صحیح مسلم، جلد اول، «باب الفتن و اشراط الساعة» و باب «نزول عیسی»؛

۳. سنن ابن ماجه، جلد دوم، باب «خروج المهدى»؛

۴. سنن ابی داوود و سنن ترمندی و مسند احمد و کتب فراوانی که فراتر از صحاح سته بدان پرداختهاند. $^{\mathsf{W}}$ 

روایاتی به هم گرایی فرهنگی مهدوی نیز اشاره کردهاند؛ از

### ۱. امام باقر ، در مورد رشد خِرَد در عصر ظهور می فرماید:

إذا قام قائمنا وضع يده علي رئوس العباد فجمع بها عقولهم و كملت بها أحلامهم؟^\

آنگاه که قائم ما قیام کند، دست خود را بر سر بندگان مینهد و بدینوسیله، عقول بندگان را جمع میکند و خردهای آنها را به کمال میرساند.

۲. امیر مؤمنان ، عدالت مهدوی را پاسخی به هنجارشکنیهای عصر پیش از ظهور و بازگرداندن اخلاق و روحیه مجاهدت و ایثار و برادری میداند:

... منادینادی هذا المهدیّ خلیفة الله فاتبعوه، یملاً الأرض قسطاً و عدلاً کها ملئت جوراً و ظلعًا و ذلك عندما تصیر الدنیا هرجاً و مرجاً و یغار بعضهم علی بعض فلا الکبیر یرحم الصغیر و لا القویّ یرحم الضعیف فحینئذ یأذن الله له بالخروج؛  $^{4}$  ... زمان ظهور، منادی ندا می دهد: این مهدی، خلیفه الهی است. از او پیروی کنید. زمین را از قسط و عدل پر می کند، چنان که از ظلم و جور پر شده باشد. این ظهور هنگامی رخ می دهد که دنیا از هرج و مرج و آشوب پر شده باشد و بعضی بر بعضی دیگر تعدی کنند. بزرگ به کوچک و قوی به ضعیف مهر نورزد. در این هنگام، خدا به قائم اجازه خروج می دهد.

## ۳. همگانی شدن دانش و معرفت در عصر ظهور:

... تؤتون الحكمة في زمانه حتّي أنَّ المرئة لتقضي في بيتها بكتاب الله و سنّة رسول الله؟^^

در دوران او، شـما از حکمت برخوردار می شوید تا آنجا که زن در خانه خود، برابر کتاب خدای تعالی و روش پیامبر (با استنباط شخصی) به انجام دادن تکالیف شرعی خود می بردازد.

 $^{\Lambda 1}$ . عدالت در آموزش معارف دینی و قرآنی به میان آمده است.  $^{\Lambda 1}$ 

۵. تفسیر برقراری عدل در زمان حضرت به برقراری ایمان و توحید و استقرار ولایت الهیه. ۲۸ انتظار مسلمانان به تحقق وعده الهی مبنی بر به ارث رسیدن زمین برای بندگان صالح خدا شاخص ترین لازمه چنین باوری، است. چنین انتظاری اگر به فرهنگ راهبردی شایع و یگانه در کشورهای اسلامی تبدیل شود، قدرت راهبری فزایندهای را به آنان خواهد بخشید.

# راهبرد انتظار در مهدیگرایی اسلامی

انتظار در مهدی گرایی اسلامی، نوعی انتظار فعال و مثبت است که در جهت پاکسازی درونی و بیرونی منتظران گام برمی دارد. مبارزه با فساد جهانی که امروزه به رهبری امریکا و اسرائیل جهان اسلام را تهدید می کند، از جمله رسالتهای اصلی منتظران مهدوی است که زمینه ظهور منجی واقعی را فراهم می کند.



انتظار در مهدیگرایی اسلامی، نوعی انتظار جهانی دوعی انتظار جهت پاکسازی درونی دیرونی منتظران گام برمیدارد. مبارزه با به رهبری امریکا و نساد جهانی که امروزه اسرائیل جهان اسلام را تهدید میکند، از جمله رسالتهای اصلی منتظران مهدوی است که را فراهم میکند.

به جلوههای عملیاتی منجی گرایی که به سان راهبردی در زندگی سیاسی منتظران مهدی موعود جلوه گر است، در ذیل اشاره می شود:

## احتاى استلام ستاسي

شاید بتوان مهم ترین جلوه انتظار موعود را در بعد عمل مسلمانان، ورود اسلام به عرصه سیاسی و خلق پدیدهای به نام اسلام سیاسی دانست. اسلام سیاسی به گونهای موفق عمل نمود که توجه ویژه سیاست مداران و صاحبان اندیشه غربی را به خود جلب کرد. فولر در کتاب آینده /سلام سیاسی ۲۸ فصلی را به کاربست اسلامی سیاسی اختصاص داده است. وی اسلام سیاسی را از یک رابطه صرفاً فردی انسان با خدا فراتر دانسته، شکل گیری آن را در پاسخ به نیاز جامعه اسلامی میداند.

به باور وی، امروزه جنبشهای اسلامی در دنیای اسلام با نیازی عمومی مواجه میشوند که عمیقاً بدان پی بردهاند؛ نیازی که همواره پس از گذشت چندین دهه از عمل گرایی، احساس می شود و هنوز هم به فرجام خود نرسیده است. کاهش نقش اسلام سیاسی در صورت وقوع معلول دو علت است: ضعف یا فقدان شرایطی که اسلام گرایی را کمک می کند تا وارد زندگی سیاسی شود؛ ظهور نیرو یا ایدئولوژی دیگری که تلاش خواهد کرد تا با این نیاز برخورد مؤثر تری داشته باشد.

به باور فولر، ظهور اسلام سیاسی پدیدهای فوق العاده به شمار می آید. نخستینبار، احیای اسلامی در صحنه مدرن سیاست یعنی عرصه دموکراسیسازی و جهانیسازی اجرا شده است. البته اسلام به خودی خود ایدئولوژی سیاسی نیست، بلکه یک دین به شمار می آید. با این حال اسلام گرایی متفاوت است که برخی از ابعاد ایدئولوژی سیاسی را دارد. این ایدئولوژی اشکال گوناگونی به خود می گیرد. اسلام گرایی واژه عریضی است که مجموعهای از کارکردهای کاملاً متفاوت سیاسی، اجتماعی، روان شناختی، اقتصادی و حتی طبقاتی را شامل می شود. اسلام گرایی معرف انواع مختلف جنبش هایی است که عموماً از اسلام الهام گرفته اند. امروزه جنبش های اسلام گرا صرفاً آخرین موج جنبش های سیاسی و اجتماعی وافر در تاریخ اسلام هستند موج جنبش های سیاسی و اجتماعی وافر در تاریخ اسلام هستند

بیشک اسلام گرایی در برخی از اشکال کنونی، مسیر خودش را ادامـه داده، محبوبیت و اهمیتـش را در زمان کاهش خواهد داد؛ این فرآیند تا به حال در تعدادی از جنبشهای حاشیهای و افراطی تر مشهود بوده است. اما اسلام گرایی به منزله یک پدیده، هرگز به طور کلی نایدید نخواهد شد؛ زیرا رسالت آن به یک معنا برای مسلمانان زمان مند نیست؛ چون اسلام درباره نظم سیاسی و اجتماعی حرفهای مهمی دارد. بنابراین، اسلام سیاسی تكامل و تغيير خواهد يافت، تقسيم و يكيارچه خواهد شد، در محبوبیتش فزونی یا کاهـش به وجود خواهد آمد، اما ناپدید نخواهد شد. فولر با مطرح كردن رشد فزاينده اسلام سياسي، مهمترین جلوه راهبردی آن را مطرح کردن امت به جای ملت می داند که نگاه به امام و اتصال آن به منبع وحی دارد. این جلوه راهبردی به تعبیر او ناشی از تعالیم اسلام و به تعبیر دقیق تر از فرهنگ مهدی گرایی در بین مسلمانان ناشی می شود. امت فراتر از مرزها به حکومتی جهانی میاندیشد که امام در رأس أن است؛ امامي كه ظهور او در منابع اسلامي به مسلمانان وعده داده شده و همگان در انتظارش به سر می برند. ۸۴

## امت در مقابل هویت ملی

اسلام از همان آغاز ایدهای برجسته و مترقی را با خود حمل کرده و آن این است که قبیله گرایی و پیوندهای خونی، برای ایجاد دولتها، طرز حکومت یا سیاست مبنایی سالم را ایجاد نمی کند. اسلام چیزی فراتر از نژاد را پی می گیرد و این نقطه ممیزه مسلمانان از مسیحیان صهیونیست است. بنابراین، امت به مثابه یک ایده آل، به طور کلی فراتر از دولت ـ ملت قرار دارد. وحدت معنوی امت، هدفی ثابت و دایم است، حتی اگر هرگز به طور کامل در شکل سیاسی احراز نشود. خداوند امت را بر خلاف دولت \_ ملت، تقدیس کرده است. این تمایز، لزوماً امحای وفاداری به دولت \_ ملت نیست، بلکه نبود وفاداری در مورد دولتی معنا می یابد که به دست رژیمهای سر کوب گر اداره می شود.

زمانی که جهان اسلام در نوعی اغتشاش به سر میبرد، اسلام گرایان در زمینه پیشبرد مفهوم امت، بحث از نهادهای بالقوه آن، توسعه ارزشهای مشترک مسلم و اقدام کردن به

مثابه رسولان هم آهنگی بین جنبشهای اسلام گرا، بسیار فعال هستند. به طور مثال، «اخوان المسلمین»، سازمان اسلام گرای بین المللی برتر است که شاخههایی در سرتاسر جهان عرب داشته، با شبکه جنوب آسیایی جماعت اسلامی روابط صمیمانه دارد. اسلام گرایان عموماً از هر نوع برنامه در زمینه بازارهای منطقهای مشترک، پیمانهای دفاعی یا دیگر سیاستهای هم آهنگی بین دولتهای اسلامی، دست کم به صورت یک آرمان، حمایت می کنند. حوزه امنیتی یک استثنای مهم است: از نظر اسلام گرایان، هم آهنگی و برنامه ریزی میان وزرای کشور عربی و مسئولان امنیتی وجود دارد و دیگران تقویت کننده قدرت سر کوب گر دولت اتوریته برای آزار و اذیت مخالفان هستند.

امروزه اسلام گرایان، واژه امت را در همه جا از طریق حلقات فراملی خودشان و از همه مهمتر از خلال الکترونیک جدید یا «امت مجازی» که همان مسائل را به تمام جهان اسلام میرساند، دنبال می کنند. امروزه اینترنت آرایهای متناوب از سایتهایی را در خود جای می دهد که صبغه سیاسی دارند. در نتیجه اسلام، کمتر عرب محور می شود؛ زیرا بخشهای غیرعرب دنیای اسلام که مدت زمان زیادی از جدایی شان نمی گذرد مانند پاکستانیها، مالزیاییها، ترکها و اندونزیاییها، همگی برای تفکر جدید هم کاری می کنند. به علاوه، مهاجرت نیز مسلمانان را به تماس با مسلمانان دیگر سوق می دهد و آگاهی جدیدی به مسائل عمومی و دیدگاههای فرامحلی ایجاد می کنند. در حقیقت، اسلام گرایان، جوامع ایدئولوژیک جدیدی را که در گذشته وجود نداشته، ایجاد می کنند که به مفاهیم یک امت زنده با ارزشهای مشتر ک و جهان شمول اسلامی متعهد باشد. ۵۸ بارزترین مصادیق اسلامی سیاسی که زمینه ساز ظهور منجی هستند، عبارتند از:

- \_ انقلاب اسلامی ایران و پیروزی آن در عصر افول معنویت؛
- \_ پیروزی ایران در جنگ هشتساله تحمیلی با استعانت از فرهنگ انتظار و شهادت؛
- ـ انتفاضه مسجدالاقصى و مبارزه بيش از پنجاه سال اسلام گرايان فلسطيني با اسرائيل؛
  - \_ مقاومت اسلامي حزبالله در برابر توسعه طلبيهاي اسرائيل؛
  - \_ مقاومت مردم عراق و افغانستان در برابر اشغال گران مسیحی صهیونیست؛
    - ـ طرح خاورمیانه اسلامی به جای خاورمیانه اسرائیلی؛
- ـ تقویت کشـورهای اسلامی در زمینههای سیاسـی، اقتصادی و نظامی در برابر دشمن از جمله فن آوری هستهای ایران با اعتمادسازی کامل در جهت غنیسازی صلح آمیز اورانیوم؛
- ـ حاصل شـدن اجماع کشورهای اسلامی (امت اسـلامی) در عرصه بینالمللی در دفاع از ایران اتمی، محکومیت اشـغال افغانستان و عراق توسط امریکا و متحدانش، تظاهرات مستمر بر ضد جنایات رژیم صهیونیستی در فلسطین و لبنان.



### يىنوشتها

 «. کارشناس ارشد علوم سیاسی و مربی دانشگاه مجازی فرهنگ و معارف اسلامی و عضو هیأت علمی مرکز تحقیقات مهدویت

- 1. Balance of Power.
- 2. New World Order.
- 3. Global Village.
- 4. Globalization.
- 5. The Great Middle East Initiative.
- Shimon Peres, The New Middle East, NY Henry Holt and Company, 1st ed. 1993.
- ٧. نك: محمد الداعور، «مشروع امريكى يرسم خريطة جديدة للمنطقة»، الشرق الاوسط الكبير او الجديد، الجزيره، عدد ٧٢، ٢٥ محرم ١٩٢٥قمرى.
   www.al-jazirah.com.
- ۸ نک: پیروز مجتهدزاده، «طرح خاورمیانه بزرگ و تحقق نظام تکقطبی امریکا در جهان»، روزنامه خر *اسان، ۷۸/۷/۶*.
  - ٩. «مشروع امريكي يرسم خريطة جديدة للمنطقة».
- Davos Cheney. com/DBWeb/Storyld.aspx? Storyld=3754
   -http://www.theglobalist.
- Davos speech in Cheney http://www.whitehouse. gov/news/ releases/2004/01/20040124-1. html.
  - ۱۲. استاد دانشگاه و رئیس بنیاد یوروسیویک انگلیس.
- ۱۳. نک: «طرح خاورمیانه بزرگ و تحقق نظام تکقطبی امریکا در جهان»، روزنامه خر *اسان*، ۷۸/۷/۶
- 14 . Other.
- 15 . Islamism.
- ۱۶. وقایع یازده سپتامبر و نقش ژئوپلیتیک ایران در منطقه خاورمیانه بزرگ، نشریه جام مفته، ش۱۷۲.
- ۱۷. قراردادی که در اواسط جنگ جهانی اول برای تقسیم مناطق عربی امپراتوری عثمانی بین انگلیس و فرانسه منعقد شد.
- - ۱۹. برای مطالعه بیشتر نک:
- http://www.whitehouse.gov/news/releases/20041-20040124/01/.
- نص مشروع (الشرق الأوسط الكبير)، دار الحياة، ١٣٢، ٢٠٠۴، http://www. daralhayat.com.
  - خبرگزاری ایرنا، جمعه ۱۵ اسفند ۱۳۸۲، برابر با ۵ مارس ۲۰۰۴.

۲۰. الف) رسانه ها: بر اساس گزارش توسعه انسانی سازمان ملل، برای هر هزار نفر شهروند عرب تنها ۵۳ نسخه روزنامه وجود دارد، در حالی که در کشورهای پیشرفته، به ازای هر هزار نفر ۲۸۵ نسخه روزنامه چاپ می شـود. همچنین، چـاپ مطبوعات در کشـورهای عـرب دارای کیفیت پایینی است و بیشـتر رسـانههای دیداری و شنیداری در این کشـورها در مالکیت بخش دولتی قرار دارد. آن تعداد اندک از رسـانههایی که در مالکیت بخش خصوصی هستند نیز زیر نظر دولت فعالیت دارند. از این رو، برنامههای رسانههای دیداری، شنیداری و نوشـتاری در این کشـورها، تبلیغاتی کممحتوا و تنها با هدف تأثیرگذاری بر افکار عمومی اسـت. گزارش سازمان ملل با اشـاره به این معضل، راه کارهای زیر را توصیه می کند:

\_ رفتن سفرهای دورهای نویسندگان و ارباب جراید کشورهای غربی و عربی؛ \_ بر گزاری دورههای اَموزشی با هدف اَموزش روزنامهنگاران؛

استفاده از بورسهای تحصیلی در کشورهای غربی، برای اعزام روزنامهنگاران و دانش جویان شاغل تحصیل در این رشته به مراکز آموزشی کشورهای غربی؛

ـ بر اساس گزارش بانک جهانی، فساد اداری، مالی و اقتصادی، مهم ترین عوامل توسعه نیافتگی کشورهای عرب به شمار می آید. از این رو، سیاست شفاف سازی و مبارزه با فساد در عرصه های سیاسی و اقتصادی، لازمه برنامه ریزی های کلان اقتصادی در این کشورها دانسته شده است.

ـ فعال کردن نقش سازمانها و گروههای مدافع حقوق بشر، گرفتن تضمینهای لازم از حکومتهای عرب در مورد آزادی عمل رسانههای گروهی، بسترسازی برای مشارکت زنان در همه عرصههای اجتماعی و اجرای تغییرات بنیادین در دستگاه قضایی.

ب) وضعیت چاپ و نشـر: در زمینه چاپ و نشـر کتاب نیز آمده است که کشورهای عرب در سـال ۲۰۰۳ میـلادی تنها ۱/۱ درصد از تولید کتـاب در جهان را به خود اختصاص دادند که در این بین پانزده درصد از کل انتشارات کتاب در این کشـورها، به آموزههای مذهبی اختصاص دارد؛ در حالی که کشور یونان تنها با داشتن یازده میلیون نفر جمعیت، پنج برابر ۲۲ کشور عرب کتاب منتشر می کند که این موضوع میزان عقبماندگی این کشورها را به اثبات می رساند.

ج) نظام آموزشی: از آنجا که ۶۵ میلیون نفر از افراد بالای هیجده سال در کشورهای عرب بی سوادند، کشورهای صنعتی جهان می توانند برای مبارزه با بی سوادی از شبکه اینترنت استفاده کنند. حکومتهای عرب نیز باید در مبارزه با بی سوادی یاری نمایند. برای این که استفاده از اینترنت در کشورهای عرب به حد مورد پذیرشی برسد، کشورهای صنعتی باید زمینه هم کاری بخشهای دولتی و خصوصی برای گسترش استفاده از اینترنت در شهرها و روستاهای کشورهای خاورمیانه را به وجود آورند. کشورهای عراق، افغانستان، پاکستان، یمن، سوریه، لیبی، مغرب، مصر و الجزایر در مقایسه با دیگر کشورهای خاورمیانه کمترین بهروری را از اینترنت دارند.

جنگ جهانی دوم اشاره می کند. \_اشاعه دموکراسی. (نک: همان، ص۴۴)

۳۳. صندوق مارشال آلمان در گزارش ۲۰۰۴ خود اساس همگرایی اروپا و امریکا را در خصوص امنیت و اشاعه دموکراسی در منطقه خاورمیانه بزرگتر این گونه پیش نهاد مینماید:

ـ نقش غرب در فرآیند اشاعه آزادی و دموکراسی باید حمایتی باشد و بخش اعظم کار توسط نیروهای بومی و داخلی انجام پذیرد؛

غرب با الهامپذیری از مدل سازمان امنیت و همکاری در اروپا (OSCE) باید رژیم امنیتی جدیدی را در منطقه خاورمیانه بزرگتر رقم :::

راهبرد کلان اشاعه دموکراسی در خاورمیانه بزرگ، نیازمند تغییرات بنیادین در ساختارهای دیپلماسی و دیپلماتیک در غرب است؛

ـ بودجه وزارت دفاع امریکا بیش از چهارصد میلیارد دلار و بودجه بنیاد موقوفه ملی برای اشاعه دموکراسی تاکنون چهل میلیون دلار بوده است. دولت امریکا بودجه این بنیاد را باید ده برابر کند و اتحادیه اروپا نیز رقمی در حدود پنجاه میلیون دلار را در سال به این امر اختصاص دهد

- 34. Robert zoellik.
- 35. Al-Ahram. http://weekly. ahram. org eg/2004/679/op3.htm.
- 36. Nicholas Burns.
- $37.\ NATO.\ http://www.state.\ gov/p/eur/rls/rm/2003/25602.htm.$
- 38. Conference on Security and Cooperation in the Mediterranean.
- 39. Euro-Mediterranean Partnership.
- 40. Dominique De Villepen.
- 41. World Monde Diplomatique Le. http://mondediplo.com/2004/04. برای مثال، رفیق حریری نخستوزیر سابق لبنان، با صراحت مخالفت خود را با این طرح اعلام کرده بود. بر اساس نظرسنجی یک مؤسسه امریکایی، ۹۴ درصد مصری ها به ایالات متحده و طرح های امریکا اعتماد ندارند. دولت عربستان سعودی و مصر در بیانیه مشترک خود در تاریخ ۲۲۲۴ / ۲۰۲۴ میلادی طرح های وارداتی نظیر طرح خاورمیانه بزرگ را رد نمودند و بر رشد و توسعه عربی که ناشی از مصالح و منافع باشد، تأکید کردند. شاید یمن از معدود کشورهای عربی باشد که با این طرح همسویی نشان داده است. علی عبدالله صالح، رئیس جمهور یمن با اعلام این که عصر دموکراسی آغاز شده و دوران دیکتاتوری پایان یافته، توافق خود را با اصلاحات امریکایی نشان داد. برای تفصیل این مطلب نک: «مشروع امریکی پرسم خریطة جدیدة للمنطقة»، همان.

۴۳. نک: کامران میرهزار، ۲۷ میزان ۱۳۸۳، خبرگزاری کابل، .www.cabulpress org.

۴۴. به اعتقاد اردوغان، تروریسم یکی از موضوعهای پیچیدهای به شمار می آید که به طور فزایندهای با منطقه و نیز عقاید مذهبی مردم آن مرتبط است. متأسفانه پدیده افراط گرایی همواره در طول تاریخ بشر وجود خواهد داشت. از این رو، تروریسم احتمالاً همچنان بخشهای مختلف جهان را در آینده نیز تهدید خواهد کرد. با این حال نزاع، خشونت و تروریسم، محصولات بلندپروازیهای سیاسی انسان است، هرچند همگی ناموجه هستند. وی تصریح می کند، همان طور که استفاده از روشهای تروریستی به منظور تحقق اهداف سیاسی را نمیپذیریم، باید ادعای

2 . Graham E. Fuller, *The Future of Political Islam*, New York, Palgrave Macmillan, 2003, p. 14.

۲۲. نک: بابی سعید، هراس بنیادین؛ ارو پامداری و ظهور اسلام گرایی، ص۵، انتشارات دانشگاه تهران، ۱۳۷۹شمسی.

23 . Rafel Patai.

24 . Arab Mind.

۲۵. نک: حسن حسینی، «طرح خاورمیانه بزرگ تر؛ القاعده و قاعده در راهبرد امنیت ملی امریکا»، نشریه /برار معاصر، ص۲۶-۲۷، تهران ۱۳۸۳ شمسی. ۲۶. همان، ص۲۹.

27 . Strategic Assessments, 1998.

۲۸. در زمینه پیوند منافع امریکا با اسرائیل، به مواردی چون ادامه حیات اسرائیل و فرآیند صلح خاورمیانه، دسترسی به نفت، جلوگیری از به قدرت رسیدن هژمون منطقهای چالش گر، جلوگیری از گسترش سلاحهای کشتار جمعی، اصلاحات اقتصادی و سیاسی و ثبات داخلی کشورها و کنترل تروریسم می توان اشاره کرد. برای مطالعه تفصیلی این مطلب، نک: «طرح خاورمیانه بزرگ تر؛ القاعده و قاعده در راهبرد امنیت ملی امریکا»، ص۳۳۔۳۳.

29 . West point Academy.

30 . Imbalance of Power.

۳۱. بـوش محورهایی را در نظم نوین جهانی بـه رهبری امریکا بیان نمود که جالب توجه است:

ـ به کارگیری نیروهای مسلح امریکا در قالبی افندی، تهاجمی، تخریبی و بنیان کـن بر ضد چالش گران احتمالی در یک فرایند پیش دسـتانه و غافل گیرانه خواهد بود.

ـ نیروهای مسلح امریکا بدون اتکا به همپیمانان سنتی این کشور، اشاعه و مدیریت نظم هژمونیک امپریالیسم ـ لیبرالیستی را بر عهده خواهند گرفت و تنها در صورت نیاز و به منزله مکملهای راهبرد امنیت ملی، از مراجع دیگر نظامی و غیرنظامی طلب مساعدت خواهند کرد. به کارگیری نیروهای مسلح امریکا در قالبی آفندی، یکجانبه گرایانه و جهانی خواهد بود. هیچ نقطهای از جهان از توجه و تهاجم احتمالی نیروهای نظامی امریکایی در خدمت نظم امپراتوری لیبرالیستی مصون و در امان نبوده و نخواهند بود. (نک: همان، ص ۲۹-۴۲)

۳۲. همچنین پنج روز بعد یعنی یازدهم نوامبر۲۰۰۳ میلادی طی سخنرانی خود در بنیاد محافظه کاری هریتیج بیان کرد:

مردان و زنان نیروهای مسلح ما در حال نبرد هستند تا دموکراسی و صلح و آزادی در این منطقه خطرناک و مملو از خشونت (خاورمیانه) سر در برآورد. مردان و زنان نیروهای مسلح امریکا در حال نبرد برای حفظ امنیت امریکا و اشاعه آزادی هستند. انقلاب دموکراتیکی که در سراسر گیتی نشر یافته است، سرانجام در خاورمیانه نیز ریشه خواهد دوانید.

بوش در ادامه، امنیت ملتهای آزاد را بر سه اصل استوار کرد: ـ سـازمانهای بینالمللی که به وظایف خویـش عمل می کنند، مانند ناتو؛

ـ تــوان و عزم به کارگیری قوه قهریه برای مقابله با تجاوز و شــرارت اســت. وی به اعمال قوه قهریه از سوی امریکا برای آزادسازی اروپا در



اقدام به نام هر دینی را نیز رد کنیم. در واقع همزمان با آن که گروههای اجتماعی شروع به تنفس هوای دموکراسی می کنند، بـه تدریج به سهامداران و در نهایت پاسداران نظام دموکراتیک تبدیل میشوند. مهم تسهیل سازو کارهایی است که در نهایت نه فقط پاداش اقتصادی بلکه مزایای سیاسی و اجتماعی نظام را بـه مردم عرضه خواهد کرد. ساختارهای مشارکتی و غیرتبعیض آمیز، اجتماع پذیری دموکراتیک را تقویت خواهد نمود و نوعی احساس مالکیت و مسئولیت پذیری را در قبال نظام سیاسی پدید خواهد آورد. در چنین محیطی، فعالیت اقتصادی منطقی تر و خدمات عمومی کارآمدتر خواهد شد. (برای مطالعه بیشتر در این خصوص، نک: رجب طیب اردوغان، «ترکیه و خاورمیانه بزرگ»، (www.torkiye. Com

۴۵. جهانگیر معینی علمداری، «ملاحظاتی درباره طرح نظم امنیتی جدید در خاورمیانه»، فصل نامه خاور میانه، ص ۶۷

۴۶. همان، ص۶۸

۴۷. بری بوزان، «خاورمیانه؛ ساختاری همواره کشمکشزا»، ترجمه احمد صادقی، مجله سیاست خارجی، سال شانزدهم، ش۳، ۱۳۸۱شمسی، ص۶۳۸

۴۸ نـک: بهجـت کرانـی، «جهانیشـدن و تحلیل سیاسـت خارجی در خاورمیانه؛ کشـتن یـا درمان کردن»، ترجمه محمدحسـین حافظیان، مجله مطالعات خاورمیانه، سـال نهم، ش۳، پاییز ۱۳۸۱شمسـی، ص۱۷۲.

۴۹. همان، ص۱۷۳.

50. The end of history.

51. The end of history and the last man, Francis Fukuyama, NewYork, 1993. p. xi.

52. The clash of civilizations.

۵۳. فرهنگ رجایی، پدیده جهانی شدن؛ وضعیت بشری و تمدن اطلاعاتی، ترجمه عبدالحسین آذرنگ، ص۷۵، انتشارات آگاه، تهران ۱۳۸۰ شمسی.

۵۴. جرمی فاکس، چامسکی و جهانی شدن، ترجمه ماندانا حضرتی، ص ۴۱ انتشارات تکنواز، تهران ۱۳۸۱شمسی.

۵۵. فرهنگ رجایی، «نظریه روابط بین الملل در دنیای جهانی شده»، ترجمه پیروز ایزدی، مجله سی*است خارجی*، سال چهاردهم، ش۲، تابستان ۱۳۷۹ ۱۳۷۹ شمسی، ص۳۷۳.

۵۶. «جهانی شدن و تحلیل سیاست خارجی در خاورمیانه؛ کشتن یا درمان کردن»، ص۱۷۴.

۵۷. همان.

۵۸. نک: یوسف القرضاوی، *المسلون و العولمة، ص۴۶ـ ۴۸*. انتشارات دار التوزیع و النشر الاسلامیة، قاهره ۱۴۲۱قمری.

۵۹. همان، ص ۷۹.

۶۰ «الگوی توسعه سیاسی در پرتو عدالت مهدوی»، نشریه /نتظار موعود، ش۱۳.

۶۱ ممان.

۶۲ سوره انبياء، آيه ۱۰۵.

۶۳ علی بن ابراهیم قمی، تفسیر القمی، ج۲، ص۷۷، چاپ اول: انتشارات دارالسرور، بیروت ۱۴۱۱ قمری.

۶۴ سیدمهدی حائری قزوینی، سیمای حضرت مهادی در قرآن، ص۲۵۴، چاپ سوم: انتشارات آفاق، تهران ۱۳۷۶شمسی.

۶۵ محمدباقر مجلس*ی، بحار الأنوار*، ج۵۲، ص۳۱۷، روایت ۱۲، مؤسسة الوفاء، بیروت ۱۲،۱۱ قمری.

۶۶ همان، ص۳۵۸، روایت ۱۲۶.

۶۷ برای مطالعه بیشتر نک: حمیدرضا اسلامیه، «سطح، ابعاد و گستره عدالت در حکومت مهدوی»، مجله انتظار موعود، ش۱۵.

۶۸ کیهان برزگر، «فن آوری، عامل واگرایسی در جهان عرب»، فصل نامه مطالعات خاورمیانه، سال هفتم، ش۲، ۱۲۸۰شمسی، ص۱۲۸۰

۶۹ نصرالله سخاوتی، هم گرایی در خاورمیانه، ص۱۱۶ انتشارات مؤسسه آموزشی و پژوهشی امام خمینی، قم ۱۳۸۰شمسی.

٧٠. الهيئة العلمية في مؤسسة المعارف الإسلامية، معجم /حاديث /لإمام المهادي ، ج١، ص١٩٠٠، روايت ١٩٤٥، انتشارات مؤسسة المعارف الاسلامية، ١٩١١ه قمري.

٧١. بحارالأنوار، ج٥١، ص٩٢.

۷۲. همان، ج۵۲، ص۳۸۵، روایت ۱۹۴.

۷۳ . همان، ج۵۱، ص۹۷.

۷۴. سیمای حضرت مهاری در قرآن، ص۱۵۶؛ بحارالأنوار، ج۵۲، ص ۱۲۵ ص ۳۳۹، روایت ۸۳.

۷۵. *همان*، ص ۳۳۷، روایت ۷۷؛ *معجم احادیث الإمام المهادی* همان، ج۱، ص ۲۴۰، روایت ۱۴۵ و ص ۳۳۹، روایت ۸۳

٧٤. معجم احاديث الإمام المهدى ، ص١١٧.

۷۷. علـی محمد علی دخیل در کتاب خود، *الأیمام المهادی*، اسـامی ۲۰۵ کتاب از بزرگان علمای سنی را آورده که سی نفر از آنها به طور مستقل دربـاره حضـرت ولیّ عصر کتاب نوشـته و ۳۱ نفـر، فصلی را در کتابهای خود به ایشان اختصاص دادهاند. ۱۴۴ نفر نیز به مناسبتهای گوناگونی متذکر روایات مهدوی شـدهاند. (نـک: محمدمهدی باباپور، «اعتقاد به مهدویت در ادیان الهی و نقش آن در زمینهسازی ظهور آن حضرت»، (روی خط اینترنت)، (نقل شـده در تاریخ ۸۴/۱۰/۲۵)، قابل دسترس در آدرس: (rasad.ir .www)

۷۸. بحارالأنوار، ج۵۲، ص۳۲۸، روایت ۴۷.

۷۹. *همان*، ص ۳۸۰، روایت ۱۸۹.

۸۰ محمـد بـن ابراهیم نعمانی، //غیبة، باب ۱۳، ص۳۳۷، روایت سـیام،
 انتشارات مکتبة الصدوق، تهران.

٨١ بحارالأنوار، ج٥٢، ص٣٤۴، روايت ١٣٩.

۸۲ همان، س۳۲۸، روایت ۸۱؛ ج۵۱، س۴۵، روایت دوم؛ س۴۸، روایت سیزدهم؛ س۴۹، روایت شانزدهم؛ س۵۰، روایت ۲۲؛ س۹۴، روایت ۳۶؛ ص۳۶ روایت ۶۵

83. Ibid, p13.

84. The Future Of Political Islam, p17.

85. Ibid, p19.



در نظام تربیتی مهدوی ، فرآیند تربیت براساس قوانین یا اصول تربیتی، شکل می گیرد. در این نوشتار، می کوشیم اصول تربیتی برآمده از قوانین اسلامی و قرآنی را بیان کنیم. جایگاه اصول در یک نظام تربیتی، اصل خدامحوری، توجه به جهان آخرت، میانهروی در خواهشها، اهمیت به آزادی مشروع آدمی، توجه به همه جنبههای انسان، پیوند تربیت و تعقل، رعایت تسهیل در امر تربیت، توجه به شخصیت و عـزت تربیتشونده، توجه به امور فطری و الهی، ایجاد شرایط تربیتی و همچنین استعدادسنجی در تربیت، از مباحث اصلی این مقاله به شمار می روند.

#### واژگان کلیدی

اصول تربیت، توحیدمحوری، معادگرایی، غرایز، آزادی، مسامحه، حرمتمداری، فطرت، زمینهسازی، تفاوت فردی.

#### مقدمه

در همه جوامع بشری، انسانها ناگزیرند برای ایجاد نظم و جلوگیری از اختلاف، مقرراتی تعیین کنند تا سریع تر به اهداف مورد نظر خود برسند. این مقررات، حتی در ابتدایی ترین اجتماعات انسانی نیز دیده شده است. بدون شک هر نظام تربیتی منحصر به فرد در یک جامعه، قوانین تربیتی ویژهای نیز می طلبد که اَن مکتب تربیتی را از دیگر مکتبها جدا می کند. بنابراین، متصدیان تربیتی اَن جامعه نیز باید فرایند تربیتی را با اصول پذیرفته شده، هماَهنگ سازند.

اصول تربیتی از باورها و مبانی ارزشی هر نظام تربیتی سرچشمه می گیرد. پس باورهای درست و ارزشهای سالم و حقیقی در یک جامعه، اصول و قوانین تربیتی انسانسازتری به وجود خواهد آورد. در باور ما قوانین تربیتی نظامهای غیردینی غربی نادرست و غیرالهی است، چنان که مکتب تربیتی اومانیستها (انسان گراها)، ماهیت توحیدستیزی دارد و خواهان جدایی کامل انسان از ارزشهای الهی و آسمانی است. پارهای از اصول و آرای انسانمداران درباره انسان چنین است:

۱. انسان مانند دیگر اجزای جهان موجودی خود پیداست. پس آفریدگاری ورای خود او نمی توان برایش در نظر گرفت.

۲. انسان پدیدهای کاملاً طبیعی است که بر اساس قانون تطور و تحول مستمر و مداوم یدید آمده است.

۳. انسان وجود یگانهای است که برتر از همه کس و بالاتر از هر عاملی به دین و
 دیانت قوام می بخشد و در واقع دیانت را به وجود می آورد.

۴. انسانیت انسان، به تحقق اهداف و آرزوهای فردی او وابسته است و در این راه می تواند از هر وسیله ممکن استفاده کند.\

ولی برعکس چنین مکاتبی، اصول و قوانین تربیتی اسلام ناب و مهدویت، از ارزشهای الهی و واقعی گرفته شده است. چنین ارزشهایی سعادت واقعی بشر را می تواند تضمین کند. بیشک اگر متصدیان تربیتی به این اصول توجه کنند، می توانند انسانها را به مسیر ایده اَل تربیتی راهنمایی کنند و راه رستگاری آنان را فراهم سازند. باید گفت اگر بی تردید اصول تربیت نظام ارزش مند حضرت مهدی ، جانشین فرهنگهای ضدانسانی غربی شود، همگی انسانها از چشمه سار تربیت واقعی بهره مند می شوند که نتیجه اَن چیزی جز سعادت دنیوی و اخروی بشر نخواهد بود.

برای سازمان دادن به نظام تربیتی، ابتدا باید مبانی و اهداف تربیتی مشخص شود که وضعیت، موقعیت، هستهای انسان و جهان را بیان می کند. سپس از درون چنین واقعیتهایی، قواعدی را برمی گیریم که بدانها اصول تربیتی گفته می شود. متصدیان تربیتی هر مکتبی باید براساس چنین اصولی رفتار کنند. مشخص شدن اصول تربیتی در یک نظام اهمیت بسیاری دارد که می توان کار کردهای آن را به این ترتیب بیان کرد:



برای سازمان دادن به نظام تربیتی، ابتدا باید مبانی و اهداف تربیتی مشخص شود که وضعیت، موقعیت، هستهای انسان و جهان را بیان میکند. ۱. کشاندن مبانی تربیتی از دایره مباحث نظری و تئوری به دایره فعلیت و جاری ساختن آن اصول در تمامی فرآیند تربیت؛ ۲. مشخص شدن محدوده و مرزهای تربیتی برای فعالیتهای تربیتی در جامعه؛

۳. تبیین و تفصیل قوانین حاکم بر رفتار مربی و متربی؛
 ۴. تشخص نظامهای تربیتی از یکدیگر و بیان نقاط قوت و ضعف مکتبهای تربیتی؛

۵. اعطای بینش و آگاهی به مربی برای برنامهریزی کاربردی در تربیت متربی.

# اصول تربیتی و جایگاه آنها در نظام تربیتی مهدوی

«اصول» در لغت به معانی «اساس، بن، بیخ، قاعده، پایهها» به کار میرود. در بیان معنای اصطلاحی اصول چنین می گوییم: «اصول، به قواعد و قوانینی گفته می شود که در برابر فروع قرار دارد که هر علمی بر چنین پایههایی استوار می شود.»<sup>۲</sup>

اصول تربیتی، قواعد کلی تربیتی هستند که از مقایسه مبانی و هدفهای تربیت کشف میشوند. این قواعد دستورالعملهایی هستند که راهنمای عمل مربی قرار میگیرند و در واقع منبعی برای روشها به شمار میروند." برای مثال با دانستن این موضوع که رفتار انسانها تابع شاخت و بینش آنان به امور است و با توجه به هدف پرورش اخلاقی یا اجتماعی فرد، اصل اعطای بینش پدید می آید. به عبارت دیگر، اصول تربیتی به «قواعدی گفته میشود که مربیان تربیتی با استفاده از آن می توانند به موقع و در عین حال با روشنبینی کافی تصمیم بگیرند و وظایف تربیتی خود را به شکل رضایت بخشی انجام دهند». این اصول تربیتی، همواره کار مربی را جهت می دهد و به سمت هدفهای مورد نظر می کشاند، یعنی به مربی آگاهی می دهد تا بداند که کیفیت و کمیت کار خویش را چگونه طرح ریزی کند.

بی تردید اصول و قوانین در یک نظام تربیتی، جایگاه ویژهای دارد و این اصول براساس مبانی تربیتی پایهریزی میشود. از سوی دیگر، اصول تربیتی به صورت جعلی یا وضعی نیستند، بلکه از طریق کشف و جستوجو در مبانی تربیتی به دست می آیند. باید دانست که اصول تربیت، نقطه اتصال میان مبانی

و اهداف تربیت با روشهای تربیتی در یک نظام کامل تربیت است که بدون تبیین اصول نمی توان به روشهای درست تربیتی دست یافت. پس در یک نظام تربیتی می توان عناصر آن با توجه به اهمیت آنها این گونه رتبهبندی کرد:

۱. مبانی تربیتی؛

٢. اهداف تربيتي؛

٣. اصول تربيتي؛

۴. روشهای تربیتی.

در نظام و مکتب تربیتی حضرت مهدی همانند مکتب تربیتی اسلام ناب محمدی ، اصول و قوانین تربیتی از متن حقایق قرآنی و وحیانی گرفته شده است که در فرآیند تعلیم و تربیت به آن توجه میشود. بدیهی است متصدیان تربیتی دوران ظهور باید چنین اصولی را در سرلوحه برنامههای تربیتی خود قرار دهند. با بررسی منابع اسلامی و دینی و کنکدوکاو در آیهها و روایتهای گوناگون میتوان چنین گفت که جامعترین اصول تربیتی حضرت مهدی عبارتند از:

#### الف) اصل توحيدمحوري

خداگرایی و توجه به توحید را میتوان ریشه و روح همه اصول تربیت دانست. توجه به خداوند و فرمانهای الهی، اصلی است که نظامهای تربیتی توحیدی را از غیر جدا میسازد و به جای حاکمیت هوا و هوس، احکام الهی را بر متن و جوهره تربیت تزریق میکند. اصلی ترین وظیفه پیامبران که همگی بزرگ ترین متصدیان تربیتی بشریت بودهاند، همان توجه دادن مردم به ذات مقدس پروردگار و دور کردن آنها از پرستش طاغوت و شرک بوده است. آنان این اصل را خدشهناپذیر برای خود میدانستند. قرآن کریم خدامحوری و دعوت کردن مردم به توحید را از مهم ترین برنامههای پیامبران الهی میداند و در این باره چنین می فرماید:

وَلَقَدْ بَعَثْنَا فِي كُلِّ أُمَّةٍ رَّسُولاً أَنِ اعْبُدُواْ اللهَ وَاجْتَنِبُواْ اللهَ وَاجْتَنِبُواْ الطَّاغُوتَ ؟ الطَّاغُوتَ ؟ الْمَا

و در حقیقت، در میان هر امتی فرستادهای برانگیختیم [تا بگوید:] خدا را بپرستید و از طاغوت [فریبگر] بیرهیزید. در واقع، چنین می توان گفت که انسان برای دست یافتن به یک تربیت الهی و توحیدی و به جای آوردن وظیفه خلیفه اللهی خود پا به عرصه این جهان گذاشته است، چنان که قرآن کریم هدف اصلی خلقت را بندگی و عبادت خداوند بزرگ می داند:

وَمَا خَلَقْتُ الْجِنَّ وَالإِنسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ ، ٥ و جنّ و انس را نيافريدم جز براي آنکه مرا بپرستند.

تربیت اسلامی و قرآنی می کوشد تا انسانها را با خالق خود آشنا سازد تا آنان به وظایف بندگی خویش آشنا شوند و هر چه بیشتر خود را به اخلاق الهی بیارایند، همان گونه که پیامبر اکرم ، در این باره می فرماید:

أفضل الإيهان أن تعلم أنّ الله معك حيث ما كنت؛ على الله الله على الله و بر تو بر تو السبت و بر تو السبان السبان السبان السبان و بر تو السبان دارد.

با توجه به چنین اصل ارزشمند اسلامی، در نظام تربیتی مهدویت نیز خدامحوری و توحید مداری در رأس برنامه های تربیتی حضرت مهدی قرار می گیرد. آن حضرت برنامههای تربیتی فاسد و طاغوتی را ویران کند و برنامه منظم تربیت الهی را بنا خواهند کرد. در این برنامه تربیتی، اندیشـههای لیبرالیستی، اگزیستانسیالیستی، اومانیستی و مانند آنها \_ که همان دنیایرسـتی صرف و مقدم کردن اغراض شـوم نفسانی بر فرمان الهی و دور ساختن انسانها از وحي و سعادت است ـ جايي نخواهد داشت. هر فعاليت تربيتي و آموزشی بر محور احکام و فرمانهای اسلامی و قرآنی که به سعادت انسان می انجامد، تنظیم می شود. بی شک می توان چنین گفت که اصلی ترین و کلیدی ترین عامل مخالفت دشمنان حقیقت و استعمارگران عالم، با نظام تربیتی حضرت مهدی این است که آنان دوست ندارند که اصل خدامحوری و حاکمیت احکام و فرمان الهی بر جهان حاکم شود. با وجود این است که وجود مقدس امام عصر ، یک مکتب تربیتی توحیدی را برای جهانیان به ارمغان خواهند آورد و در سایه این اصل نورانی، بشریت را در مسیر هدایت و سعادت و کمال جویی رهسپار میسازند. امام باقر در تأویل و تفسیر آیه وَقَاتِلُوهُمْ حَتَّى لاَ تَكُونَ فَتْنَةٌ وَيَكُونَ الدِّينُ كُلُّهُ للله ، ' اين آيه را درباره به حاكميت توحيد و احکام الهی توسط حضرت مهدی در عالم میدانند و خدامحوری و از میان بردن شـرک و نفـاق را از برنامههای اصلی آن حضـرت معرفی میکننـد و در این باره چنین مى فرمايد:

تأویل این آیه هنوز نیامده است و هرگاه قائم ما قیام کند، آنکس که زمان او را در یابد، تأویل این آیه را می بیند و هر آینه دین محمد و آیین توحیدی به هر کجا که شب می رسد، تسلط می یابد و در روی زمین اثری از شرک نخواهد ماند، همانگونه که خداوند و عده کرده است.^



اصول تربیتی به صورت بعلی یا وضعی نیستند، بلکه از طریق کشف و جستوجو در مبانی تربیتی به دست می آیند. باید دانست که اصول تربیت، نقطه اتصال میان مبانی و اهداف تربیت با روشهای تربیتی در یک نظام کامل تربیت است. وجود مقدس امام کاظم درباره توحید محوری در نظام تربیتی مهدوی چنین می فرماید:

چون آن حضرت ظهور نماید، اسلام را بر یهودیان و مسیحیان و ستاره پرستان و بی دینان و مرتدان و کافران در شرق و غرب عالم عرضه می کند، هرکس از روی تمایل اسلام را پذیرد، او را به نماز و زکات و انجام دستوراتی که بر هر مسلمانی واجب است، مکلف می سازد و هر کس تن به پذیرش اسلام ندهد، کشته می شود، به گونهای که در سراسر جهان جز موحد و یکتاپرست کسی باقی نمی ماند و توحید سراسر عالم را فرا می گیرد. و

### ب) اصل آخرتگرایی

در نظام جهانی حضرت مهدی دنیا وسیلهای برای رسیدن به آخرت انسان قلمداد می شود. زندگی و حیات دنیوی، مزرعهای برای جهان آخرت آدمی است. بنابراین، تربیتشونده به خوبی در می یابد که تمامی رفتارهای او، مستقیماً در زندگانی اخروی او تأثیر می گذارد. دین مقدس اسلام بر خلاف مكتبهاي تربيتي مادي گرا مانند ليبراليستها، اومانيستها و اگزیستانسیالیستها که جهانی ماورای این دنیا را نمیپذیرند، انسان را فقط برای استفاده هر چه بیشتر از لذتهای دنیا تربیت نمى كند. دين اسلام از انسان مىخواهد با انجام وظايف الهي، خود را بـرای زندگانی در جهان دیگر آمـاده کند. با وجود این، مکتبهای منحرف تربیتی و ضد سعادت انسانی، انسان را مخلوق طبیعت و بدون هیچ مبدأ و معادی میدانند و نتیجه این تفکر غلط و شیطانی چیزی جز دور کردن بشریت از سعادت ابدی و معنویت و اخلاق نیست. برای مثال، دانش مندان این مکاتب مادی در مورد زندگی انسان چنین می گویند:

زندگی آدمی، حاصل سلسله واکنشهای شیمیایی ترکیبی است که به صورت تدریجی روی داده است و سازمان ماده بی جان را رفته رفته به ترازهای عالی تری رسانده است. در آغاز، اتمها، مواد مرکب ساده به وجود آوردهاند و از این مواد مرکب ساده، مواد مرکب پیچیده تری به دست آمده است و سرانجام به صورت

سلولهای زنده (انسان) سازمان یافتهاند...۱۰

قرآن کریم این ایده نادرست انسانهای مادی و دنیاپرست را سبب هلاکت و عذاب دردناک اخروی معرفی کرده است و در اینباره چنین میفرماید:

وَقَالُواْ إِنْ هِي إِلاَّ حَياتُنَا الدُّنْيا وَمَا نَحْنُ بِمَبْعُوثِينَ... قَدْ خَسرَ الَّذِينَ كَذَّبُواْ بِلِقَاء اللهِ... ۱۱٬ و گفتند: «جز زندگی دنیای ما [زندگی دیگری] نیست و برانگیخته نخواهیم شد.»... همانا کسانی که دیدار خدا را انکار کردند، خسارت و زیان دیدند.

بر اساس تفکر و منطق تربیتی اسلام ناب، انسان برای جهانی دیگر خلق شده است و این دنیا و سرای مادی، فرعی برای دنیای دیگر به شمار میرود و انسانها نیز باید با یافتن تربیت الهی و توحیدی، لیاقت دست یافتن به کمالات و پاداشهای اخروی را پیدا کنند. قرآن کریم، این دنیا را جهانی بی ارزش و زوال یافتنی میداند و حیات اخروی را، زندگانی جاودان، همراه با خیر واقعی معرفی می کند و در این باره چنین می فرماید:

وَمَا الْخَياةُ الدُّنْيا إلاَّ لَعِبٌ وَلَمْنٌ وَلَلدَّارُ الآخِرَةُ خَيرٌ لَلدَّارُ الآخِرَةُ خَيرٌ لَلَّذِينَ يَتَّقُونَ أَفَلاَ تَعْقِلُونَ ١٢٠

و زُندگی دنیا جز بازی و سرگرمی نیست، و قطعاً سرای بازپسین برای کسانی که پرهیزگاری میکنند بهتر است. آیا نمی اندیشید؟

در مکتب تربیتی حضرت مهدی ، بهترین و کامل ترین برکتهای مادی نصیب مردم می شود و جوامع بشری در کنار نور معنویت و اخلاق از نعمتهای دنیوی نیز بهرهمند می کردند، ولی با این توصیفها، در چنین مکتبی، انسانهای با ایمان در پرتو تربیت اسلامی، به آخرت توجه کامل دارند و همه اعمال و فعالیتهای دنیوی خود را با گرایش اخروی انجام می دهند. در نظام تربیتی مهدوی، آن چنان بینشی در قلب وجان مردم جهان به وجود می آید که به روز قیامت و جهان آخرت اعتقاد کامل دارند. در این هنگام بشر در پی انجام وظایف شرعی و انسانی خویش است و کسی حقوق دیگران را پای مال نمی کند؛ زیرا آنان با تربیت مهدوی به خوبی می دانند که روزی باید در زیرا آنان با تربیت مهدوی به خوبی می دانند که روزی باید در

پیش گاه خداوند رحمان، جواب گوی رفتارهای دنیوی خویش باشند. بی تردید وقتی در جامعه انسانی، اصل آخرت گرایی به صورت فراگیر در میان انسانها نهادینه شود، بهترین و گواراترین سعادت دنیوی و اخروی نصیب مردم خواهد شد و اخلاق انسانی و معنویت کامل در میان انسانها به وجود می آید، چنان که در دعا برای حضرت مهدی ، درباره آخرت گرایی و داشتن زندگی پربار اخروی به واسطه دولت آن حضرت چنین می گوییم:

وامنن علينا بمتابعته و اجعلنا في حزبه القوّامين بأمره الصابرين معه الطالبين رضاك بمناصحته حتّى تحشرنا يوم القيامة في أنصاره و أعوانه... و تجعلنا في الحيّة معه... ٢٩٠

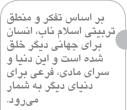
و خدایا با متابعت از او بر من منت گزار و مرا از زمره حزب او و قیام کنندگان به امر او و صابران با او و کسانی که رضای تو را می طلبند، قرار بده تا این که ما در قیامت در یاران و اعوان او باشیم و در بهشت نیز همراه وی باشیم...

#### ج) اصل تعدیل در گرایشها

در نظام تربیتی حضرت مهدی گرایشها و خواستهای انسانها تعدیل میشود، به گونهای که تربیتشونده از افراط و تفریط در رسیدن به خواستهها و غرایزش می پرهیزد. بی شک در وجود انسان غرایز گوناگونی وجود دارد که لازمه زندگی انسان است، یعنی انسان به سبب چنین گرایشهای خدادادی است که می تواند زندگی شایسته و سعادت مندانهای داشته باشد. اگر میلهایی همچون میل به آب و غذا، میل به خواب، میل به عادت مندانه میل به عزت طلبی، میل به جاودانگی و مانند آن در وجود انسان قرار داده نمی شد، زندگی آدمی به سستی می گرایید.

باید چنین گفت که موتور فعالیتها و کنشهای انسانها از همین امیال درونی سرچشمه می گیرد و این غرایزند که آدمیان را به جنب و جوش و کارهای ارادی و امی دارد و اصولاً اراده، تبلور امیال است و در انسان کششی فطری به امری وجود دارد و این میل در شرایط ویژهای شکل می گیرد و به تحقق اراده در نفس منتهی می گردد. ۱۲

بر هم زدن تعادل گرایشهای انسان از ضربههای محکمی بود که مکتبهای انحرافی غربی به انسانیت وارد کردند. برای مثال، این مکتبها با هدایت میل جنسی و مانند آن به سمت غرضهای حیوانی، انسان را از دایره انسانیت و کمال جویی واقعی خارج ساختند که نمونه آشکار آن در دوران رنسانس و دنیای مدرنیته غربی به چشم میخورد. اسلام برخلاف چنین مکتبهایی می کوشد تا انسان را از غرق شدن و توجه افراطی و بدون حد و مرز به خواستههای درونی و نفسانی نجات دهد. اسلام این خواستهها را در چارچوب دستورهای شرعی و عقلی قرار می دهد تا آدمی به سوی سعادت و کمال گام نهد. چنان که قرآن کریم، پس از یادآوری برخی خواستههای پست در انسان، تقوا و پرهیز کاری و



در نظام تربیتی حضرت مهدی گرایشها و خواستهای انسانها تعدیل میشود، به گونهای که تربیتشونده از افراط و تفریط در رسیدن به خواستها و غرایزش میپرهیزد.



رعایت حدود الهی در بهرهوری از این گرایشها را عامل عامل سعادت و رستگاری حقیقی آدمی میداند و در اینباره چنین میفرماید:

زُيِّن لِلنَّاسِ حُبُّ الشَّهُواتِ مِنَ النِّسَاء وَالْبِنِينَ وَالْقَنَاطِيرِ الْقَنَطَرِةِ مِنَ الذَّهَبِ وَالْفضَّة وَالْخَيْلِ اللَّسَوَمَة وَالأَنْعَام وَالْخَرْثِ ذَلَكَ مَتَاعُ الْخَيَاةِ الدُّنْيَا وَاللهُ عِندَهُ حُسْسُ الْمَابِ \* قُلْ أَوْنَبُّكُم بِخَيْر مِّن ذَلكُمْ للَّذيتَ اتَّقَوْا عِندَ رَبِّمْ جَنَّاتٌ تَجْرِي مِن تَحَيَّهَا الأَنْهَارُ خَالِدينَ فِيهَا وَأَزْوَاجٌ مُّطَهَّرَةٌ وَرِضْوَانٌ مِّنَ اللهِ وَاللهُ

دوستی خواستنی ها [ی گوناگون] از: زنان و پسران و اموال فراوان از زر و سیم و اسبهای نشان دار و دامها و کشتزار [ها] برای مردم آراسته شده، [لیکن] این جمله، مایهٔ تمتّع زندگی دنیاست، و [حال آن که] فرجام نیکو نزد خداست \* بگو آیا شما را به بهتر از اینها خبر دهم؟ برای کسانی که تقوا پیشه کرده اند، نزد پروردگارشان باغهایی است که از زیر [درختان] آنها نهرها روان است؛ در آن جاودانه بمانند، و همسرانی پاکیزه و [نیز] خشنودی خدا [را دارند] و خداوند به [امور] بندگان [خود] بیناست.

در مکتب تربیتی حضرت مهدی ، در مرحله نخست، در میان خواستهها و گرایشهای انسان اعتدال برقرار میشود. در مرحله بعد، انسانها به گونهای تربیت میشوند که در بهرهوری از گرایشها و غرایر درونی همچون میل به خوردن، میل به جنس مخالف، میل به خواب و... نیت الهی و توحیدی داشته باشند، به گونهای که از هر افراط و تفریطی در ارضای این غرایز می پرهیزند و راه کمال معنوی را می پیمایند تا به سعادت و نعمتهای والای خداوند دست یابند. حضرت امیر مؤمنان علی ، استفاده درست از غرایز خدادادی و رعایت اعتدال شرعی و عقلی این خواستهها را که نتیجه آن از میان رفتن ظلم و تعدی و فساد در جهان است، از ویژگیهای نظام تربیتی مهدوی می داند و می فرماید:

حضرت مهدی فرمان روایان خود را به تمام

کشورها می فرستند تا عدالت را در میان مردم برقرار سازند. در آن زمان گرگ و گوسفند در یک مکان زندگی می کنند. ربا برداشته می شود، فحشاء از میان می رود، شرابخواری و خودنمایی محو می شود، مردم به اطاعت و عبادت خداوند روی می آورند، دین رونق می یابد، نماز با جماعت خوانده می شود، عمرها طولانی و امانتها رعایت می شود، درختان پرثمر می شود و ... از دشمنان اهل بیت کسی باقی نمی ماند. ۲۰

### د) اصل توجه به آزادی مشروع انسان

در مکتب قرآنی مهدوی، انسانها می توانند از آزادیهای مشروع خود به شکلی کامل استفاده کنند و کسی حق ندارد که آنان را از چنین نعمت بزرگ الهی محروم سازد. انسان آزاد خلق شده است و اجازه دارد که با مقدم نمودن معیارهای عقل و شرع مقدس، با نهایت آزادی، بهترین مسیر را برای زندگی خود برگزیند. نعمت آزادی که اسلام از آن سخن می گوید نیز همین است. به عبارت دیگر، خدا به انسان چنین حقی داده است که بتواند از نعمتهای الهی همچون خوراک، پوشاک، مسکن و… به گونهای شایسته بهرهبرداری کند و مسیر سعادتش را به دست خود رقم زند. کسی هم نمی تواند به چنین حریم انسانی تعدی کند. چنان که قرآن کریم از یکسو، خلقت و آفرینش همیه نعمتهای موجود در زمین را برای انسانها می داند و می فرماید:

هُوَ الَّذِي خَلَقَ لَكُم مَّا فِي الأَرْضِ جَمِيعاً ؟٧٠ اوست آن كسى كه آنچه در زمين است، همه را براى شما آفريد.

از سـوى ديگر نيز از انسـانها خواسـته اسـت كـه از اين نعمتهاى الهى (به نحو شايسته) استفاده كند و شكرگزار چنين پروردگار مهربانى باشد:

كُلُوا مِن رِّزْقِ رَبِّكُمْ وَاشْكُرُوا لَهُ بَلْدَةٌ طَيِّبَةٌ وَرَبُّ غَفُورٌ ؟^\

از روزیِ پروردگارتان بخورید و او را شکر کنید. شهری است خوش و خدایی آمرزنده.

بدون تردید، آن آزادی بی حد و مرزی که جهان مدرنیســم غربی و شــیفتگان فرهنگ ليبراليســتي از أن سخن مي گويند، از نظر اسلام و مكتب وحي پذيرفتني نيست؛ زيرا اين نوع آزادی است که انسان را از هر قید و بندی رها می کند و اسیر شهوت و هوای نفس خود میسازد. همین آزادی اومانیستی است که باعث میشود آدمی آیات الهی را انکار کند و به جای شـکر نعمتهای الهی، با تمام وجود در برابر احکام الهی بایستد. در مکتب نیز همانند مکتب اســلام ناب، آزادیهای شــیطانی، از میان تربیتی حضرت مهدی برداشته می شود، به گونهای که انسان ها هر کدام به سهم خودشان و در حد ظرفیت، از امکانات الهی و خدادادی بهرهمند خواهند شد، یعنی براساس موازین عقلی و شرعی، این حق را خواهند داشت که آزادانه و بدون هیچ فشاری، در این کره خاکی زندگی شرافت مندانه ای داشته باشند. در دوران مهدوی میتوان انتظار داشت که بندگان خداوند، با آزادی مشروع و معقولی که در آن فضای معنوی و نورانی به وجود می آید، به راحتی بتوانند از آن چه برای یک زندگی دنیوی لازم است، بهره گیرند و در نتیجه، بهترین و ایدهآل ترین آزادی مشروع و معقول انسان در دید جهانیان پدیدار می شود که این همان درباره چنین آزادی مشــروع انســانها و عدالت مهدوی است، چنان که امام صادق رسیدن افراد به حقوق خود می فرماید:

إذا قام القائم حكم بالعدل و ارتفع في أيّامه الجور و آمنت به السبل و أخرجت الأرض بركاتها و ردّ كلّ حقّ إلى أهله... ١٩٠٠

هـ گاه قائـم قيام كند، به عدالت حكمراني ميكند و در ايامش، سـتم و جور از میان میرود و راهها امنیت مییابند و زمین برکاتش را خارج میسازد و هر حق (مشروعي) به صاحبش باز خواهد گشت.

#### هـ) اصل جامعنگری در تربیت

انسان به گونهای آفریده شده که از جنبههای گوناگون وجودی بهرهمند میشود که عبارتند از: جسمانی، معنوی، اخلاقی، عقلانی، عاطفی و اجتماعی. در تربیت کامل انسان باید به همه این جنبهها توجه کرد. در فرآیند تربیت صحیح و ریشهای تربیتشونده، اگر فقط به یک جنبه توجه شود با انسانی ناقص و تکبعدی سر بر خواهیم آورد. چنین نابرابری در توجه به جنبههای وجودی انسان در نظامهای به ظاهر تربیتی غربی دیده می شود. در این نظامها بیشتر به بعد جسمانی و اجتماعی انسان توجه می شود و از جنبههای روحانی و عاطفی انسان خبری نیست. برای مثال، در مکتب اومانیستی (انسان مداران افراطی)، انسان را در جنبه جسمانی خلاصه می کنند و او را از معنویت و وحی و اخلاق الهي جدا مي سازند. درباره ماهيت او نيز چنين مي گويند:

انسان همانند دیگر اجزای جهان، موجودی خودپیداست. بنابراین آفریدگاری ورای خود او نمیتوان برای پیدایش او در نظر گرفت. انسان پدیدهای کاملأ طبیعی است که بر اساس قانون تطور و تحول مستمر و مداوم پدید آمده است

در مکتب تربیتی حضرت مهدی ، در مرحله نخست، در میان خواستهها و گرایشهای انسان اعتدال برقرار مىشود. در مرحله بعد، انسانها به گونهای تربیت میشوند که در بهرهوری از گرایشها و غرایز درونی همچون میل به خوردن، میل به جنس مخالف، میل به خواب و... نيت الهي و توحيدى داشته باشند.

آزادی بیحد و مرزی که جهان مدرنیسم غربی و شیفتگان فرهنگ ليبراليستى از آن سخن مىگويند، از نظر اسلام و مكتب وحى پذيرفتنى



و طرح و نقشه پیشین و اراده و تدبیر پسینی ندارد. انسان از هرگونه التزام و تکلیفی نسبت به غیر خود و انسانیت آزاد است و تنها در بند التزام به انسان و انسانیت (خود)میباشد. انسان با اتکا به نیروی حس و عقل و اراده خویش، به کشف واقعیات عالم هستی و اداره زندگی و تأمین سعادت خود فائق می آید و در این راستا از هر عاملی تحت عنوان فطرت و یا تصورات فطری بی نیاز است و اساسا چیزی به نام فطرت وجود ندارد.

هنـر دیـن مقدس اسـلام این اسـت که بر خـلاف چنین منشهای افراطی و نادرسـتی، در امر تربیت انسـان، به تمامی جنبههای انسـان نظر دارد و انسـانی را کامل و سـعادت مند میدانـد که به قـدر نیاز به تمامی جنبههای جسـمی، معنوی، اخلاقـی، عاطفی، عقلانی و اجتماعی رسـیدگی کند تا هم به سعادت دنیوی وهم به سعادت اخروی دست یابد، چنان که قرآن کریـم، از ما میخواهد کـه در عین توجه به دنیـا و جنبههای جسـمانی و مانند آن، به بعد اخـروی و روحانی و عاطفی خود نیر توجه کنیم:

وَابْتَغِ فِيهَا آتَاكَ الله الدَّارَ الإِخرَةَ وَلاَ تَنسَ نَصِيبَكَ مِنَ الدُّنيَا وَأَحْسِن كَمَا أَحْسَنَ الله إلَيكَ وَلاَ تَبْغِ الْفَسَادَ فِي الأَرْضِ إِنَّ الله لاَ يُحِبُّ الْفُسْدِينَ ؟'' في الأَرْضِ إِنَّ الله لاَ يُحِبُّ الْفُسْدِينَ ؟'' وَ با آنچه خَدايت داده سراى آخرت را بجوى و سهم خود را از دنيا فراموش مكن، و همچنانكه خدا به تو نيكى كرده نيكى كن و در زمين فساد مجوى كه خدا فساد گران را دوست نمى دارد.

تربیت انسان در مکتب تربیتی مهدوی نیز با الهام از اصول تربیتی اسلامی، در همه جنبهها صورت می گیرد، به گونهای که بشر در همه جنبههای وجودی اش به رشد کامل میرسد. در چنین مکتبی همه نیازهای جسمی، روحی، عاطفی و… (به ویژه در بعد روحانی و معنوی) بشر برطرف می شود و انسانها طعم یک زندگی آرام را به خوبی احساس می کنند. باید گفت آن چه شایسته یک انسان کامل در جنبههای گوناگون تربیتی است، به واسطه حضرت مهدی به دست خواهد

آمد، چنان کـه در دعا برای آن حضرت، از خداوند میخواهیم که همـه نیازهـای مادی و معنـوی ما را که همان رشـد و تکامل در همه جنبههای تربیتی اسـت، به واسـطه آن حضرت و نظام تربیتی او برطرف سـازد تا بدین وسـیله انسانهای با ایمان، به سعادت ابدی دست یابند:

... وامنن علینا برضاه و هب لنا رأفته و رحمته و دعائه و خیره ماننال به سعة من رحمتک و فوزاً عندک و اجعل صلاتنا به مقبولة و ذنوبنا به مغفورة و دعائنا به مستجاباً و اجعل أرزاقنا به مبسوطة و همومنا به مكفّية و حوائجنا به مقضيّة ... ۲۲

و به واسطه رضایت (حضرت مهدی ) بر ما منت گزار و مهربانی و رحمت و دعا و خیر او را به ما عطا گردان تا ما با آن به رحمت واسعه تو دست یابیم و در نزد تو به سعادت رسیم و به واسطه آن حضرت، نماز ما را بپذیر و از خطای ما بگذر و دعای ما را مستجاب کن و رزق و نعمت را بر ما وسیع قرار بده و نگرانی های ما را مرتفع کن و همه نیازها و حوایج (روحی و جسمی) ما را برطرف ساز....

## و) اصل عقلگرایی

از دیگـر اصول تربیت در نظـام تربیتی حضرت مهدی ، مسئله پیوند ناگسسـتنی تربیت با دستورهای عقلی و منطقی و کنار زدن مسائل تربیتی متضاد با تدبیر بشری است. وجود عقل یکی از نعمتهای بزرگ پروردگار به انسان است. انسان شایسته می کوشـد از این نعمت الهی به خوبی اسـتفاده کند تا این گونه خود را به سـعادت برساند. انسانها گاهی راه شقاوت و گهراهی را می پیماینـد؛ زیرا از نیروی عقل خود اسـتفاده نمی کنند و هوا و هـوس را بر آن مقدم می دارند. در نتیجـه قدردان این نعمت الهی نیسـتند و خود را به نازل ترین درجه حیوانیت می رسـانند. چنان که قرآن کریم این افراد را بدترین موجودات معرفی می کند و می فرماید:

نَّ شَرَّ النَّدَوَابَّ عِنكَ اللهِ الصُّمُّ الْبُكْمُ الَّذِينَ لاَ يَغْقِلُونَ ٢٠٠

بدون تردید، توجه به عقل و منطق، از ویژگیهای اساسی دین مقدس اسلام به شمار میرود. احکام اسلامی نیز با عقل سلیم کاملاً همخوانی دارد. در تربیت انسان نیز یکی از اصول تربیتی اسلام، همین است که همه فرآیند تربیت باید با عقل مطابق باشد. انطباق کامل فرآیند تربیت انسان با عقل و توجه کامل به این گوهر ناب موجود در انسان در آموزش و پرورش بشر، از دستآوردهای بزرگ نظام تربیتی مهدوی است، به گونهای که در دوران ظهور، عقل محوری در تربیت انسان (با پشتوانه دین و شریعت) به اوج خود می میرسد و در چنین شرایطی، بهترین و کاربردی ترین شیوهها و راه کارهای تربیتی به روی بشر باز خواهد شد. به این ترتیب، دستآوردهای عقلی بشری، با تمام ظرفیتهای موجود بید جای اتلاف در راههای غیر ضروری و مضر، در راه سعادت، تکامل و تربیت صحیح انسانها هزینه می شود، چنان که امام باقر درباره گرایش به عقل و منطق و شکوفایی عقلی بشری در مکتب تربیتی مهدوی چنین می فرماید:

إذا قام قائمنا وضع يده على رئوس العباد فجمع به عقولهم وأكمل به أخلاقهم؟

زمانی که قائم ما قیام کند، دست خود را بر سر مردم میگذارد و بدان وسیله عقل آنان را شکوفا ساخته و اخلاقشان را الهی میسازد.

البته نباید فراموش کرد که اگر در تربیت اسلامی و مهدوی، از عقل گرایی و گرایش به آن در همه جنبههای تربیت، سخن به میان می آید، منظور همان عقل و منطق و تدبیری است که انسانها به واسطه آن به عبادت و بندگی خدا میپردازند. امام صادق درباره معنای واقعی عقل محوری اسلامی چنین می فرماید:

العقل ما عبد به الرحمن و اكتسب به الجنان؛<sup>۲۵</sup> عقل چيزى است كه خداوند رحمان با أن عبادت مى شود و بهشتهاى (اخروى)

علل چیری است که حداوند رحمان به آن عبادت می سود و بهستهای ر با آن به دست می آید.

## ز) اصل مسامحت در تربیت

سهل گیری در تربیت که از مهمترین اصول تربیت مهدوی به شمار می رود، از لوازمی است که باید در تربیت انسان بدان توجه کرد. این موضوع سبب می شود تا انسان ها تربیت را به راحتی بپذیرند. موضوع تربیت انسان را می توان فرآیندی تدریجی دانست که از امور آسان آغاز می شود و با شکل گیری مراحل اولیه و ساده تربیت، می توان به مراحل بالاتر و دشوارتر دست یافت. اگر تربیت، با سخت گیری آغاز شود، نتیجه نامطلوبی در پی خواهد داشت که در بیشتر موارد، انزجار و ناخرسندی متربی را در پی خواهد آمد. گاه خواهد آورد و چه بسا تضعیف نفس، نفاق و دورویی در تربیت شونده پدید خواهد آمد. گاه ولی اگر متصدیان تربیتی، ظرفیت محدود تربیت شونده را در نظر داشته باشند و با به

هنر دین مقدس اسلام این است که در امر تربیت انسان، به تمامی جنبههای انسان نظر دارد و انسانی را کامل و سعادت مند میداند که به قدر نیاز به تمامی جنبههای جسمی، معنوی، اخلاقی، عاطفی، عقلانی و اجتماعی رسیدگی کند.

در تربیت اسلامی و مهدوی، از عقل گرایی و گرایش به آن در همه جنبههای تربیت، سخن به میان می آید، منظور همان عقل و منطق و تدبیری است که انسانها به واسطه آن. به عبادت و بندگی خدا می پردازند.



کارگیری دستورهای تربیتی ساده و به دور از تکلف با او تعامل کنند، تربیت ایده آل و تأثیرگذار در قلب و روح تربیت شـونده به وجود خواهد آمد. رمز این مطلب این اسـت که اصل مسامحه و سـهل گیری، با روح لطیف و رحمانی انسان سنخیت عمیقی دارد و انسان خود به خود و به طور ذاتی از رفتار و نصایح ساده و بـه دور از تکلف لذت میبرد، چنان که روان شناسـان تربیتی دراین باره می گویند:

تربیت بایست با طبیعت آدمی جوش بخورد، با فطرت او یکی شرود، هر گونه تربیتی از بیرون و هر قانون تربیتی که مطابق با طبیعت و خود انگیختگی فطرت متربی نباشد، منجر به شکست است.

در اسلام ناب، همه فرمانها و احكام الهی برپایه ساده گیری به وجود آمده است. همه پیامبران الهی وظیفه داشتند كه در نهایت مسامحه انسانها را هدایت كنند. این حالت سبب می شد كه بهترین انسانهای با ایمان و توحیدی، به دست معصومان تربیت شوند، چنان كه قرآن كریم، همه دستورهای الهی را ساده و روان و همچنین برای راحتی بندگان خداوند معرفی كرده است تا آنان بتوانند با نهایت سادگی به عبادت و انجام وظایف الهی بیردازند:

يُرِيدُ اللهُ بِكُمُ الْيُسْرَ وَلاَ يُرِيدُ بِكُمُ الْعُسْرَ وَلتُكُملُواْ اللهِ عَلَى مَا هَدَاكُم وَلَتَكُملُواْ اللهَ عَلَى مَا هَدَاكُم وَلَعَلَّكُم وَلَعَلَّكُمْ وَلَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ ٢٨٠

خدا برای شما آسانی میخواهد و برای شما دشواری نمیخواهد تا شمارهٔ [مقرر] را تکمیل کنید و خدا را به پاس آنکه رهنمونی تان کرده است به بزرگی بستایید و باشد که شکرگزاری کنید.

حضرت مهدی در برخورد و تربیت انسانهای مستعد، مانند طبیبی مهربان و خیرخواه خواهد بود. بدیهی است که در چنین مکتبی، بشریت شیفته منش و رفتار سهل و روان آن حضرت می شود و با شوق فراوان، به جرگه مسلمانان خواهد پیوست. در سایه چنین ملاطفتی، بالاترین و کاربردی ترین تربیت بشری شکل خواهد گرفت، چنان که در روایتهای معصومان ، درباره برخورد مسامحه آمیز و کریمانه حضرت

مهدی با مردم به ویژه محرومان، چنین آمده است:
المهدی سمح بالمال... رحیم بالمساکین<sup>۲۹</sup>
همانا مهدی خیلی مال می بخشد و با مردم مسکین
بسیار مهربان است.

در دعا برای امام عصر ، میخوانیم که ایشان با لطف و مهربانی خود، گرفتاریهای زندگی را برطرف میسازند:

اللهم الم به شعثنا و اشعب به صدعنا... يسّر به عسر نا... ٢٠٠

خدایا! به واسطه آن حضرت، ما را از پراکندگی و آشفتگی و گسیختگی نجات بده و کارها و امور سخت را بر ما سهل و آسان گردان...

بدیهی است که حضرت مهدی ، در تربیت و پرورش بندگان مستعد با مهربانی و گذشت برخورد می کند، ولی در برابر دشمنان خدا، کفار و منافقان، مسامحهای نخواهند داشت و میان آنان و حضرت، چیزی جز خشم نخواهد بود. امام باقر در این باره چنین می فرماید:

فخروجه بالسيف و قتله أعداء الله و أعداء رسوله و الجبّارين و الطواغيت و أنّه ينصر بالسيف و الرعب؟"

پسس، خسروج آن حضرت با شمشسیر است و تمام دشمنان خدا و رسولش و همچنین تمامی گردن کشان و طاغوتها را به هلاکت می رسانند و اوست که به وسیله شمشسیر و وحشت (از طرف خداوند) نصرت و یاری می شود.

## ح) اصل حرمت مداری

در مکتب تربیتی امام عصر حفظ حرمت و عزت تربیتشونده بسیار مهم است. مربی همواره باید جای گاه و آبروی تربیتشونده را حفظ کند. انسان دوست دارد عزیز باشد و احترام او در میان مردم و اجتماع نگاه داشته شود. قرآن کریم، یکی از نیازهای انسان را عزتطلبی میداند و سرچشمه عزت و شخصیت دنیایی و اخروی را در نزد خداوند معرفی می کند و می فرماید:

أَيْنَتُغُونَ عندَهُمُ الْعزَّةَ فَإِنَّ العزَّةَ للله جَمِيعًا ٢٢٠

آیا سربلندی را نزد آنان میجویند؟ [این خیالی خام است،] چرا که عزّت، همه از آن خداست.

چنین عزتطلبی و شخصیتخواهی است که انسان را به کارهای شایسته در جامعه انسانی وامی دارد. انسانی که جامعه برای او ارزش و حرمتی قائل نیست، بی تردید روحیه و انگیـزه زندگی را از دسـت میدهد. او نه تنها فعالیت مثبتی در جامعه نخواهد داشـت، بلکه به هر لغزشی تن خواهد داد. این جاست که ارزش و ضرورت حرمت مداری در تربیت انسان آشكار مى شود.

از نگاه اسلام، شخصیت انسان مؤمن، با ارزش و احترام است. هیچ کس حق ندارد به عزت و هویت انسان دیگری جسارت کند. در آموزههای قرآنی چنین میخوانیم که در تربیت و پرورش انسانها بایست عزت و حرمت آنان حفظ شود؛ زیرا بی حرمتی نه تنها سودی ندارد، بلکه موجب بی رغبت شدن تربیتشونده خواهد شد. قرآن کریم، انسانهای مؤمن را از بی احترامی و شکستن حرمت و شخصیت افراد به واسطه مسخره کردن، نسبتهای ناروا، طعنه زدن و مانند آن نهی می کند و این رفتارها را از مصداقهای ظلم به دیگر افراد بر میشمارد:

يا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لاَ يَسْخِرْ قَومٌ مِّن قَوْم عَسَى أَن يَكُونُوا خَرًّا مِّنْهُمْ وَلاَ نسَاء مِّن نِّسَاء عَسَى أَن يكُنَّ خَيرًا مِّنْهُنَّ وَلاَ تُلْمزُوا أَنفُسَكُمْ وَلاَ تَنَابَزُوا بالأَلْقَاب بئْسَ الاسْمُ الْفُسُوقُ بَعْدَ الإِيهَانِ وَمَن لَّمْ يَتُبْ فَأُوْلَئِكَ هُمُ الظَّالُونَ ٣٣٠ ۗ ای کسانی که ایمان آوردهاید! نباید قومی قوم دیگر را ریش خند کند، شاید آنها از اینها بهتر باشند و نباید زنانی زنان دیگر [را] ریشخند کنند [شاید آنها از اینها بهتر باشند و از یک دیگر عیب مگیرید، و به هم دیگر لقبهای زشت مدهید؛ چه نایسندیده است نام زشت پس از ایمان و هر که توبه نکرد آنان خود ستمكارند.

این است که در فرآیند تربیتی بشر، حرمت از برنامههای تربیتی حضرت مهدی و عزت أنان كاملاً محفوظ بماند. در چنين مكتب تربيتي و اخلاقي است كه كسي اجازه نمی یابد حرمت و شخصیت دیگری را زیر سؤال ببرد و با ظلم، تهمت، تمسخر، بی گاری و مانند آن، عزت و هویت مؤمنان را خدشـهدار سـازد. بیشـک عزت اســلامی و قرآنی مسلمانان جهان در چنین مکتبی آشکار خواهد شد، چنان که در دعا برای امام عصر یکی از اقدامات اساسی حکومت أن حضرت، حرمت و عزتبخشی به مسلمانان معرفی می شود:

اللُّهـمّ إنَّا نرغب إليك في دولة كريمة تعزّ بها الإسلام و أهله و تذلّ بها النفاق و أهله...؟

حضرت مهدى در برخورد و تربیت أنسانهاي مستعد، مانند طبیبی مهربان و خيرخواه خواهد بود.

حضرت مهدى تربیت و پرورش بندگان مستعد با مهربانی و گذشت برخورد میکند، ولی در برابر دشمنان خُدا، كَفَار و منافقان، مسامحهاي نخواهند داشت.

از برنامههای تربیتی حضرت مهدى است که در فرآیند تربیتی بشریت، حرمت و عزت آنان كاملاً محفوظ



خدایا! ما اشتیاق به تو در دولت کریمهای داریم که در آن اسلام و اهل آن عزت پیدا کنند و نفاق و اهلش خوار و ذلیل گردند

و یا در دعای دیگری خطاب به آن حضرت چنین می گوییم:

أين معزّ الأولياء و مذلّ الأعداء...؟٢٥ آن كســى كه دوســتان (خــدا) را عزت مىبخشــد و دشمنان را خوار مىسازد، كجاست؟

#### ط) اصل پاسخگویی به فطریات

یکی دیگر از اصول تربیتی که در مکتب تربیتی امام زمان به آن توجه می شود، عینیت بخشیدن به فطرت بشری و جلوه گر کردن آنها در زندگی است. انسان به سبب داشتن فطرت به طور ذاتی به خداوند متعال و عبادت او و همچنین به ارزشهای بالایی مانند حقیقت جویی و فضیلت جویی تمایل دارند. از نظر دین، ساختار وجودی انسان به گونهای است که به سوی خدا گرایش نشان می دهد، ولی این گونه نیست که این ساختار در هر شرایطی کار کرد یکسانی داشته باشد، یعنی ممکن است عواملی از بروز نقش آن جلوگیری کند. ۳۶ خداوند به بندگان سافارش می کند تا این جنبه خلقت را تقویت و هدایت کنیم تا از مسیر اصلی خود خارج نشود. قرآن کریم درباره توجه و پاسخ گویی به فطرت چنین می فرماید:

فَأَقِمْ وَجْهَكَ للدِّينِ حَنِيفًا فطْرَةَ اللَّهِ الَّتِي فَطَرَ النَّاسَ عَلْيُهَا لاَ تَبْدِيلَ لِخَلْقِ اللَّهِ ذَلِكَ الدِّينُ الْقَيِّمُ وَلَكِنَّ أَكْثَرَ النَّاسِ لاَ يُغْلَمُونَ ؟٣٧

پس روی خود را با گرایش تمام به حقّ، به سوی این دین کن، با همان سرشتی که خدا مردم را بر آن سرشته است. آفرینش خدای تغییر پذیر نیست. این است همان دین پایدار، ولی بیشتر مردم نمی دانند.

دنیای مدرنیته و صنعتی غرب که به مکتبهای الحادی و لیبرالیستی وابسته است، با انحراف بشریت از فطرت انسانی توانست آنها را در غرایز شهوانی و حیوانی غرق کند و حس کمال جویی و فضیلت جویی را به حاشیه زندگی براند. به این

ترتیب، بزرگترین ضربه را به بشر وارد ساخت و آنان را تا کنون از سعادت و کمال مطلوب انسانی محروم کرد. بدون تردید، در دوران حکومت تربیتی مهدوی که پایان بخش چنین مکتبهای جدای از فطرت انسانی خواهد بود، به فطرت انسان توجه ویژه خواهد شد و کمالات اخلاقی و انسانی همچون حس خداجویی، حقیقت طلبی، آخرت گرایی و... در میان جوامع انسانی به طور کامل نهادینه می شود. انسانها در کنار زندگی مادی و طبیعی خود، به امور معنوی و الهی و سعادت زا روی می آورند و در نتیجه بهترین زندگی الهی و انسانی در میان آنان شکل می گیرد. امام صادق درباره زنده شدن مردم به واسطه توجه به فضایل و فطرت در چنین مکتبی می فرماید:

واعمر اللَّهمّ به بلادک و أحى به عبادک؛ ٣٨ خدايا شـهرها و بلاد را به واسطه آن حضرت آباد كن و بندگانت را به واسطه وى زنده ساز.

## امام باقر نیز در تفسیر آیه شریفه:

اعْلَمُوا أَنَّ اللهُ يُحْيِى الأرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا... ٣٩ اين زنده شـدن زميـن را، حيات معنـوى و فطرى و اخلاقى بشريت مىداند

#### و دراین باره می فرماید:

مهدی ما قیام می کند و به واسطه گسترش عدالت و برابری در سراسر گیتی، جهان را زنده می کند. پس از آنکه در زیر کابوس ظلم و ستم (و دوری از فطرت انسانی) مرده باشند.

#### ی) اصل زمینهسازی تربیتی

در اصول تربیتی مهدوی، لوازم تربیت برای هدایت واقعی انسانها، به شکل کامل محقق خواهد شد. بیشک بدون فراهم آوردن شرایط و مقدمات، تربیت صحیح شکل نخواهد گرفت. تربیت، فرآیند پیچیده و گستردهای است که پیش از ورود به مراحل اصلی آن، باید زمینههای لازم را برای شکلگیری آن فراهم شود. در تربیت انسان، مواردی همچون محیط مناسب، زمان مناسب، امکانات مناسب، ارتباط مناسب، تلقینات و گفتار مناسب و مانند آن، بسیار اهمیت دارد؛ باید گفت که فرآیند

تربیت، تنها ارائه راه و روش و تبیین واقعیتهای تربیتی برای تربیتشونده نیست. در کنار این گونه مسائل، باید شرایط و زمینههای تربیتی را مانند محیط، زمان، روابط، پیامرسانی و… ، برای تربیتشونده به وجود آورد. برای نمونه، وقتی خداوند به حضرت موسی مأموریت میدهد که برای هدایت و اتمام حجت فرعون، به دربار او برود، از آن پیامبر میخواهد که ابتدا با فرعون با مهربانی برخورد کند تا شاید چنین برخوردی در وی و اطرافیان او کارگر افتد. زیبا سخن گفتن همراه با ملایمت، زمینهسازی مطلوب برای تربیت به شمار میرود. چنان که قرآن کریم دراین باره چنین می فرماید:

اذْهَبَا إِلَى فِرْعَوْنَ إِنَّهُ طَغَى \* فَقُولاً لَهُ قَوْلاً لَّينًا لَّعَلَّهُ يَتَذَكَّرُ أَوْ يُخْشَى ؟ أ به سوى فرعون برويد كه او به سركشى برخاسته \* و با او سخنى نرم گوييد، شايد كه پند پذيرد يا بترسد.

امام باقر نیز درباره زمینهسازی و ایجاد شرایط مناسب برای تربیت دینی فرزندان و کـودکان، خانوادهها را به اَموزشهای مقدماتی و ابتدایی کودکان فرا میخواند و چنین میفرماید:

وقتی کودک سه ساله شد، هفت بار به او یاد دهید تا لا اله الا الله بگوید. سپس او را رها کنید تا سن سه سال و هفت ماه و بیست روز، آنگاه او را بیاموزید تا هفت بار محمد رسول الله بگوید و وقتی به سن چهار سالگی رسید، هفت بار بگوید صلی الله علی محمد و آل محمّد. در سن پنج سالگی وقتی که دست راست و چپش را یاد گرفت به او یاد دهید تا رو به قبله بایستد و سجده کند. در سن شش سالگی رکوع و سجود را به او بیاموزید. در سن هفت سالگی به او دستور دهید که دست و صورت را شسته و او را به نماز دعوت کنید، وقتی کودک نه ساله شد، وضو را به او نشان دهید و اگر آن را ترک کرد، او را بازخواست کنید و به نماز وادار سازید و در صورت ترک آن، از او بازخواست کنید. هرگاه که کودک وضو و نماز را یاد بگیرد، خداوند انشاء الله پدر و مادر او را می آمرزد. ۲۲

بی تردید، همه این سفارشهای امام به دلیل زمینه سازی مطلوب و مؤثر برای تربیت صحیح کودکان و فرزندان و آماده سازی آنها برای مراحل اساسی تربیت است. در مکتب تربیتی حضرت ولی عصر ، تمامی زمینهها و شرایط نامناسب تربیتی، اعم از عوامل محیطی و انسانی که دستآوردهای مکاتب انحرافی غربی و شیطانی به شمار می رود، از صحنه حیات بشری محو خواهد شد و به جای آن، شرایط مطلوبی برای تربیت دینی و الهی انسانها به وجود خواهد آمد. در چنین نظام تربیتی ایده آل، در مرحله نخست با عوامل مخرب تربیتی و دشمنان هدایت بشری، با نهایت جدیت و اقتدار برخورد می شود و دیگر مجالی برای سردمداران مکتبهای غیراخلاقی و ضداسلامی همچون مکتب لیبرالیستی و اومانیستی که زمینه ساز تربیت غیردینی و شیطانی بشریت بوده، نخواهد ماند.

انسان به سبب داشتن فطرت به طور ذاتی به خداوند متعال و عبادت او و همچنین به ارزشهای بالایی مانند حقیقتجویی و فضیلتجویی تمایل

در مکتب تربیتی حضرت ولی عصر ، تمامی و سرایط زمینها و شرایط عوامل محیطی و انسانی، که دست آوردهای مکاتب انحرافی غربی و شیطانی صحنه حیات بشری محو شد و به جای آن، شرایط مطلوبی برای تربیت دینی و الهی انسانها به وجود خواهد آمد.



الثانی عشر منّا یسهّل الله له کلّ عسیر... و یبیر به کلّ جبّار عنید و یهلک علی یده کلّ شیطان مرید؛ ۲۳ خداوند متعال برای دوازدهمین ما (خاندان امامت) هر دشواری را رفع می کند و هر جبار و ستمگر سرسختی را نابود می کند و هر شیطان سرکشی را هلاک می گرداند.

با از میان رفتن دشـمنان هدایت بشریت، تمامی محیطهای زندگی بشـری، به شکل شایسـتهای برای رساندن انسانها به کمال و سـعادت، اصلاح میشود و شرایط و زمینههای لازم در جهت شـکلگیری زندگی گوارای دنیوی و اخروی بندگان خدا، به وجود خواهد آمد. این همان زمینهسازی برای تربیت بشریت در دوران نورانی مهدوی اسـت، حضرت امیرالمؤمنین علی درباره ایجاد محیطهای مناسـب و شرایط مطلوب برای تربیت اسلامی و قرآنی مردم در دوران ظهور چنین میفرماید:

كأنّى أنظر إلى شيعتنا بمسجد الكوفة قـد ضربوا الفساطيط يعلّمون الناس القرآن؛ أأ

گویا به شیعیانم مینگرم که در مسجد کوفه، کانونها و خیمههایی بنا نمودهاند و به مردم قرآن را می اَموزند.

امام باقر ، از میان بردن محیطهای بدعت آمیز و ناصحیح را از اقدامات حضرت مهدی برای زمینه سازی تربیت دینی مردم می دانند و چنین می فرمایند:

إذا قام القائم سار إلى الكوفة فهدم بها أربعة مساجد ولم يبق مسجد على الأرض له شرف إلا هدمها و جعلها جمّاء به ماء ب

آنگاه که قائم قیام کند، وارد کوفه می شود و دستور می دهد تا مساجد چهارگانه (بدعت آمیز) را خراب کنند و هر مسجدی که در روی زمین دارای کنگره (و عناصر بدعت آمیز و مشرکانه) باشد نابود می گردد و به صورت هموار (عاری از بدعت) ایجاد می گردد.

#### ک) اصل رعایت تفاوتهای فردی

توجـه به میزان ظرفیت و اسـتعداد و توانایـی افراد، از دیگر اصـول تربیت مهدوی اسـت، به گونهای که تربیت انسـانها،

با توجه به میـزان قابلیتهای آنها صورت میپذیرد. بیشک انسانها از نظر تواناییهای جسمی و روحی در یک سطح قرار ندارند که این مسئله در تربیت آنان، بسـیار اهمیت دارد. این تفاوتها نشـان دهنده تدبیر حکیمانه الهی است؛ زیرا از دیدگاه اسلام، هر کس در حد توان و استعداد خویش در میدان گزینش و انتخاب، مسئول است. در تعلیم و تربیت باید به این تفاوتهای فـردی به ویژه اختلافهای ناشـی از طبیعـت ذاتی افراد توجه شود. \*\* قرآن کریم، تفاوتهای فردی میان انسانها را حکمت و مصلحت الهی میداند و دراین باره می فرماید:

وَهُوَ الَّذِي جَعَلَكُمْ خَلاَئِفَ الأَرْضِ وَرَفَعَ بَعْضَكُمْ فَوْقَ بَعْضَ دَرَجَات لِّيَبْلُوَكُمْ فِي مَا آتَاكُمْ إِنَّ رَبَّكَ سَرِيعُ الْعِقَابِ وَإِنَّهُ لَغَفُورٌ رَّحِيمٌ ؟٢٠

و اوست کسی که شما را در زمین جانشین [یکدیگر] قرار داده و بعضی از شما را بر برخی دیگر به درجاتی برتری داد تا شما را در آنچه به شما داده است بیازماید. آری، پروردگار تو زود کیفر است، و [هم] او بس آمرزنده مهربان است.

در دوران ظهـور، انسـانها با توجه به نـوع توان مندیهای آنـان در جنبههـای گوناگون تربیت میشـوند. در چنین مکتب انسانسازی، انتظارها و مسئولیتها با در نظر گرفتن ویژگیهای فردی تعیین میشود. هر چند در مکتب تربیتی مهدوی، بشریت بـا لطف امام معصـوم به کمالات روحی و عقلانی دسـت میابـد، ولی به هر حـال، نمیتوان همه انسـانها را در یک سـطح قرار داد. از سـویی امام عصر ، با توجه به توانایی و شناخت بالای یاران اصلی خویش، یعنی مدیران ارشد، حاکمان شناخت بالای یاران اصلی خویش، یعنی مدیران ارشد، حاکمان که انجـام کارهایی را که برای انسـانهای معمولی امکانپذیر نیسـت، برای آنـان لازم میداند. حضرت علـی در این باره می فرماید:

امام قائم با یارانش پیمان می بندد که مسلمانی را دشنام ندهند و حریمی را هتک نکنند و به خانهای هجوم نبرند، کسی را به ناحق نکشند، طلا و نقره گنج نکنند، گندم و جو اندوخته نسازند، مال یتیمان را نخورند،

لباس خز و حریر نپوشند، کمربند زرین نبندند، گندم و جو را احتکار نکنند، در امر معاش به اندک بسنده کنند، لباس درشت (گران قیمت) به تن نکنند، صورت بر خاک گذارند (در حال نماز)، در راه خدا جهاد شایسته نمایند... ۴۸

از سـوی دیگر، حضرت مهدی به قشر متوسـط و ضعیف جامعه انسانی، به ویژه محرومان و مسـتمندان بسـیار مهربان اسـت و ظرفیت و توانایی آنـان را در برخورد با ایشان، لحاظ می کند. علی درباره تعامل حضرت مهدی با قشر آسیبپذیر جامعه می فرماید:

فلا يترك عبداً مسلماً إلا اشتراه و أعتقه و لا غارماً إلا قضى دينه و لا مظلمة لأحد من الناس إلا ردّها و لايقتل منهم عبداً إلا أدّى ثمنه... و لايقتل قتيل إلا قضى عنه دينه و ألحق عياله في العطاء... ث

مسلمانی نمی ماند مگر این که آن حضرت او را خریده و آزاد می کند و بدهی و قرض افراد (آسیب پذیر) را ادا می نماید و حق هر کسی را به او باز می گرداند، دیه کشته ها را می پردازد و بدهی های انسان های مقتول را می پردازد و خانواده آنها را اداره و حمایت می کند...

البته در دوران ظهور، همه انسانهای مؤمن و خیرخواه از توجه و حکومت عدالتگستر مهدوی برخوردار میشوند، ولی با این حال نمیتوان انتظار داشت که چگونگی مسئولیت و تربیت همه افراد یکسان باشد و میبایست در تعامل با افراد جامعه مهدوی، تفاوتهای فردی و ویژگیهای اختصاصی آنان با توجه به علم، معنویت، تخصص و ... لحاظ شود.



در دوران ظهور، انسانها با توجه به نوع توانمندیهای آنان در جنبههای گوناگون تربیت میشوند.

#### نتبجا

۱. در هر مکتب تربیتی باید اصول و مقرراتی را رعایت کنیم تا آن نظام را از آشفتگی و بینظمی نجات دهیم و فرآیند تربیت را قانون مند سازیم.

۲. با وضع اصول تربیت مباحث تربیتی را رنگ و بوی عملی و میدانی میتوان بخشید و وظایف مربی و تربیتشونده را تعیین میتوان کرد و مکتبهای تربیتی را از یک دیگر تشخیص می توان داد.

۳. اصـول تربیتی در هر مکتبی، جـای گاه بالایی دارند و از مبانی و اهداف تربیتی سرچشـمه می گیرند و زیر مجموعه این دو به شمار میروند.

۴. به طور کلی می توان اصول تربیتی مهدوی را که از اصول تربیتی اسلام ناب سرچشمه می گیرند، یازده اصل بیان کرد که اصلی تربیتی این اصول، توجه به توحید و معادگرایی است. این دو زیر بنای تمامی مباحث تربیتی مهدوی به شمار می روند و همه فعالیتهای تربیتی باید با قوانین الهی و نظام پاداش و جزا همخوانی کامل داشته باشد.

۵. در دوران مهدوی، در میان گرایشهای بشر، تعدیل و میانهروی حاصل میشود و به خواستههای انسان به طور مساوی و به دور از افراط و تفریط رسیدگی میشود.

۶ با توجه به نیاز انسان به آزادی مشروع و معقول، در زمان امام مهدی انسانها میتوانند از چنین نعمت الهی بهره ببرند و کسی نمی تواند آنان را از رسیدن به چنین حقی باز دارد.

۷. انسان از جنبههای گوناگون وجودی تشکیل یافته است.

در دوران ظهور به همه این جنبهها به شکل مساوی اهمیت داده می شود تا انسانها بتوانند به کمال مطلوب دست یابند.

۸. در مکتب تربیتی مهدوی، توجه به اصول عقلانی و منطقی جای گاه ویژهای دارد، به گونهای که همه قوانین تربیتی، با منطق و تدبیر کاملاً سازگار است.

۹. ساده گیری و رعایت مسامحت معقولانه در تربیت، از جمله اصول تربیتی مهدوی است که در سایه این اصل می توان امر تربیت را برای تربیت شونده گوارا ساخت.

۱۰. در تربیت مهدوی، حرمت و عزت بشر و انسانهای مؤمن به شکل چشمگیری حفظ می شود و انسانها در سایه تربیت اسلامی و قرآنی به عزت و شخصیت بالایی می رسند.

۱۱. توجـه کامل بـه فطرت انسـان همچون خداپرسـتی، حقیقتجویی و مانند آن، از دیگر اصول تربیتی مهدوی به شمار میرود که به واسـطه این اصل، انسـانها به کمالات روحی و معنوی والایی دست خواهند یافت.

۱۲. در مکتب تربیتی حضرت مهدی همه زمینههای تربیتی انسانها مانند محیط مناسب، زمان مناسب، همنشین مناسب و غیره، به شکل گستردهای فراهم می شود و با موانع رشد و تکامل انسانها برخوردی جدی خواهد شد.

۱۳. رعایت تفاوتهای فردی در تربیت انسانها و همچنین توجه به تواناییها و استعدادهای افراد در مسئولیت بخشی، از دیگر اصول تربیتی مهدوی به شامار میرود. در این مکتب، انسانها بر اساس نوع استعداد و ظرفیت خود مورد تکلیف قرار می گیرند و با هر فردی با توجه به میزان مهارتهای جسمی و روحی وی، رفتار می شود.

# 11/1/20

## پىنوشىتھا

- \* .کارشناس علوم تربیتی و پژوهشگر مرکز تحقیقات مهدویت
- ۱ . نک: سیداحمد ره نمایی، *در اَ مادی بر مبانی ارزش ها*، ص۱۴۱-۱۴۲، چاپ اول: مرکز انتشارات مؤسسه امام خمینی ، قم ۱۳۸۳شمسی.
  - ۲ . على اكبر ده خدا، لغت نامه دهخدا، ص ۲۸۴۱، چاپ اول: انتشارات سيروس، تهران ۱۳۳۸شمسي.
- - ۴ . سوره نحل، آیه ۳۶.
  - ۵ . سوره ذاریات، آیه ۵۶.
- على رضا اعرافي، اهمان تربيت از ديادگاه اسلام، ص۴۴، چاپ هفتم: انتشارات سمت، تهران ۱۳۸۵ شمسي. (به نقل از: ميزان الحكمه، ج۱، ص۳۱۷)
  - ۷ . سوره انفال، آیه ۳۹.
  - ۸ . نک: بحارالأنوار، ج۵۱، ص۵۵، چاپ سوم: انتشارات دار احیاء التراث العربی، بیروت ۱۴۰۳قمری.
- لا : تفسير عياشي، ج١، ص١٤٣، ذيل آيه: وَلَهُ أَسْلَمَ مَنْ فِي السَّمَاوَاتِ وَ الأَرْضَ طَوْعًا وَ كَرْهًا... . (سوره آلعمران، آيه ٨٣): اثبات الهداة، ج٣، ص٩٤ه، روايت ۵۵۲.
- ۱۰ . نک: محمود بهزاد، داروینیسم و تکامل، فصل هفتم، ص۳۴۵، چاپ هفتم: انتشارات فرانکلین، تهران ۱۳۵۳ شمسی.
  - ۱۱ . سوره انعام، آیات ۲۹ و۳۱.
    - ۱۲ . سوره انعام، آیه ۳۲.
- ۱۳ . نک: شیخ عباس قمی، کلیات مفاتیح الجنان، ص ۸۹۸، دعا برای امام عصر ، چاپ ششم: انتشارات ام ایبها، قم ۱۳۷۹ شمسی.
- ۱۴ . محمدتقی مصباح یزدی، انسان شناسی، ص ۴۲۱، چاپ سوم: انتشارات مؤسسه آموزشی و پژوهشی امام خمینی ، قم ۱۳۸۰شمسی.

```
۳۲ . سوره نساء، آیه ۱۳۹.
```

۳۳ . سوره حجرات، آیه ۱۱.

۳۴ . نک: كليات مفاتيح الجنان، ص۲۹۸، دعاى افتتاح.

۳۵ . همان، ص۸۸۵، دعای ندبه.

۳۶ . نک: *اهداف تربیت از دیدگاه اسلام*، ص۱۱۹\_۱۲۰.

٣٧ . سوره روم، آيه ٣٠.

۳۸ . نک: کلیات مفاتیح الجنان، ص۹۹۸ دعای عهد.

٣٩ . سوره حديد، أيه ١٧.

۴۰ . نک: محمد خادمی شیرازی، یاد مهادی، ۵۸۰ چاپ اول: انتشارات مسجد مقدس جمکران، قم ۱۳۷۱شمسی. (به نقل از: تفسیر برهان، چ۴، ص۲۹۱)

۴۱ . سوره طه، أيات ۴۳ و ۴۴.

۴۲ . نک: محسن غرویان، تربیت فرزند با نشاط و سالم، ص۱۸۵، چاپ سیزدهم: انتشارات احمدیه، قم ۱۳۸۳ شمسی. (به نقل از: مکارم/لأ خلاق، ص۲۲۲)

۴۳ . نک: كمال الدين و تمام النعمة ، ج٢، ص٣٤٩.

۴۴ . نک: عصر زندگی، ص۱۹۱. (به نقل از: منتخب الأثر، ص۱۷۱)

۴۵ . بحار الأنوار، ج۵۲، ص۳۳۹.

۴۶ . نـک: رضا فرهادیان، پایههای اساسی ساختار شخصیت انسان، ص ۸۲ چاپ اول: انتشارات دفتر تبلیغات اسالامی، قم ۱۳۷۶شمسی.

۴۷ . سوره انعام، آیه ۱۶۵.

۴۸ . نک: عصر زنادگی، ص۲۱۵. (به نقل از: منتخب/لأثر، ص۴۶۹)

۴۹. بحار الأنوار، ج۵۲، ص۲۲۴ ـ ۲۲۵.

۱۵ . سوره أل عمران، أيه ۱۴\_ ۱۵.

۱۶ . نک: سید اسدالله، *ظهور حضرت مهدی ، ص* ۱۳۸۱ چاپ سوم: انتشارات مسجد جمکران، قم ۱۳۸۴ شمسی. (به نقل از: عقداللدرر، باب۷، ص ۲۱۱)

۱۷ . سوره بقره، آیه ۲۹.

۱۸ . سوره سبأ، آیه ۱۵.

۱۹ . بحارالأنوار، ج۵۲، ص۳۳۸.

۲۰ . درآمادی بر مبانی ارزشها، ص۱۴۰-۱۴۱.

۲۱ . سوره قصص، آیه ۷۷.

۲۲ . نك: عبدالحسين طالعي، ربيع الأنام في أدعية خير الأنام، ص١٤١٨ قمري. ص١٤١٨ قمري.

۲۳ . سوره انفال، آیه ۲۲.

۲۴ . بحار الأنوار، ج۵۲، ص۳۳۶.

۲۵ . نک: ثقةالاسلام کلینی، اصول کافي، ترجمه محمدباقر کمرهای، ص ۳۴، چاپ دوم: انتشارات اسوه، تهران ۱۳۷۲ شمسی.

۲۶ . محمدرضا قائمی مقدم، روش هاي آسيبزا در تربيت، ص۶۶، چاپ دوم: انتشارات پژوهشکده حوزه و دانشگاه، قم ۱۳۸۴شمسی.

۲۷ . همان، ص۶۵

۲۸ . سوره بقره، آیه ۱۸۵.

۲۹ . نک: محمد حکیمی، عصر زنادگی، ۱۳۵۰ چاپ پنجم: انتشارات دفتر تبلیغات اسلامی، قـم ۱۳۸۱شمسـی. (به نقـل از: المهادی الموعود المنتظر ، ج۱، ص۲۷۷)

۳۰ . نک: کلیات مفاتیح الجنان، ص۲۲۹، دعای افتتاح.

۳۱ . نک: شیخ صدوق، کمال الدین و تمام النعمة، ج۱، ص۳۲۷، چاپ اول: مؤسسه نشر اسلامی جامعه مدرسین، قم ۱۴۰۵ قمری.



#### چکیده

مسیحیت، دینی برخاسته از سنت دینی یهودیان و استوار بر ایمان یهودی است. این دین زاییده انتظاری طولانی به شمار میرود که همه سختیها و تنگیها را به کام بنی اسرائیل گوارا کرد.

شـماری از یهودیان در آغاز سـالهای ظهور عیسـی ، او را موعود و مسـیحیت خواندند و در گذر روزگار، همان جمع اندک، دینی تازه تأسـیس کردند که مسـیحیت نام گرفت. البته این آرمان یهودی بعدها به اصلی ایمانی مسـیحی بدل شد و توانست مسـیحیت را زنده نگه دارد. مسـیحیت بر پایه همین بـاور تاریخی قرنهای متمادی الاهیات خود را توجیه می کند و از پیروان خود زیست اخلاقی همراه با انتظار و مراقبه را درخواست دارد.

#### مقدمه

مسیحیت و اسلام، دو دین نزدیک به هم و دارای مشترکات فراوان هستند. آیات پرشماری از قرآن به گونههای مختلف به مسیحیت اشاره مینمایند و هردو دین تاریخی درهـم تنیـده دارند. با وجود این، پیـروان هردو دین از یکدیگر چندان آگاه نیسـتند، به گونـهای که نوعی از ابهام در فهم هریک از اندیشـههای دیگری وجـود دارد. از اینرو، مطالعات مقایسـهای دربـاره مهمترین آموزههـای هردو دین ضـروری مینماید. ظهور نجاتبخش پایانی، آرمانی است که در هر دو دین اعتبار فراوانی دارد. انتظار آن است که خواننده این مقاله در پایان با کلیت این بحث آشنا گردد.

#### مسیحیت و موعود باوری

مسیحیت، در میان ادیان، ویژگیهایی متمایز دارد. استوار شدن و پدید آمدن آن بر خوانشی دیگر از متون و اعتقادات دینی دیگر (یهودیت) مهمترین ویژگی این دین است که البته هنوز هم به متون مقدس آن دین (البته به خوانش خود) استناد می کند.

rl mlb 64 aیMدی پیش از تشکیل شورای اورشلیم و پیش از صدور حکم سرنوشتساز نمبنی بر عمومیت پیام انجیل، مسیحیان که جماعت پرشماری نبودند، خود را از یهودیان جدا نمی دانستند، بلکه خود را فرقه ای یهودی می انگاشتند و مناسک ویژه یهودیان را به جا می آوردند و اگر کسی به مسلک ایشان درمی آمد که به سنت دینی یهود ختنه نشده بود، او را بدان عمل وامی داشتند. اعتقاد به مسیحا بودن عیسی تنها تمایز آنان از یهودیان به شمار می رفت که دیگر ویژگی برجسته مسیحیت است. با این حال، در سال ۴۵ میلادی به دنبال تشکیل شورای یاد شده که به منظور حل اختلاف رسولان مسیحی بر سر لزوم تن دادن به تمام احکام شریعت یهود و نیز ورود تازه مسیحیان غیریهودی برپا شد، مسحیت به گونه رسمی به عنوان دینی تازه رو به گسترش نهاد.

همواره یهودیان بر اساس باوری دیرینه، معتقد بودهاند که خدا از میان همه ملتها آنان را برگزیده و همه تیرهروزیهای آنان با آمدن فرزندی از نسل داوود به پایان خواهد رسید. آنان با وجود این باور و امید به آن آینده، سختیهایی چون اسارت، تبعید، پراکندگی و غارت همسایگان را تحمل می کردهاند.<sup>۵</sup>

انتظار برآمده از گفتار گرم پیامبران بنیاسرائیل به آرمان پرحرارتی برای آن قوم تبدیل شد که موضوع مکاشفهها و پیش گوییهای پرشماری گردید و یهودیان را برای آمدن موعود آماده نگاه میداشت؛ پیامبرانی چون اشعیا و دانیال با سخنانی پرحرارت درباره ایس امید، جامعه یهودی را به آمادگی برای تحقق آن وعده فرامیخواندند، اما این انتظار پرفراز و نشیب در نهایت به باور جماعتی (در آغاز کمشمار) از یهودیان درباره عیسای ناصری انجامید.



همواره یهودیان بر اساس باوری دیرینه، معتقد بودهاند که خدا از میان همه ملتها آنان را برگزیده و همه آمدن فرزیهای آنان با داوود به پایان خواهد رسید. آنان با وجود این باور و امید به آن آینده، باور و امید به آن آینده، سختی هایی چون اسارت، شمسایگان را تحمل میکردهاند.

عیسای فقیر، شاگردی بود که از مواعظ یحیای تعمید دهنده بهرهای ویژه می جست و در نهایت، به باور پیروان خود، ردای موعود یهود و شهریاری پوشید. او در خانوادهای معمولی زاده شد، ولی به دلیل بهرهمندی از کمالات روحانی و نیز جذبههای نفسانی، بسیاری از طبقههای پایین جامعه را به خود جذب کرد و باور به مسیحا بودن خود را در میان آنان گستراند. بدینسان جوانههای پیدایش آیینی جدید در بستری یهودی و مبتنی بر آموزههای یهودیان پدید آمد.

هرچند پیش از عیسی دستههایی از یهودیان شیماری از انسانها را موعود یهود میخواندند، اینبار مسیحا شیمردن شیخصی مثل عیسی تا بدان حد جدی شد که دینی تازه از آن سر برآورد. هیچکدام از مسیحا خواندههای پیشین موقعیت ممتاز عیسی را نداشتند و به همین دلیل، با تردید مریدان خود و دیگران روبهرو شدند. با وجود این، زبان ساده عیسی و نفوذ کلامش سبب شد تا مریدان کهشیمار آغازینش پس از تحمل سختیها و شکنجههای بسیار، چنان او و مواعظش را بازگو کنند که به صورت روزافزونی بر پیروانش افزوده شود و دینی تازه پدید آید.

بر این اساس، مسیحیت دینی به شمار می رود که بر اساس آرمانی موعودگرایانه شکل گرفته است؛ آرمانی که از متون مقدس یهودی سرچشمه می گیرد، ولی در فضای دینی تازهای تفسیر می شود و تبیینهای متفاوتی می پذیرد. این دین هنوز هم بسیار گسترده تر از دین مادرش، بر پایه همان انتظار معنا می شود.

# از آرمان ملی بنی اسرائیل تا امید آخرت شناسانه مسیحی

اناجیل، تلاش فراوانی کردهاند تا عیسی را همان نهالی بدانند که از تنه یعقوب خارج شده است  $^2$  و یهودیان را مجاب کنند که عیسی همان شهریاری است که پیامبرانی چون اشعیا و ارمیل به او وعده دادهاند. همه بخش های اناجیل کوشیدهاند پیش گویی های عهد عتیق را بر عیسی تطبیق دهند.  $^{V}$  متی در آغاز جملاتش درباره نسب عیسی، او را فرزند داوود معرفی می کند و نسب نامه عیسی را نه به پیش از داوود می برد و نه به پس از او، یعنی به گونه آشکار مسیحا بودن عیسی را

ادعا می کند و او را بر پیش گویی اشعیا انطباق می دهد. نقادان معتقدند تصویر عیسی در متی که سوار بر الاغ و کره الاغ وارد اورشلیم می شود، داستانی ساختگی و البته فرعی است که نگارنده آن کوشیده الفاظ پیش گویانه زکریا درباره مسیحا را به یهودیان یادآور شود:

اى دختر صهيون! بسيار وجد بنما و اى دختر اورشليم! آواز شادمانى بده؛ اينكه پادشاه تو نزد تو مى آمد. او عادل و صاحب نجات و حليم است و بر الاغ و كره الاغ سوار است.<sup>٩</sup>

البته از تمایز عیسی با شهریاری که منتظر یهودیان است نیز نمی توان چشم پوشید، به ویژه این که اناجیل خود در این باره همداستان نیستند. ۱۰ این تمایزها از چشم جامعه یهودی نیز پنهان نبود. به همین دلیل، در آغاز، تنها جماعت اندکی از آنان عیسی را مسیحا دانستند که همین جماعت اندک، بسیار آزار دیدند.

عیسی با مسیحا دو نقش متفاوت داشتند؛ بنابر پیش گویی پیامبران بنی اسرائیل، موعود آنان شخصیت پرجذبهای است که ردای پادشاهی می پوشد و با اقتدار پادشاهی خدا را در جهان استوار می کند، در حالی که عیسی هیچیک از این مأموریتها را بر عهده نمی گیرد و در زمینه پادشاهی بنی اسرائیل هیچ ادعایی نمی کند. او روستایی زادهای بوده که بیشتر به زبان صیادان و کشاورزان سخن می گفته تا شهریاران؛ مردی بوده که بیش از آن که تز سیاسی ارائه کند و یا ایدهای اجتماعی ابراز دارد، به مانند شبانان فقیر، تمثیل می گفته و نصیحت می کرده است. او نه شهریار بلکه «بنده بلاکش» خدا بوده که آمده تا تاوان گناه آدم باشد و با رنجی که می کشد، بار «گناه نخستین» را از دوش مؤمنان بردارد. «زیرا همه گناه کردهاند و از جلال خود قاصر می باشند و به فیض او مجاناً عادل شمرده می شوند و به وساطت که در عیسی مسیح است که خود او را معین کرد تا کفاره باشد.» ۲۰

وقتی پیروان عیسی او را ناباورانه بر صلیب دیدند، بی آن که ا بتواند خود ر نجات دهد، سردرگم گردیدند؛ آنان با این ابهام جدی روبرو شدند که او که نتوانست جان خود را نجات دهد، چگونه می توانست شهریار نجات بخش یهود باشد؟ سه روز پس از سردرگمی و بهت پیروان عیسی، زنانی که برای زیارت قبر او رفته بودند، قبر را خالی دیدند و «فرشـــتهای آنان را متوجه شــده و گفت: ترسان مباشید. می دانم که عیســای مصلوب را می طلبید. در این جا نیست؛ زیرا چنان که گفته بود، برخاسته است».  $^{71}$  رســـتاخیز عیســی مفهوم موعودگرایی یهودیان را تبیینی تازه کرد و معنایی دوباره داد. بر اساس این تبیین، عیسی نمرده است؛ او برخاسته و پس از مدت کوتاهی از چشمها غایب شــده و هنوز جامعه مســیحی در انتظار بازگشــت او اســـت.  $^{71}$  از این زمان به بعد، اندیشه مسیحا در جامعه جوان مسیحی از سنت یهودی فاصله گرفت؛ اگرچه هنوز هم مسیحیان بر آنند که عیســی در همان نقش مسیحای بنی اسرائیل بازمی گردد و با تشکیل حکومتی جهانی در میان همه امتها داوری خواهد کرد و ملکوت آســمانی خود را در جهان استوار خواهد ساخت.  $^{61}$  البته این خوانش از مسیحا در دین یهودیان وجود ندارد. از این رو، آرمان یهودی ـ مسیحی اولیه به آرمانی کاملاً مسیحی بدل می گردد.

## جایگاه آرمان مسیحایی مسیحیت در کتاب مقدس

بازگشت دوباره عیسی مسیح از مفاهیم کلیدی و پراهمیت کتاب مقدس به شمار میرود؛ بدان پایه که در مجموعه عهد جدید بیش از سیصد بار به این موضوع پرداخته شده و چندین باب کامل به این موضوع اختصاص یافته است. برای نمونه، می توان ابواب ۲۴ و ۲۵/نجیل متی، ۱۳ /نجیل مرقس و نیز ۲۱/نجیل لوقا را برشمرد. فراتر از این، رسالههایی در این مجموعه وجود دارد که تنها در همه ابواب خود به تفسیر و تبیین همین آموزه پرداختهاند، مانند رساله اول و دوم پولس به تسالونیکیان و نیز مکاشفه یو حنا. بر این اساس می توان با قاطعیت گفت که مفهوم بازگشت دوباره عیسی مهم ترین بخش از مفاهیم کتاب مقدس است. مقدس

علاوه بر آن بسیاری از مفاهیم مطرح شده در کتاب مقدس بدون در ک مفهوم بازگشت دوباره عیسی فهمیدنی نیستند؛ مفاهیمی مانند کاهن یا پادشاه بودن عیسی و یا نجات در آینده و بسیاری از پیش گوییها، بدون در ک مفهوم رجعت عیسی و بدون تعریفی درستی از بازگشت او فهمیده نمیشوند. تعالیم دیگری نیز می توانند در این شمار قرار گیرند؛ آموزه مهم تعمید و نیز عشای ربانی که از آموزههای پراهمیت کتاب مقدس به حساب می آیند، با آموزه رجعت عیسی در پیوندی عمیق و جدی اند و اساساً فلسفه تشریع آنها به روزگار بازگشت دوباره عیسی نظر دارد. ۲۰ مسیحیان عمل عشای ربانی را بدان امید می گذارند که بدن آنان با بدن عیسی در آمیزد و در روزگار بازگشتش با او همراه شوند. ۲۰

در جای جای کتاب مقدس مسیحیان، ضمن بیان چگونگی و چرایی غیبت عیسی و تبیین مسئله بازگشت دوباره او، کوشیده شده انتظار معناداری در مسیحیان پدید آید تا هم تحمل سختی ها برای این ملت آسان باشد و هم ایمان آنان آسیب نبیند. بر اساس کتاب مقدس، عیسی (شخص او) ۱۹ به صورت ناگهانی و بدون اطلاع قبلی ۲۰ در جلال و هیبت پدر ۲۰ و به همراه فرشتگان و با پیروزی و فتح باز خواهد گشت. ۲۰ این همه تأکید بس

رستاخيز عيسى مفهوم موعودگرایی یهودیان را تبیینی تازه کرد و معنایی دوباره داد. بر اساس این تبیین، عیسی نمرده است؛ او برخاسته و پس از مدت کوتاهی از چشمها غایب شده و هنوز جامعه مسيحي در انتظار بازگشت او ست. ۱۱ از این زمان به بعد، اندیشه مسیحا در جامعه جوان مسيحي از سنت یهودی فاصله گُرفت؛ اگرچِه هنوز هم مسیحیان بر آنند که عیسی در همان نقش مسيحاي بني اسرائيل بازمیگردد و با تشکیل حکومتی جهانی در میان همه امتها داوری خواهد كرد و ملكوت آسماني خود را در جهان استوار خواهد ساخت



است برای آن که ملتی همه تلخ کامیها را به فراموشی سپرد و روزگار خوش آینده را انتظار کشد.

# جایگاه الهیات آرمان مسیحایی

مسیحیت بر محور شخصیت بنیان گذارش شکل گرفت و در حقیقت تمام آموزههای این دین عبارت است از مجموعه گزارههای اعتقادی که آباء کلیسا در پیرامون عیسی انشا کردهاند. نخستین و بلکه مهم ترین گزارهها آن بود که عیسی ماشیح بنیاسرائیل و همان عمانوئیلی است که اشعیا از آن سخن گفته است؛ فرزندی از نسل داوود که از باکره زاده شده و شوکت بنیاسرائیل را به آنان بازخواهد گرداند. این گزاره نقطه آغاز تأسیس دینی تازه بود.

اما وقتی عیسی بر صلیب شد، بی آن که حکومتی پایه ریزی کند، سایه یأس و نومیدی بر پیروان او سایه افکند و آنان همه اعتقادات خود را زیر سؤال دیدند؛ آیا به راستی عیسی مسیحای بنی اسرائیل بود؟ این پرسش بسیار آزار دهنده می نمود. به همین دلیل، تا وقتی که مریم مجدولیه و زنان همراهش از تجربه خود در یافتن قبر خالی عیسی سخن نگفتند، خانه نشینی و خموشی این نوکیشان ادامه داشت. از نگاه آنان قیام مسیح، اثبات حقانیت انجیل بود. ۳۲ قیام عیسی، حواریان او را معتقد ساخت که عیسی به زودی و بار دیگر سوار بر ابرها به زمین بازخواهد گشت و همه وعده ها در حق بنی اسرائیل را عملی خواهد کرد. از این رو، جرئت و جسارت جدیدی در آنان پیدا شد و با کمال شجاعت به جرئت و جسارت جدیدی در آنان پیدا شد و با کمال شجاعت به وعظ و تبلیغ در میان مردم مشغول شدند، درست در میان همان مردمی که چندی پیش عیسی در میانشان دست گیر شده و بر

این اصل به لحاظ تاریخی، در توجیه ایمان مسیحی بسیار می تواند تأثیر بگذارد. اگر این باور در میان مسیحیان شکل نمی گرفت و اگر مریم تجربه و مکاشفه خود و زنان همراهش را در میان جامعه جوان مسیحی ترویج نمی کرد، امروزه مسیحیت بر محور چه اصل و اعتقادی می توانست الهیات خود را بنیان نهد و بر پایه چه اعتقادی مسیحیت امروزین را می شد تصور کرد؟ مولتمان، الهی دان برجسته معاصر مسیحی، می گوید: دوام و بقای مسیحیت، بستگی به واقعیت برانگیختن عیسی از میان

مردگان به دست خدا دارد. ۲۴

تا پیش از دوره آباء و پیش از آن که اعتقادنامههای مسیحی نگاشته شود، این باور اعتقادی به عنوان ایمانی زنده و زیربنایی در میان مسیحیان بود، ولی اهمیت و ماهیت آن به درستی روشن نبود و نمی توان جایگاه آن را در هندسه الهیات مسیحی به درستی تصویر کرد. ولی وقتی در دوران آباء کلیسا منشوراتی با عنوان «اعتقادنامه» توسط شوراهای معتبر کلیسایی تدوین و اصول مهم ایمان مسیحی در آنها بیان شد، بیان جایگاه این اصل در میان دیگر اصول ایمانی مسیحی قدری ساده تر نمود.

اعتقادنامهها منشوراتی بودند که با عبارت «من اعتقاد دارم» تدوین میشدند. این اعتقادنامهها که نیاز شدید جامعه آن روز مسیحی به شمار میآمدند، خلاصهای سهلالوصول از آیین مسیحیت بودند که در مناسبتهای مختلف قابل بهرهگیری بودند. ۲۵ دو اعتقادنامه مهم این دوره عبارتند از: «اعتقادنامه نیقیه» و نیز «اعتقادنامه رسولان». هریک از دو اعتقادنامه که شورای کلیسا آن را تصویب کرده، بر دوازده اصل مهم ایمان مسیحی مشتمل هستند که در هرکدام شش اصل به موضوع مسیحی مشتمل هستند که در هرکدام شش اصل به موضوع شخص عیسی و بازگشت او اشاره دارد:

... من اعتقاد دارم به عیسی مسیح که به خاطر ما انسانها و برای نجات و رستگاری ما از آسمان فرود آمد، جسم گردید و انسان شد. او رنج کشید و روز سوم برخاست و به آسمان صعود کرد و او برای داوری زندگان و مردگان دوباره بازخواهد گشت.

وقتی در این اعتقادنامههای مهم تا به این اندازه به موضوعی پرداخته میشود، اهمیت و جایگاه الهیاتی ممتاز آن نمایان می گردد.

# جایگاه تاریخی آرمان مسیحا در مسیحیت

باور و اعتقاد به بازگشت عیسی در سه قرن اولیه مسیحیت، اعتقادی عمومی بود و متألهان بر این باور تأکید داشتند. علت عمده آن را می توان مشکلات و شکنجههایی دانست که بر این قصوم روا می شد و آنان را در این آرزو فرو می برد که به زودی عیسی بازمی گردد و شکوه آنان را باز می ستاند. اما به دو دلیل در آغاز قرن چهارم اعتقاد بازگشت عیسی رو به سستی گرایید:

نخست أن كه قسطنتين، يادشاه رم، مسيحي شد و به دنبال أن مشكلات و جفاهايي كه بر کلیسا می رفت، رو به آرامش نهاد و سبب شد تا آرمان امیدبخش بازگشت عیسی رو به سستی گراید و یا کماهمیت نشان دهد. ملتی که از ترس تازیانههای قدرت، دین خود را پنهان می کردند، از آن پس تازیانه به دست دیگران را به دین خود میخواندند. در این اقتدار ملوکانه، جایی برای آرزوی روزگار موعود به هنگام بازگشت عیسی نبود:۲۰ دوم آن که در این روزگار تغییرات عمدهای در روش تفسیری کتاب مقدس حاصل شد و کتاب مقدس مفهوم مجاز بیشتری به خود گرفت. بدین گونه، مفاهیم و الهیات درباره بازگشت عیسی بیش از آن که حقیقی باشد، به تأویل برده میشد و مفهومی مجازی می یافت. ۲۸ على رغم سستى پيش آمده در مفهوم آرمان مسيحايي، اين آموزه از بين نرفت. در دوران قرون وسطی که اعتقادات آخرتشناسانه به فراموشی سیرده شده بود، تاریکترین روزهای این اَرمان سـپری شـد. ولی با شروع اصلاحات کلیسا در قرن شانزدهم در مورد این اصل مهم، علاقه بیشتری در میان جامعه مسیحی پیدا شد و مصلحان کلیسا بر مفهوم بازگشت مسیح و آغاز دوره طلایی هزاره تأکید فراوانی کردند.

در قــرن هفدهم و هجدهم نيز بر اهميت اين آرمان و نيز بر شــمار پيروان آن افزوده شد. البته با أغاز عصر روشن گری ۲۹ در قرن هجدهم که تمام ساختار الهیات مسیحی از اساس متزلزل شد، اعتقاد به بازگشت عیسی مسیح نیز تحت تأثیر قرار گرفته و کهرمق گردید<sup>۳۰</sup> و تا بدان حد ضعیف شـد که الهی دانی به نام یورگن بولتمان رسـتاخیز عیسے را دامی اسطورهشناسانه برای اعتقادات قرن نخست دانست.<sup>۳۱</sup> با این همه، در دهه ۱۹۶۰میلادی اندیشههای جدیدی در الهیات مسیحی شکل گرفت که آثار آن هر روز نمایان تر می شود. الهی دانانی که نبض تفکر پروتستان را به دست گرفته بودند، مانند بارث، بولتمان گورگارتن و تیلیخ به کناری زده شدند و الهی دانان جوان تری زمام امور را به دست گرفتند که توجه رستاخیزشناسی و بازگشت دوباره مسیح در میان آنان مشهود بود. ۳۲ یورگن مولتمان (متولد ۱۹۲۶ میلادی) از همان الهیدانان به شمار می رود که کتاب *الهیات امید*۳۳ را با عنوان فرعی و معنای «رستاخیزشناسی مسیحی» نوشته است. او در این کتاب بر بازگشت دوباره عیسی و بازسازی نهایی آفرینش تأکید دارد.

نمایان ترین تأثیر تاریخی این آموزه را باید ظهور نهضتهای مسیانیزم (مسیحایی) دانست؛ نهضتهایی که عنصر اساسی آنها رسیدن به وضعیت مطلوبتر است.۳۴ مسیانیزم غالباً به شخصی اشاره دارد که نقش تعیین کنندهای در پایان سناریو بازی می کند و برای مسیحیان، پادشاهی خدا نقشی است که عیسی بازی می کند.۳۵

مسيحيان همواره در طول تاريخ، براي بازگشت عيسي شور و هيجان داشتهاند، ولي در حدود سالهای یکهزار و دوهزار میلادی این هیجان نمایان تر شده است. در آستانه سال دو هزار میلادی فرقههای مذهبی فراوانی در ایالت متحده ظهور کردند که رسوم و آیینهای ویژهای بنا نهادند. شـماری از افراطگرایان این فرقهها برای پیوسـتن به عیسی خودکشی کردند. مرکزی در ایالت ماساچوست امریکا، با عنوان مطالعات هزارهای شکل





گرفته که در آنجا به پژوهش در این امور میپردازند. این مرکز با نصب ساعتی کسر شونده پیاپی مردم را به ساعت صفر یعنی آغاز سال دوهزار و ظهور مسیح بشارت میدهد. بسیاری از اتفاقات سیاسی روزگار ما، با تحلیلی به همین باور نسبت داده میشود؛ از جمله تشکیل حکومت اسرائیل و نیز اتفاقات سیاسی خاورمیانه مثل جنگ امریکا و عراق. ۲۳ مطالعه تاریخی این باور نشان میدهد که این آموزه تا چه اندازه ایمانی زنده و تأثیرگذار است.

### معنا و چگونگی بازگشت عیسی

بازگشت عیسی مسیح از اصول مهم ایمان مسیحی و مفهوم پراهمیتی در متون مقدس این دین به شمار می رود و مفهوم روشنی ندارد. تفاسیر ارائه شده در بیان این معنا به کلی ناهم سازند. ۳۷ در این تفاسیر گاه با استناد به آیاتی چون «تا خداوند را در هوا استقبال کنیم»،<sup>۳۸</sup> بازگشت عیسی، حضور او در اسمان معنا شده و گاه نیز با تمسک به آیاتی چون «همین عیسے که از سوی شما به اسمان بالا برده شد، باز خواهد آمد»، ۳۹ بازگشت عیسی حضوری زمینی معنا شده است. البته برای هریک از این حضورها اهدافی را نیز بیان می کنند. برای مثال، ملاقات با ایمان داران با استناد به آیه «باز می آیم و شما را برداشته با خود خواهم برد»، ۴۰ از اهداف مهم بازگشت عیسی به آسمان شمرده شده و بررسی و داوری میان امتها، نجات بنی اسرائیل، آزاد ساختن ملتها و برقراری ملکوت، از اهداف بازگشت زمینی عیسی مسیح به شمار می روند که در این میان، برقراری ملکوت خدا، هسته مرکزی تعالیم عیسی و هدف عمده بازگشت اوست. ۴۱

با اینهمه از نگاه الهیدانان مسیحی، عیسی به هنگام بازگشت خود دارای دو نوع ظهور خواهد بود: بازگشت اسمانی و بازگشت زمینی که هرکدام دارای هدف و غایتی هستند.<sup>۲۲</sup>

# پیشگوییهای زمان رجعت

در مجموعــه آموزههای عهد جدید، پیش گوییهایی در مورد زمان آمدن مسیح صورت گرفته است. پارهای از این پیش گوییها را به صورت گذرا می توان چنین برشمرد:

۱. فراگیر شدن ایمان انجیلی: ۴۳ با این که این پیش گویی با

اشاراتی در عهد جدید آمده، <sup>۴۴</sup> نمی توان ادعا کرد که بر اساس آموزههای عهد جدید تمام جهانیان پیش از آمدن مسیح ایمان خواهند آورد، <sup>۴۵</sup> بلکه کاملاً برعکس آن اعلام شده و وضع به مانند زمان نوح و لوط تشبیه شده است. <sup>۴۶</sup>

۲. ایمان آوردن یهودیان و دیگر امتها به مسیح و باور این که او همان مسیح است:  $^{79}$  «زیرا به شما می گویم از این پسس مرا نخواهید دید تا بگویید مبارک است او که به نام خود می آید.  $^{79}$  این جمله که در جمع جماعت یهود و خطاب به آنان گفته شده است، نشان از همین پیش گویی یاد شده دارد.

۳. ارتداد اول: واقعه ای که بر اساس کتاب مقدس پیش از آمدن مسیح و همراه با آمدن شخصی شریر رخ خواهد داد که از او گاه به «انسان خطیئه» و گاه ۴۹ به «فرزند هلاکت» تعبیر شده است؛ زیرا تا ارتداد اول واقع نشود و آن مرد شریر یعنی فرزند هلاکت ظاهر نگردد، آن روز (آمدن مسیح) نخواهد آمد. ۵۰

۴. مسخره گرفتن انتظار: پطرس چنین پیش گویی کرده است: «در آن زمان مردم اعتقاد به رجعت مسیح را مورد تمسخر قرار دهند.» ۱۵

این موارد از جمله مواردی به شیمار میروند که پیش گویی عهد جدید درباره وقایع پیش از آمدن مسیح یاد می شوند.

# پیشگویی حوادث هنگام بازگشت مسیح

بر اساس عهاد جادیاد، پس از بازگشت عیسی مسیح، حوادثی در عالم رخ خواهد داد که ترتیب آنها بر اساس آنچه در مکاشفه ۱۱ ۱۹ و ۲: ۱۵ آمده و با مزامیر ۲۵:  $\pi$  کاملاً همآهنگی دارد، از این قرار است: آمدن مسیح با مقدسان، جنگ حارمجدان، بسته شدن شیطان، بر تخت نشستن مقدسان و قیامت اول (همان خیزش اجساد مردگان از دل خاک)، آزاد شدن شیطان پس از هزار سال، دوری شیطان، قیامت دوم و داوری بر تخت بزرگ سفید  $^{44}$  و در نهایت پایان عالم.

# هزارهگرایی

مفهوم «دوره هزارساله»، از مفاهیم کلیدی و مرتبط با آموزه موعودگرایی است که در آخرتشناسی الهیات مسیحی درباره آن به تفصیل سخن میرود. این اصطلاح که ششبار در عها جایا

عهد جدید بارها توصیف شده و کتاب مکاشفه تنها زمان آن را معین کرده است. ۵۳ دوره هزارساله، دوره زمانی را بیان می کند که در آن ایمان انجیلی و کلیسا به اوج خود میرسد و امتها که دعوت دیانت انجیلی را می شنوند، به آن اقبال می کنند و ایمان می آورند. ۵۴ برخی از مفسران کتاب مقدس و الهی دانان بر این باورند که دوره هزارساله از بدیدههای

و در کتاب مکاشفه به کار گرفته شده، در واقع از وضعیتی سخن می گوید که در تمام

برخی از مفسران کتاب مقدس و الهی دانان بر این باورند که دوره هزارساله از پدیدههای آخرالزمان و از علایم ظهور بازگشت مسیح است و در حقیقت این دوره که هزار سال پیش از آمدن مسیح شروع می شود، با آمدن او پایان می یابد. ۵۵ آنان باور دارند در این هزار سال که شاید مراد از آن زمان طولانی باشد نه رقم هزار سال، دامنه شر به شدت کم می شود، شیطان دست و پا بسته می گردد و پس از آن مسیح می آید. ۵۴ برخی دیگر که به گروه «قبل از هزار سال» ۹۵ لقب گرفته اند و بر این باورند که این دوره با آمدن مسیح آغاز می گردد ۹۵ و بازگشت دوباره او سرآغاز شروع این دوره آرمانی برای دیانت عیسوی است، ادعا می کنند که اگرچه آخرتشناسی در کلیسای اولیه به صورت منظم و منسجم وجود شداشته، بنابر آنچه از نوشتهها به چشم می آید، مسیح پیش از دوره هزارساله خواهد آمد. شاید جماعتی هم باشند که هرگز دوره هزار سال را نپذیرفته باشند. این جماعت تمام آنچه را در مکاشفه درباره این دوره آمده، به دوره هزارساله سکونت ایمان داران در خارج آز جسم خویش و در نزد مسیح تفسیر می کنند و یا آن را به فرمان روایی روحانی مسیح بر قلب ایمان داران و نه حکومت بر زمین تأویل می برند. ۵۹

#### ماهیت موعود مسیحی

درباره ماهیت موعود مسیحی نکاتی بایسته گفتن است که به پارهای از آنها اشاره می شود:

۱. با توجه به آن چه پیش از این اهداف آمدن دوباره مسیح شیمرده شد، مسیحباوری در تبیین مسیحی آن آرمانی رو به آینده و آینده ساز است. این «داور جهانی» که از جمله رفتار او تشکیل حکومت، برقراری ملکوت الهی یا همان وعده پادشیهی خدا به داوود، داوری در میان بنی اسرائیل و دیگر امتها و نیز پاداش شدن برای ایمان داران است، کار کردی اجتماعی دارد. او با این کار کرد اجتماعی که البته تلاش شده است سیاسی نگردد، می کوشد تا آینده روشنی را برای مسیحیان به ارمغان آورد.

7. اگرچه این موعود کارکردی اجتماعی دارد و این کارکرد، با تشکیل حکومت و برقراری حکمیت همراه است، نمی توان از بعد معنوی آن چشم پوشید؛ زیرا ظهور این موعود و بازگشت او تنها برای افرادی کارگر می افتد که پیش از این به باوری ویژه و ایمانی خاص دست یافته باشند، عیسی را به عنوان مسیحا بپذیرند و به او ایمان آورند. آدمی تنها با ایمان می تواند از ره آورد عیسی به هنگام بازگشت بهره گیرد؛ ایمانی که گاه به زندگی کردن در مسیح ۴۰ تعبیر شده است. از این جهت، می توان ادعا کرد که مسیح کارکرد فردی هم دارد.

داوری میان امتها، نجات بنی اسرائیل، آزاد ساختن ملتها و برقراری ملکوت، از اهداف بازگشت زمینی عیسی مسیح به شمار میروند که در این میان، برقراری ملکوت خدا، هسته مرکزی تعالیم عیسی و هدف عمده بازگشت اوست.

برخی از مفسران کتاب مقدس و الهیدانان بر این باورند که دوره هزارساله از پدیدههای آخرالزمان و از علایم ظهور بازگشت مسیح است و در حقیقت این دوره که هزار سال پیش از آمدن مسیح شروع میشود، با آمدن او پایان



۳. نکته دیگر آن که موعود مسیحی برخلاف تفسیر یهودی آن، موعودی ملی و نژادی نبوده، بلکه کاملاً غیرقوممدار و فراملی است. به همین سبب، او را داور تمام ملتها، خواه بنی اسرائیل و خواه غیر آنها می دانند. تنها شرط همان ایمان است که پیش از آن یاد شد. البته گاه سخن از نجات بنی اسرائیل و یا داوری در میان آنان به میان می آید که علاوه بر آن که هیچ دلالتی بر انحصار وجود ندارد، این جملات را باید تأثیر عهد عتیق و تلاش مسیحیان برای تطبیق عیسی بر پیش گویی های عهد عتیق و تلاش مسیحیان برای تطبیق عیسی بر پیش گویی های عهد عتیق دانست.

۴. در مجموعـه عهد جدیـد، هیچگونه کارکرد فراکیهانی برای عیسـی به هنگام بازگشـت ترسـیم نشده اسـت، به این معنا که او به گونهای تصویر نشده که با اعمال فراعادت، هسـتی را پیرو خویش سازد و تصرفاتی را در عالم کیهانی پدید آورد. تمام آنچه کارکرد مسـیح در عهد جدید مطرح شده، رفتاری است که در چارچوب قوانین و قواعد هسـتی جریان دارد و اگر از رسـتاخیز و بازگشـت او بگذریم، هیچ رفتاری خارج از قوانین طبیعت در دستور کار او نیست.

۵. برخلاف تصویری که از موعود و منجی در پارهای از ادیان و یا مکاتب وجود دارد، نجاتبخشی موعود مسیحی به گونه یاد شده، هرگز در محدوده زمان به انحصار کشیده نمی گردد و به عصر یا دورهای اختصاص نمی یابد. در موعود گرایی کتاب مقدس، نجات موعود مقولهای سیال و همیشگی است. تنها باید آدمی به موعود (مسیح) ایمان بیاورد تا نجات یابد و هرگز نجات در گرو زمان خاص یا جغرافیای ویژهای قرار نمی گیرد. آدمی هرگاه به این ایمان دست یابد، به رستگاری می رسد. البته این ویژگی را می توان شاخصه اصلی موعود گرایی مسیحی دانست؛ زیرا در چهره نخست از موعود مسیحی نیز چنین امتیازی وجود دارد.

۶ زمان بازگشت مخفی است. عدم تعیین زمان بازگشت، سبب می شود که چراغ امید پیوسته فروزان بماند. او خود بارها بر این نکته تأکید می کند که: «اما از آن روز و ساعت هیچ کس اطلاع ندارد، حتی... آسمان، جز پدر من و بس.» ۱۹ به همین دلیل، به آنها یادآور می شود که همیشه امیدوار و آماده باشند: «پس بیدار باشید؛ زیرا که آن روز و ساعت را نمی دانید.» ۲۶

۷. بازگشت دوباره مسیح برخلاف ظهور نخستین او عیان و آشکار است. آز آنجا که بازگشت دوباره او برای مجد و سیادت کلیسا تصویر و تفسیر شده، باید در بازگشتی آشکار این مهم را عملی سازد. به همین دلیل، گفته شده است: «مؤمنان صدای آمدنش را خواهند شنید و هرکس و هرچیز دیگر را ترک خواهند کرد. آو بازگشت دوباره خود را چنین توصیف می کند: «همچنان که برق از مشرق ساطع شده تا به مغرب ظاهر می شود، ظهور پسر انسان نیز چنین خواهد شد. همه

### پىنوشىتھا

```
*. دانشجوی دکترای جامعه شناسی و عضو هیأت علمی مرکز ادیان و عضو هیأت علمی مرکز تحقیقات مهدویت
```

١. عضو هيئت علمي مركز مطالعات اديان و مذاهب.

۲. گزارش این شورا را در اعمال رسولان، باب ۱۵ می توان مطالعه کرد.

۳. مری جو ویور، *در آمادی به مسیحیت*، ترجمه حسن قنبری، ص۱۰۱.

۴. جان بی ناس، تاریخ جامع ادیان، ترجمه علی اصغر حکمت، ص۶۱۱

۵. همفری کارپنتر، عیسی، ترجمه حسن کامشاد، ص۶۱۱

ع جولیوس کرینستون، انتظار مسیحا در آیین یهود، ترجمه حسین توفیقی، ص۵۱.

٧. كمال صليبي، البحث عن اليسوع، ص٩٩.

۸. متن ۲۱:۱ \_ ۷.

۹. *ذکریا*، ۹:۹.

١٠. البحث عن اليسوع، ص٥٢.

11. The Interpereters *Bible*. V,9-p.428.

۱۲. رساله پولس به رومیان، ۳: ۲۳ ـ ۲۵.

۱۳. متی، ۲۸: ۵ ـ ۱۰.

۱۴. برایان ویلسون، *دین مسیح*، ترجمه حسین افشار، ص۳۱.

۱۵. نک: هنری تیسین، *الهیات مسیحی*، ترجمه میکائیلیان، ص۳۲۰ ـ ۳۵۵.

۱۶. همان، ص۲۲۷.

۱۷. همان، ص۲۲۸.

۱۸. آنتونی پالما، *بررسی رسالههای پولس* (غلاطیان و رومیان)، ترجمه آرمان رشیدی، ص۵۹.

۱۹. نک: يوحنا، ۳:۱۴ و ۲۱: ۲۲ و ۲۳.

۲۰. نک: مرقس، ۱۳: ۳۳ ـ ۳۷؛ متی، ۲۴: ۲۳ ـ ۵۱.

۲۱. نک: متی، ۱۶: ۲۷ و ۱۹: ۲۸.

۲۲. نک: *همان*، ۲۵: ۳۱.

۲۳. تاریخ جامع ادیان، ص۶۱۰

24. Moltmann. 1964. Theology of hope. P.165.

۲۵. اليستر مک گراث، در سنامه الهيات مسيحي، ترجمه بهروز حدادي، ص۵۷.

۲۶. فرازهایی از اعتقادنامه نیقیه.



```
۲۷ .هنری تیسین الهیات مسیحی، ص۳۴۸.
```

۲۸ . همان.

29 . Enelghtment.

۳۲ . *همان*.

33 . Theology of hope.

34 . Encyclopedia of millennialism. P.245.

35 . Ibid.

۳۸ . اعمال رسولان، ۱: ۱۱.

۳۹ . يوحنا، ۱۴: ۳.

۴۰ . همان، ۲: ۱۴.

 $41\,$  . Dictionary of the Bible Ring of God p.216.

۴۳ . همان.

۴۴ . نک: متی، ۲۴: ۱۴ و ۱۳: ۳۱–۳۲.

۴۵ . الهيات مسيحي، ص ٣٥٢.

۴۶ . *لوقا*، ۸: ۱۸

۴۷ . هنـرى تيسـين *الهيات مسـيحي*، ص٣٥٢: *نظــام التعليم في علـــم اللاهوت*، ج٢، ص٨٠٤.

۴۸ . متبی، ۳۹: ۲۳.

۴۹ . هنرى تيسين *نظام التعليم في علم اللاهوت*، ج٢، ص٥٠۶.

۵۰ . تسالونیکیان دوم، ۳: ۲

۵۱ . رساله دوم پطرس، ۳: ۳ و ۴.

۵۲ . الهيات مسيحي، ص ۳۵۲؛ مقايسه كنيد با: نظام التعليم في علم اللاهوت، ج٢، ص٥٠۵.

۵۳ . الهيات مسيحي، ص٣٤٨.

۵۴ . صبحى حموى اليسوعي، *معجم الا يمان المسيحي*، ص۶۰

Dictionary of the Bible. P.252.

۵۵ . نظام التعليم في علم اللاهوت، ج٢، ص٥٠٨.

۵۶ . كلام نجيب القص، *المجيئ الثاني و نماية التاريخ، ص*١٢۶.

57 . Encyclopedia of-millennialism 144 ممان ، ص

۵۸ . الهيات مسيحي، ص۲۴۸.

۵۹ . *همان*.

۶۰ . نک: این تعبیر در رسائل پولس به ویژه رومیان، فراوان به کار رفته است.

۶۱ . متهی، ۳۶: ۲۴.

۶۲ . همان، ۲۵: ۱۳.

۶۳ . ; كمال الصليبي *المجيئ الثاني للمسيح، ص*١١٩.

۶۴ . همان، ص۱۲۰.

۶۵ . متی، ۲۷: ۲۴.





چکیده

استعمارگرانی که در کشورهای اسلامی هدفهای استعماری خود را می جستند، بهائیت را شکل و گسترش دادند تا افزون بر ضربه زدن به باورهای شیعیان، به وحدت اسلامی آسیب برسانند. آنان با اختلاف افکندن در میان امت مسلمان به دنبال تجزیه کشورهای واحد اسلامی به مستعمرههای کوچکتر بودند تا ذخایر آنها را به یغما برند و برای پایان دادن به دوره اسلام و منسوخ خواندن این آیین، سست کردن باورها و ارزشهای اسلامی مانند توحید، عبادات و احکام فقهی و ریشخند کردن معیارهای دینی، آغاز دوره فرادینی و اباحی گری را بشارت دهند. آنان می کوشیدند آینده جهان و سرنوشت انسان را بر پایه آموزههای استعماری (امپریالیسمی) ترسیم کنند تا بتوانند مسلمانان را برده و نوکر هدفهای استعماری خود قرار دهند. دولتهای عثمانی، روس و انگلیس در این داستان نقش مهمی داشتند و بهائیان را از هرگونه حمایت مادی و فرهنگی برخوردار ساختند. اندیشه بهائیت، توطئه جهان سرمایهداری بر ضد اسلام، با تلاش آنان گسترده شد.

واژگان کلیدی

بهائیت، استعمارگران، امپریالیسم، ارزشهای دینی.

بهائیت، بر پایه آموزههای فرقه گهراه و گهراه کننده بابیت استوار است. بابیت با طرح و نقشه دولتهای استعمارگر روس و انگلیس به وجود آمد و دولت عثمانی، ناخودآگاه و بی خبر از پی آمدهای تشکیل آن از آغاز با آنها هم کاری کرد. این دولتها از بابیت برای انتقال به بهائیت استفاده کردند. البته کوششهای عالمان بزرگ و آگاه شیعه در مبارزه با بابیت و برخورد شایسته میرزا تقی خان امیر کبیر، مرد مقتدر ایران در عصر قاجار، با این فرقه موجب شد که استعمارگران در رسیدن به هدفهای خود ناکام بمانند. اما به هر روی، سرگردانی فکری و ناامنی در بسیاری از شهرهای ایران، از پی آمدهای این پدیده به شمار میروند.

بهائیت در دوره قاجار با تغییر شکل اندیشه و با راهنمایی استعمارگران و به دست رهبران بهائی و پیروان سیاسی آنان، حرکت خزنده خود را آغاز و بر اهداف زیر تأکید کرد:

۱. فرقهسازی؛

۲. استوار کردن پایههای قدرت اقتصادی؛

۳. تلاش برای گسترده شدن در همه کشورها؛

۴. نفوذ کردن در منصبهای سیاسی ایران و تبلیغ برای اندیشه بهائیت.

مردم ایران به رهبری علما، بهائیت را طرد و سرکوب کردند. بهائیان از آن پس با اندیشه نوسازی شکل حزب خود در پنهان کردن اختلاف رهبران این حزب کوشیدند و به سوی انسجام و همبستگی ساختارمندی درون گروهی حرکت کردند.\

بهائیت برای استمرار بقا و گسترش نفوذ خود در میان ملتها در برخورداری از قدرت اقتصادی و رسیدن به ثروت از هر راه ممکنی می کوشید. این فرقه مانند فرقههای انحرافی زیر که استعمار از آنها پشتیبانی می کرد، بر اثر آموزههای استعماری ثروت را عامل رسیدن به قدرت و افزودن گستره نفوذ خود می دانست:

۱. فرقه گهراه اسـماعیلیه (آقاخانیه)، برای حفظ و اسـتمرار هستی خود از دولتهای استعماری بودجه می گرفته است.

۲. فرقه گهراه وهابیت نیز با ثروتاندوزی و استفاده از پول سرشار نفت عربستان برای تحقق هدفها و آرمانهای استعمارگران تلاش می کند. این فرقه در جهان اسلام به فتنهانگیزی، آشوب گری، دشمنی با تشیع و تخریب اسلام ناب معروف است.

بهائیت نیز با گرایش به ثروت و تجارت و راهنمایی امپریالیسم جهانی، راه دیگر فرقههای دشمن شیعه را پیمود. این فرقهها با انباشت پول و دست زدن به فعالیت اقتصادی هدفهای زیر را دنبال می کردند:

۱. پشتیبانی از محرومان و فقیران به انگیزه جذب آنان به فرقه و مرام بهائیت؛

۲. حفظ قدرت اقتصادی که حیات هر جامعه و گروه و هرگونه تلاش حزبی به آن وابسته است؛



۳. پی گیری کارهای فرهنگی، چاپ و نشـر آثار و پشـتیبانی
 مالی از اعضای کمتوان بهائی به منظور حفظ هستی بهائیت.

بهائیت و رهبران آن در برنامههای کاری خود، گسترش این فرقه را در جهان مهم میشمارند. این مرام، به نقل از منبعهای موثق تنها مرام دارنده پیرو در همه کشورهاست. گرچه بهائیان هماکنون در کشورهای اروپایی، امریکایی، آسیایی و افریقایی پراکندهاند، با سامانهای منظم پس از ارتباط با مرکز از حال یک دیگر، فعالیتهای پیروان و دیگر روی دادها، آگاه می شوند و برنامههای ماهانه و هفتگی ویژه خود را اجرا می کنند. یکی از رازهای ماندگاری و گستردگی این فرقه ارتباط پی گیر بهائیان با مرکز و عمل به خواستههای آن است.

وحدت و انسجام این فرقه پس از مرگ شوقی، بسیار نهادینه و بالنده بوده و دامنه نفوذ خود را تا سازمان ملل و دیگر جوامع بین المللی گسترده است تا از خواستههای حزبی خود بتواند دفاع کند. برای نمونه، کشورهای عضو شورای امنیت بر اثر نفوذ این فرقه بارها از دولت ایران خواستهاند که بهائیت را آیینی رسمی بداند و حقوق پیروان آن را محترم بشمارد.

### بهائیت در سایه استعمارگران

باب در کتاب خود به تقلید از کتابهای اَسمانی که به آمدن پیامبران بعدی بشارت می دادند، از آمدن و ظاهر شدن موعودی (جانشین) پس از خود خبر داده است. از این رو، برخی از بابیان برای رسیدن به جایگاه جانشینی باب، مدعی مقام «من یظهره الله» شدند.  $^{7}$  پی آمد این ادعاها، اخت $^{7}$  الله و در گیری میان پیروان به دنبال آورد.

بهاء (میرزا حسین علی)، همزمان با آغاز ایس در گیری ها، بغداد را ترک و به مدت درازی در سلیمانیه کردستان عراق در جمع صوفیان آن جا زندگی کرد." کشور عراق که از اقمار دولت عثمانی به شمار می رفت، با در گیری بابیان و شیعیان در شهرهای مقدس، آشوب زده شد. دولت عثمانی برای پایان دادن به این آشوب، بابیان را در سال ۱۲۲۹میلادی به استانبول منتقل کرد. اما آنان پس از اندک زمانی به ادرنه کوچانیده شدند. بنابراین، بهاء (میرزاحسین علی)، این زمان را برای برپایی عَلم «من یظهره الله» مناسب دید تا با آوردن عدهای به گرد آن،

آییسن بهائیت را بی خبر از پی آمدهای آن و به پشتیبانی دولت عثمانی پایه گذاری کند. وی برای رها شدن از اعتراض میرزا یحیی و پیروانش که او را جانشین باب می دانستند، گفت که باب به آمدن من بشارت داده است و ازل (میرزا یحیی)مدت کوتاهی این امر را بر عهده داشته تا جایگاه مهم من محفوظ بماند و گزندی به من نرسد. این سخن بهاء، درون مایهای بیشتر شسبیه اندیشهها و طرحهای پیچیده استعماری دارد. او پس از این، بهائیت را به طور رسمی بنیاد گذارد.

# کوشتشهای جاهلانه دولت عثمانی در راه رشد بهائیت

استعمار در پی نابود کردن دولت بزرگ، نیرومند و بالنده عثمانی بود، اما این دولت با پشتیبانی از بهائیت هدفهای استعماری را محقق ساخت. وجود بهائیت در ادرنه، بر دشمنی و اختلاف دو فرقه بزرگ جهان اسلام (شیعه و سنی) میافزود، و آتش اختلاف و آشوب را در داخل خاک و مرکز پایتخت عثمانی، استانبول و ادرنه دامن میزد، زمینه بدگمانی علمای اسلام و شیعیان را درباره ی این دولت فراهم میآورد و تخم کینهتوزی و نفاق را در سرزمینهای اسلامی میپراکند. استعمارگران میکوشیدند با ایجاد این فتنهها به چند هدف راهبردی خود در منطقه خاورمیانه دست یابند:

۱. آسیب رساندن به فرهنگ و باورهای اسلامی و آشفته کردن نظام ارزشهای دینی.

۲. تجزیه خاک امپراطوری بزرگ عثمانی و جدا کردن کشورهای اسلامی از جغرافیای بزرگ جهان اسلام.

اسلام تا مرزهای اروپا پیش رفته و بخشهایی از قلمرو اروپا را فرا گرفته بود.<sup>4</sup> پیشرویهای دولت عثمانی پس از کنار زدن خلافت عباسی و جنگهای صلیبی، و قدرتنمایی آن در اروپا و گسترش یافتن جغرافیای اسلامی تا شبهجزیره بالکان، صربستان، قبرس، مرزهای مسکو، آلبانی، یونان شمالی و پیشروی آن تا دروازههای پاریس جهان غرب را به شدت هراسانده بود.<sup>6</sup>

از اینرو، غربیان برای کاستن نفوذ اسلام سرزمینی و عقیدتی و عقیدتی در اروپا و جلوگیری از رفتن آن به درون مرزهای

گرفته بود.

استعمارگران

فکری مسیحیت، با روسیه در طرح مشترکی همکاری کردند تا دست رقیب خود را از معادلههای بزرگ دنیا و ثروتهای کشورهای اسلامی کوتاه کنند. آنان برای فروپاشاندن  $^{\vee}$  دولت بزرگ و نیرومند عثمانی، شعارها و نمادهای ملی گرایانه مانند پان عربیسی، پان ترکیســم در میان ملتهای اسلامی و دیگر فرقهها زنده کردند.<sup>۸</sup> همین انگیزه موجب شد که آنان جنگ جهانی اول را راه بیندازند؛ جنگی که در آن بریتانیا، نابود ساختن دولت عثمانی را دنبال می کرد. افزون بر این با فرستادن هیئتهای فرهنگی، تبلیغی، سیاسی ملی گرا و مخالف عثمانیها، از میان جوانان و قشرهای تحصیل کرده در غرب، قیامهایی بر ضد آنان شکل دادند و در این راه با توجه به گرایش مردم از تشکلهای حزبی تا فرقههای ساختگی بهره بردند. ۹ شکل دهی بهائیت، یکی از این فرقهسازیها بود که نوعی تهاجم ریشـهدار و برنامهریزی شـده بر ضد فرهنگ شیعه به شمار می رفت و استعمار در قالبی نو از آن پشتیبانی می کرد. همچنین دولت عثمانی به گمان این که بهائیت دشمن رقیب مذهبی آن (ایران) است، بدون آگاهی از دسیسههای غرب برای از بین بردن هیبت و شکوه قدرت عثمانی، این نوع گرایشهای ضد ارزشی را حمایت کرد و بهائیت را در دامن خود پروراند. بهاء، به پشتوانه این قدرت با فرستادن نامههایی به مناطق گوناگون، دیگران را به دین جدید خود دعوت می کرد. لوحهای بهاء تنها با حمایت عثمانیان به ایران می آمد. ۱۰

سرانجام درگیر شدن و ناهمآهنگی او با برادرش یحیی، نزاع و اختلاف پیروان هریک از آنان را در پی داشت و موجب شد که دادگاه حکم تبعید آنان و طرفداران شان را به مناطق مختلف، صادر کند.

### الف) بهاء در عكا

بهاء با پیروان خود به عکا در فلسطین رفت و یحیی به تبعیدگاهی متروک چون جزیره قبرس (یکی از اقمار عثمانی) منتقل شد و از آنجا صدای خود را به آسانی نتوانست به خشکیها برساند. این نیز دسیسهای استعماری بود؛ زیرا دوره بابیت (مقدمه تأسیس بهائیت) به سر آمده بود و یحیی مانند حسین علی زیرک نبود. استعمار به همین دلیل او را رها کرد و بهاء را در بهترین نقطه خاورمیانه قرار داد تا با افراد نفوذی خود در دولت عثمانی به طور سری آن را رهبری کند. این افراد با مهارت و ریزبینی، هیچگونه ردپایی برجا نباید می گذاشتند.

حسین علی در عکا تحت الحفظ به طور گسترده ای تبلیغ می کرد و بابیان و بهائیان به انگیزه رواج دادن عقاید خود، در گیر می شدند و یک دیگر را می کشتند. بهائیان در خبرچینی چیره دست بودند. بنابراین جاسوسی کردن برای انگلیس و روس در قلمرو عثمانی و اختلاف افکندن در میان امت اسلام از برنامه های مهم آنان به شمار می رفت.

#### س) رىاكارىھاى بھاء

یکی از رفتارهای مزوّرانه و نفاق آمیز بهاء در عکا و پیش از آنجا در ترکیه، اهمیت



دادن به عبادت و فرایض بر پایه موازین اسلامی و حاضر شدن در نماز جماعت اهل تسنن بود.  $^{11}$  صبحی در این باره می گوید:

روزهای آدینه پیش از نیمروز به مسجد می رفت و پشت سر پیشوای مسلمانان سنی که در آنجا روش حنفی داشتند، دست بسته نماز می خواند و خود را مسلمان می نمود و در ماه رمضان هم خویش را روزه دار نشان می داد و گاهی که در انجمنی با دانش مندان و بزرگان مسلمانان روبه رو می شد، از بر تری کیش مسلمانی (اسلام) سخن می گفت و چنان رفتار می کرد که مردم آن سرزمین آنها را مسلمان می دانستند و گمان می کردند که دین تازه آورده اند و فرمان های قرآن را سترده و به جای نماز و روزه و دستورهای دیگر مسلمانی، چیز تازه آوردند و فرمان های نوی به کار بسته و اگر می پرسیدند چرا خویشتن را بهائی نامید؟ می گفت: "بهائی دین جداگانه نیست شاخه ای از مسلمانی است". "

### ج) دشمنی بهائیان با شیعیان و عالمان شیعه

سـران بهائی بـه ویژه عبدالبهـاء درباره چیسـتی دین خود می گفتند:

التسمية بالبهائيّة كالتسمية بالشاذلية؛ نامگذاري [فرقه] بــه بهائيت، همچون نامگذاري [آن] به شاذليه است.

شاذلیه گروهی از مسلمانانند که صبحی درباره آنان گفته است:

امت من در عکا سرکرده این گروه را که نامش شیخ محمود شاماتی و به سراغ عبدالبهاء آمده بود، دیدم. مثل درویشان (صوفیان) خودمان بودند که خود را بیداردل و آگاهروان میدانستند. عبدالبهاء از شیعه بودن ایرانیان به سود خود استفاده می کرد برای این که خود را به مسلمانان بچسباند اظهار می کرد که ایرانیان شیعه هستند و خلفا را ناسزا می گویند و ما آنها را نکوهش می کنیم. آن گروه که جانشینان پیامبر

را دوست دارند و ناسزا نمی گویند بهائی هستند. از این رو، بهائیان در فلسطین و در بین مسلمانان دیگر، با تزویر با این مشخصات معرفی می کردند. و شخص عبدالبهاء دشمن سرسخت شیعه بود و پس از کلمه شیعه کلمه «شنیعه» را می آورد و این لقب را به علمای شیعه می داد. ۱۲

### د) پیوند با مارکسیسم و امپریالیسم

بهائیان در پاسخ به پرسـش غیر نامسلمانان در اروپا و دیگر جاها درباره چیستی بهائیت می گفتند: بهاء برای نجات دادن و هدایت انسانها آمده و برتر از همه پیامبران است. او فرستاده خدا یا تجلی او در قالب آدمی است و یا نیروهای غیبی او را کمک می کنند. آنان از این گونه ادعاها برای جذب کردن مسیحیان، یهودیان و دیگر مردم دریغ نمی کردند و نزد اروپائیان که در جهان مدرن می زیستند و با صنعت و تکنولوژی آشنا بودند، از مدرنیته، صلح، بیزاری از جنگ و بشردوستی سخن می گفتند. این تظاهر و نمایش بهاء از افکار امپریالیسمی او سرچشمه می گرفت. اندیشههای بهائیت را آمیزهای از مکتبهای منحرف غربی مانند کمونیسه و امپریالیسه می توان خواند. بهائیان با این روش خود را مدرن و روشینفکر میخواستند نشان دهند و دین اسلام و تشیع را به شکل مکتب فکری پوسیده و کهنهای در اذهان ترسیم نمایند. این دوگانگی و یک بام و دو هوایی به دلیل پرورش درازمدت در دامن روسها و برخورداری از حمایت بی دریغ آنان بود. از این رو، گرایشهای بهائیت با مار کسیسم همخوانی داشت. بی دینی، لاابالی گری، بی قیدی، پشت کردن به ارزشهای اسلامی و برخی از رفتارهای بهائیان به اندیشههای مار کسیسمی آنان باز می گشت و گرایش به تجدد، اظهار توافق و حرکت با زمان و سازگاری با نوآوریهای سرمایهداری غرب، از تأثیر اندیشههای امیریالیسمی در آنان خبر میداد. دست کم بهائیان چنین وانمود می کردند و گاهی از شعارها و آرمانهای دیگر ادیان مانند زردشت نیز دم میزدند<sup>۱۴</sup> و با هر نیرنگی در جذب مردم به جمع خود می کوشیدند. دشمنی کردن با شیعه، برهم زدن نظم فکری آن و ایجاد تنشها و بحرانهای اجتماعی در بین مردم از مهمترین هدفهای آنان بود. بهائیان با روی کرد

جذب نیرو، سرمایه مادی و دیگر امکانات با دیگر ملتها ارتباط داشتند و آسیب رساندن اساسی به شیعه و اسلام و تهدید کردن آرمان بزرگ آنها؛ یعنی تنها هدف استعماری خود را دنبال میکردند.

#### ه) همگرایی با سلفیها در دشمنی با شیعه

دولتهای عثمانی، روس و انگلیس، دشمنی سرسختانه را با شیعه خوش می داشتند؛ زیرا شیعه در هر جایی با فعالیتهای استعماری مخالف بود. عثمانی که دولت سنّی و قدرتمند جهان اسلام بود، ایران را کشوری رقیب در نابودی قدرت خود می پنداشت و با بیگانگان در شیعه ستیزی هم گرا بود. جاسوسان روس و انگلیس به این منظور به طور پنهانی دولت عثمانی را به دشمنی با شیعه ترغیب می کردند و احساسات مذهبی شیعیان و اهل سنت را بر ضد یک دیگر برمی انگیختند. بررسی جریان ها، شورش ها، آشوب ها و جنگهای فرقهای این بخش از تاریخ کشورهای اسلامی، دستهای پنهان اختلافافکنان را آشکار خواهد ساخت. برای نمونه دولت عثمانی در ویران کردن مراقد مکه و عتبات مقدسه عراق که از مکانهای بسیار مقدس شیعیان به شمار میروند، هیچ تأثیری نداشته است. ساخته شدن محلهای تاریخی موجود در مکه و افراشته شدن گنبد خضراء بر به همت ترکان عثمانی و سهم آنان در تعمیر و بازسازی بالای حرم رسول خدا برخی از مشاهد رهبران و اولیای شیعه و مخالفت با تخریب آنها، گواهان این دعویاند. اما به هر روی سلفیها این مشاهد را ویران و غارت کردند. این مکانهای مقدس، سرانجام با دسیسههای پنهانی استعمار گران، به آتش کشیده شد. البته شیعیان اهل سنت را به این هتک حرمتها متهم می کردند؛ زیرا در ظاهر سلفیهای نجد بر پایه اندیشهای پوسیده به این جنایتهای هولناک دست زدند. اما در این زمان قدرتهای استعماری در قلمرو امپراطوری عثمانی به ویژه خاورمیانه در فکر گستردن مستعمرههای خود بودند تا ذخایر غنی و ثروتهای انباشته این کشورها را چیاول کنند.

#### و) بهاء و جاسوسی و مزدوری برای بیگانگان

اتباع بیگانه در سراسـر قلمرو دولت عثمانی حضور داشـتند $^{10}$  و بـا آگاهی به جزئیات تحولات اجتماعی ـ سیاسـی و ساختار حکومتی این دولت، گسلها و آسیبهای آن را به خوبی شناسایی می کردند و دسـتآورد خود را به دولتهای متبوعشان گزارش میدادند. دولتهای استعماری نیز با توجه به همین گسلها، به انگیزه فروپاشاندن این امپراطوری بزرگ و کاستن از خطرهای آن برای اروپا و روسیه برنامههایی طراحی و آنها را به تدریج در قالبهای فرهنگی اصلاح طلبانه و نظامی اجرا می کردند.

عبدالبهاء اعتراف می کند که عثمانیها برای من «نشان» فرستادند و من آن را پذیرفتم اما به دیگران بخشیدم. ۱۶ این اعتراف نشان می دهد که عثمانیها او را پشتیبانی می کردند.





### تولد بهائیت در دامن استعمارگران روس

حمایت روسها از فرقه منحرف بهائیت بیشتر تا پیدایش بابیت کاراًمد بود که از رهبران بابی حمایت کامل می کرد، میرزا حسین علی، مؤسس فرقه بهائیت پس از پراکنده و منشعب شدن پیروان باب، در حمایت روسها قرار گرفت و روسها، نظر و توجه ویژهای به او داشتند. چنان که سفیر روس در رهایی او از زندان پس از ترور ناصرالدین شاه تأثیر گذار بود. البته میرزا آقاخان نوری، همشهری او که با حمایت روسها به قدرت و صدرات رسیده بود و با سفارت روس و انگلیس مراوده داشت، برای آزادی او وساطت کرد. خود میرزا حسین علی درباره حمایت سفیر روس از وی برای آزاد شدن از زندان چنین نوشته است:

این مسئله خالی از اهمیت نیست که تمام زندانها و ... زنجیرهای آن یگانه آفاق (بهاء الله)، طعمه قهر و غضب سلطانی شدند و خود آن حضرت با همه شهرت و اهمیت در حبس، متخلص گشت و اگرچه شاید دست کنسول روس بر نجات آن حضرت مددی داده ولی همین نطق و بیان .... دخالت داشت. ۱۲

کنیاز دالگورکی با اعترافهای خود در اینباره، چهره نوکری میرزا حسین علی را نشان داده و او را رسوا کرده است:

برای پذیرایی از رفقا و دوستانم اطاق مخصوصی ساخته بودم که دارای دربی یک لنگه و دو پنجره بود و همچنین روزنهای کوچک داشت که از آن می شد پاکت نامهها را به داخل صندوقی که درون اتاق پایین روزنه بود انداخت. هرکدام از دوستانم اگر خبری داشت می نوشت و داخل صندوق می انداخت. میرزا حسین علی بهاء اولین کسی بود که وارد این اطاق شد و خبرهای جداً مهمی به من داد ... ۱۸

### الف) جاسوسی در حوزهها (مقدس مآبان)

دالگور کی صریحاً اقرار می کند که پس از نفوذ در جمع روحانیان، تظاهر به اسلام و فرا گرفتن علوم دینی، در منزل شیخ احمد گیلانی، در تهران به لباس روحانی ملبس شدم و کار تربیت جاسوس را برای دولت روس پی گرفتم.

... در حالی کسه من عدهای از یساران همراز خود را به عنوان جاسوس تربیت می کردم ولی هیچ کدام از آنان مانند میرزا حسینعلی بهاء و بسرادرش میرزا یحیی، صبح ازل استعداد این کار (جاسوسی) را نداشتند. ۱۹

این اعتراف نشان میدهد که رهبر بهائیان نزد قنسول روس دوره جاسوسی را گذرانده و به اندازهای در این کار مهارت یافته که نظر نخستین قنسول روس را به خود جلب کرده است. این سفیر از جنایتهای میرزا حسینعلی بهاء در این دوره نیز پرده برداشته و درباره دخالت و سهم او در مسموم کردن و کشتن میرزا احمد گیلانی، یکی از عالمان بزرگ این دوره، توضیح میدود:

به خانه رفتم و زهر کشندهای را آماده نمودم و میرزا حسین علی بهاء را خواستم و زهر را به همراه یک سکه طلا از سکههای فتح علی شاه به او دادم و به او امر نمودم که به هر وسیله ممکن این زهر را در غذای حکیم قرار داده و او را هلاک نما! دیدم بهاء در روز ۲۸ ماه صفر ۱۲۵۱ قمری، از راهی که خود می دانست زهر را در غذای حکیم قرار داد و او را کشت ....۲۰

وی همچنین درباره مرگ قائم مقام و دخالت دولت روس در آن به دستور شاه قاجار سخنانی گفته که برای اثبات دخالت دولت روس در کارهای ایران، بسیار سودمند است.۲۱

ب) دوستان درباری بهاء (نفوذیهای استعمار و حامیان بهاء در دربار قاجار

قنسـول روس، میرزا آقاسی و میرزا آقاخان نوری را دوست و مطیع دولت روس میخواند و هریک از آنها با دخالت او، صاحب منصبی دولتی شـدند. ۲۲ میرزا آقاخان نـوری، صدراعظم ایران، خدمتهای فراوانی به رهبر بهائیان رسـاند. وی با اشـاره دولت روس، برای رهایی میرزا حسین علی از زندان پی گیرانه تلاش کرد و پس از تبعید شدنش به بغداد به فرمان امیر کبیر او را دوباره به ایران فرا خواند و بهترین امکانات را برای او فراهم آورد. آقاخان نوری با توجه به سـابقه دوستیاش با میرزا حسین علی بهاء و به دلیل نوکـری او برای روسها و خوش خدمتیش به آنان، وی را دلیل نوکـری او برای روسها و خوش خدمتیش به آنان، وی را حمایت می کرد و برای نجات او بدون هیچ منتی می کوشید.

اسناد و مدارک می گویند که میرزا حسین علی بهاء، سالها از دولت روس مستمری دریافت می کرده تا برای آن جاسوسی کند. وی کنسول روس را پیش از رسیدنش به مقام سفارت و پیش از باب می شناخته و برای دولت روس جاسوسی می کرده است. تم همچنین به نمایندگی سفارت روس، در تکیه نوروزخان مراسم عزاداری و مجالس روضه خوانی راه می انداخته است. روسها ظاهراً این کار را به انگیزه اختلاف افکنی در میان شیعه و سنی یا جذب و جلب سیاهی لشکر و مرید برای آینده بهاء صورت می داده اند. هنگامی که باب با اشاره سفیر روس ادعای خود را مطرح کرد، بهاء و برادرش یحیی از نخستین حامیان او بودند و پس از دستگیر شدن او در تهران، آشوب و هیاهو کردند که صاحب الامر را گرفته اند.

ج) بهاء از اصحاب سرّ روسها

دالگور کے دربارہ حمایت خود از حسین علی بھاء برای رھایے او از زندان چنین می نویسد:

... در این میان میرزا حسین علی بهاء و تعداد دیگری، از اصحاب سرّ من بودند که دستگیر شدند. من از آنها حمایت کردم و با هزار مشقت اثبات کردم که آنها گناه کار نیستند و تمام کارکنان و مأموران سفارت، حتی خودم شهادت دادم که آنان بابی نیستند. پس آنان را از مرگ رهانیدم و به سوی بغداد فرستادم و من به میرزا حسین علی بهاء گفتم بردارت را از مردم دور دار تا اظهار مقام من یظهره اللهی کند... ۳۲

میرزا حسین علی ظاهرا از سفیر روس زرنگ تر بوده و احتمالاً با دولت انگلیس رابطه داشته است؛ زیرا از دستور سفیر روس به اظهار مقام «من یظهره اللهی» متعلق به یحیی صبح ازل، سر میپیچد و پس از مدتی پیروی کردن از برادر کوچکش، خود مدعی این مقام می شود و بهائیت را بنیان می نهد.

د) انتشار آثار بهاء به همت روسها

دولت روس در جمع آوری، نوشتن و چاپ آثار باب و راهاندازی فرقه جدید بهائیت در اسلام نقش مهمی بازی کرده است. سفیر روس چنین اعتراف می کند:

... من نیز کتابهایی که از سید نزدم باقی مانده بود، بعد از اصلاح و غلطگیری برای آنان فرستادم و دستور دادم نسخههای فراوانی از آن تهیه کنند. در هر ماه نوشتههایی تهیه می نمودند و برای کسانی که گول سید را خورده بودند، هر ... می فرستادیم و یکی از کارهای روس در ایران تهیه همین نوشتهها و کارهای بابیت بود... من مبلغ زیادی به عنوان زیارت کربلا برای حسین علی بهاء در بغداد می فرستادم تا به (مردم) بدهد (و به طرف ما جلب کند) دولت روسیه پیوسته آنان می فرستادم قسمت عمده نوشتهها را تقویت می نمود و خانه و مسکن برای آنان می ساخت و قسمت عمده نوشتهها

دولت روس در جمع آوری، نوشتن و چپ آثار باب و چپ آثار باب و بهائیت در اسلام نقش مهمی بازی کرده است. سفیر روس چنین اعتراف می نیز کتابهایی که از سید نزدم باقی مانده بود، بعد از اصلاح و غلطگیری برای آنان فرستادم و دستور دادم نسخههای فراوانی از آن

من مبلغ زیادی به عنوان زیارت کربلا برای حسین علی بهاء در بغداد می شرستادم تا به (مردم) جلب کند) دولت روسیه پیوسته آنان را تقویت برای آنان میساخت و قسمت عمده نوشتهها توسط وزارت خارجه (روسیه) تهیه می شد.



توسط وزارت خارجه (روسیه) تهیه می شد.۲۵

... ما مجبور شدیم باببیت را به بهائیت تبدیل نماییم ... اعلام مقام "من یظه ره اللهی" را به او اعلام کردیم و نوشتههایش را ما آماده کردیم ... او در نوشتههای ما که مفهوم و معنای چندان جالب نداشت دخل و تصرف می نمود و آنها را بی مزه تر می کرد ولی مردم به قدری در جهالت بودند که حق را تشخیص نمی دادند.

#### ه) فقر اجتماعي عامل رشيد فرقههاي انحرافي

هرکس در تهران بهایی می شد ما او را یاری و مساعدت مالی می نمودیه فقر اجتماعی در جامعه ایران یکی از عوامل گرایش به فرقههای انحرافی بوده است. امروزه درویشهای منحرف، بهائیان و مبلغان مسیحی، با حمایت مالی فقیران و قشرهای کمدراًمه و بیکار، آنان را به محفلهای خود جذب می کنند. ایس افراد که از نظر فرهنگی نیز فقیرند و زیر فشار روحی و روانی حاصل از فقر مادی قرار دارند به امید رسیدن به زندگی اسوده به این مجالس می روند. گزارشهای مستند تاریخی و اجتماعی، از فعالیتهای مبلغان بهائی، مسیحی و وهابی در بین اختماعی، از فعالیتهای مبلغان بهائی، مسیحی و وهابی در بین طرد نیروهای خودی به بهانههای حزبی نیز یکی از عوامل طرد نیروهای خودی به بهانههای حزبی نیز یکی از عوامل اجتماعی رواج یافتن بهائیه ی و فرقههای دیگر در جامعه ایران است. قنسول روس در اینباره می گوید:

بهترین مبلغین ما بعضی از (عالمنمایان) نادان بودند که مجرد این که با کسی اختلافی داشتند او را به بابی یا بهائی بودن تهمت میزدند و ما نیز از فرصت استفاده می کردیم، از افراد طرد شده استقبال نموده و او را یاری می کردیم و او ناچار چون پناه گاهی نداشت جبرا و از ناچاری جذب ما می شد، ما بین (برخی از افراد روشن فکر) و روحانیون دشمنی ایجاد می کردیم تا آخوندها او را بهایی نامیده و طرد نمایند تا به سوی ما جلب شود و برای ما کار کند، اکثر آنهایی که بهایی می شدند به خاطر ترس از این مسائل بود. ۳

دولت استعماری روس با ایجاد جنگ روانی، اَشوب فکری و

اختـ الف افكندن در میان مردم عامی و خواص برای خود نیرو جذب می كرد. این كارهای اختلافافكنانه دشمنان هر گز ما را به نیروهای خودی نباید بدگمان كند و موجب گردد كه آنان را به دشمنی متهم كنیم. این حركت دشمن پسند، خودكشی و قلع و قمع دوســتان را در پی دارد. چنان كه پس از انقلاب اسلامی، بســیاری از دوســتان انقلاب به همین دلیل از انقلاب دل زده شــدند و به دشمنان پیوســتند. جلوگیری از این ریزشها برای كاســتن از سیاهی لشكر دشــمنان ضروری است. بی تدبیریها و ســو، تدبیرهای برخی از دوســتان و غفلت و ناآگاهی آنان از مسائل موجب شد كه بسیاری از افراد با نام طرفداری از جناح و حزب و با اتهامهای واهی، از جمع حامیان انقلاب اســلامی بیــرون رونــد. گاهی برخی از نخبگان سیاســی با این چوبها رانده می شوند و این روند به زیان انقلاب و كشور است. تربیت رانده می شوند و این روند به زیان انقلاب و كشور است. تربیت نخبه كار آسانی نیست و به این آسانی نخبگان را نباید از دست

و) تكفيرهای نادرست و شتابزده عامل ترویج بهائیت اگر به سیره پیامبر اکرم و ائمه نظری بیندازیم، می بینیم که آن حضرات با دشمنان سرسخت دین و معاندان، به نرمی برخورد می کردند و به هدایت آنان می پرداختند. این روش پیامبر برخی از بتیرستان را دل باخته آیین اسلام کرد. برخورد نرم امام با ابوالجارود و گفتو گوهای مهربانانه و مشفقانه امام با رهبران دیگر ادیان، عمران صابی و مردم بهترین رضا الگوی مسئولان در مدارا با همه یاران انقلاب و احزاب است. اختلافهای حزبی و سلیقهها به جایی نباید برسد که دشمنان بتوانند از بین خانواده انقلاب برای خود یارگیری و عضوگیری کننــد یا جاســوسهای خود را از میان خودیهــا برگزینند. این فرآیند بسیار تأسفآور است. با توجه به وضع نابسامان اجتماعی برخے از افراد در دورہ قاجار کسانی را که اصلاً بابی یا بھایی نبودند، با اتهامهای واهی بابی بهایی خواندند و رابطه خود را با آنان قطع کردند. ۲۸ برای نمونه میرزا ابوالفضل گلیایگانی جبراً به سـوى بهائيت كشانده شده اسـت. وي به باطل بودن اين فرقه اقرار کرده و پس از دستگیری، با اعتراف خود (تهران، ۱۲۹۰)، در اینباره توضیح داده است: اصل معاشرت بنده از راه الجاء بوده برای حفظ نفس که ناچار یک طلبه فقیر با دو طایفه بزرگ نمی تواند معاندت کند... ؛ به واسطه این که اهل اسلام و آشنایان سابق از معاشرت بنده اجتناب داشتند ناچار با بعضی از طایفه بابیّه معاشر بودم تاکنون که به همان حالت باقی هستم. تردید ندارم که اینها باطل اند... . خدا لعنت کند رئیس و مرئوس آنها [بابیان و بهائیان] را!

سرگذشت این افراد که شیوه برخورد و رفتار خویشان و هممسلکان، آنان را به سوی بهائیت و بابیت کشانده است، دو درس و راهکار به ما میآموزد:

۱. پرهیز از اتهامهای شتابزده: فرزند محمدرضا مجتهد یکی از عالمان بزرگ و تحصیل کرده بود. چه عواملی موجب شدند که او به بابیت یا بهائیت متهم و سرانجام آواره شهرها و کشورها شود. علتهای پیدایی این حوادث را باید بررسی کرد و از آنها درس عبرت گرفت؛ زیرا در روزگار ما نیز بسیاری از تحصیل کردگان در حوزهها و دانشگاهها به انحراف کشیده شدند و معاندانه بر ضد دین، تشیع، نظام اسلامی و انقلاب یاوهسرایی کردند.

7. اگر کسی باب گفتوگو یا معاشرت محض را با قوم و فرقهای با هدف هدایت آنان باز کرد، شایسته نیست عجولانه متهم به دلبستگی به آن فرقه و گروه بشود. همچنین، تکفیر شـتابزده او و تحریم و معاشـرت با او نادرست است؛ زیرا این واکنشها وی را در بن بنبست قرار می دهد و او از سـر ناچاری به آن گروههای منحرف پناهنده می شود. انگ زدن، تهمت، افترا، قضاوت نادرست و شتابزده و تجسسهای بیهوده در زندگی افراد، در منطق قرآن محکوم و مردود است. این کارها پی آمدهای ناروا و ناشایستی دارد و احتمالاً جان و آبروی افراد را نابود می کند؛ زیرا با یک تهمت ناروا ممکن است حکم ارتداد کسی صادر و او به اعدام محکوم شـود. پس از قضاوت شـتابزده درباره افراد به شـدت پرهیز کنیم!

#### ز) نام بهائیت و روسها

کسانی درباره حمایت اساسی دولت استعماری روس از شکل گیری بهائیت و نام گذاری آن گفتهاند که در گذشته دولت ایران را «دولت علّیه»، دولت انگلستان را «دولت فخیمه» و دولت روسیه را «دولت بهیّه» میخواندند. روزنامهها، سندها و تمبرهای فراوانی وجود دارد که به این موضوع اشاره می کنند. میرزا حسین علی بر پایه برخی از گزارشها و شهرت در بین اهل تحقیق، هنگام پناهندگی به سفارت روس به آن دولت قول داد که آیین خود را بهائی بنامد. "میرزا حسین علی، با نامیدن مرام خود به لقب دولت روسیه به خوبی دین خود را به آن دولت ادا کرد و وابستگی تاریخی خود را به روس نشان داد. آیینی که با نام آن دولت یا گرفت از حمایتهای بی دریخ آن نیز برخوردار بود. بهاء که در بنیادگذاری آیین خود به دولت استعمارگر روسیه مدیون بود مقام آن را با صادر کردن لوحی پاس داشت و نام دخترش را نیز بهیّه گذارد " تا یادآور دین او به آن دولت باشد.

و ائمه نظري بیندازیم، میبینیم که آن حضرات با دشمنان سرسخت دین و معاندان، به نرمی برخورد میکردند و به هدایت آنان مىپرداختند. اين روش پیامبر برخی از بتپرستان را دلباخته آيين اسلام كرد. برخورد نرم امام صادق يا ابوالحارود و گفت و گوهای مهربانانه و مشفقانه امام رضا با رهبران دیگر ادیان، عمران صابی و مردم بهترين الكوى مسئولان در مدارا با همه یاران انقلاب و احزاب است. اختلافهای حزبی و سلیقهها به جایی نباید برسد که دشمنان بتوانند از بین خانواده انقلاب برای خود پارگیری و عضوگیری کنند یا جاسوسهای خود را از میان خودیها برگزینند. آین فرآیند

بسيار تأسف آور است. با

توجه به وضع نابسامان اجتماعی برخی از افراد

در دوره قاجار کسانی را که اصلاً بابی یا بهایی

نبودند، با اتهامهای واهی بابی بهایی خواندند و

رابطه خود را با آنان

قطع كردند.

اگر به سیره پیامبر



ح) سپاسگزاری بهاء از دولت روس

گـزارش دالگور کـی و حمایتهای دولت روسـیه از بهائیان نشـان میدهند کـه دولت روس نیـز در حمایـت از این فرقه انحرافی بسیار کوشیده است.

هنگامی که مأموران میرزا حسین علی را تعقیب کردند او به سفارت روس پناه برد. شاه مأموری فرستاد تا او را تحویل بگیرد و نزد شاه بیاورد. پرنس دالگورکی، سفیر روس به مأمور گفت: «سفیر روس از تسلیم میرزا به مأمور شاه امتناع کرد...» و در کاغذی برای صدراعظم چنین نوشت:

باید میرزا حسین علی را از طرف من پذیرایی کنی و در حفظ این امانت بسیار کوشش نمایی و اگر اسیبی به او برسد و حادثهای رخ دهد شخص تو مسئول سفارت روس خواهی بود.

بهائیان در کتابهای خود بر این مطلب با عبارتهای گوناگون تأکید کردهاند که دولت روس نگاهبان جان بهاء بود. شوقی در قرن بدیع از این واقعه نقل کرده که هرگز فراموش نشود:

ایامی که این مظلوم در سبخن، اسیر سلاسل و اغلال بود سفیر دولت بهیه ..... نهایت اهتمام در استخلاص این عبد، مبذول داشت و مکرر اجازه خروج از سجن صادر گردید. ولی پارهای از علمای مدینه (تهران) در اجرای این منظور ممانعت نمودند تا بالاخره در اثر پافشاری و مساعی موفور حضرت سفیر، استخلاص حاصل گردید. اعلی حضرت امپراطور دولت بهیه روس، حفظ و رعایت خویش را فی سبیل الله مبذول داشت و این معنی علت حسد و بغضای جهالای ارض گردید."

خود بهاء پس از رهایی از مرگ، از دولت روس چنین تشکر کرد:
ای پادشاه روس! یکی از سفیران تو مرا از زندان که
اسیر زنجیرها و دربند بودم مرا یاری کرد. برای این
کار خدا برای تو مقامی ثبت کرده که هیچکس از
آن خبر ندارد مبادا تو این مقام بزرگ را تبدیل کنی
و تغییر دهی!

او در این گفته نام سفیر را نمی آورد. حال آن که در برخی از آثار بهائیان نام او صریحاً آمده است. همچنین سفارش او به امپراطور روس درباره تغییر ندادن این مقام بزرگ، نشان دهنده حمایت همیشگی دولت روس از بهائیان است. حسین علی حمایت پیوسته دولت روس را خواستار بود. گفتنی است پیوند دولت روس و بهائیان هرگز قطع نشده است.

### ط) آزادی بهائیان در دامن مارکسیسم

دولت تزار روس از بهائیت در هر جایی حمایت می کرد و آن را در قلمرو خود آزاد می گذاشت. صبحی در این باره می گوید:

در این شهر (عشق آباد) و شهرهای دیگر مسلمان نشین، همه بهائیان آزاد بودند و فرمان روایی روس تزاری دست آنها را در هر کار باز گذاشته بود. چنان که به نام شرق الاذکار نماز خانه ساخته بودند و از روز نخست که از گوشه و کنار کشور ایران مردم در آن شهر گرد آمدند و زهر چشمی از مسلمانان گرفتند... چون بازار داد و ستد و کار بازرگانی عشق آباد گرم بود، بسیاری از مردم یزد و آذربایجان و خراسان روی بدان شهر نهادند و پادشاهان و فرمان روایان روس به بهائیان کمک شایخی می کردند و چون سازمان روبه راهی داشتند، انجمنها (کنفرانس و همایش) برای خواندن مردم به کیش بهائی برپا نمودند، ولی چون در کارهای خود کیش بهائی برپا نمودند، ولی چون در کارهای خود آزاد بودند و چیزی از مردم نهان نمی داشتند...۵۳

او گزارشی نیز درباره حمایت دادگستری روس از بهائیان عرضه می کند که نشان دهنده پشتیبانی فراگیر دولت استعماری روسیه از بهائیت و آزادی کامل آن در قلمرو این کشور است. ۲۶ بهائیان با وجود این آزادی از ایران به ترکمنستان، آذربایجان، ازبکستان و دیگر جمهوریهای تابع روسیه رفتند و در شهرهای این کشورها پراکنده شدند. آنان با آزادی کامل در آن شهرها زندگی می کردند، با حمایت دولت روس عبادتگاههای مخصوص می ساختند، آسایش را از مسلمانان سلب می کردند و آنان را در تنگنا قرار می دادند.

دولت روس در گذشته که یکی از دشمنان درجه یک اسلام و مسلمانان بود، بسیاری از شهرهای ایران را مانند آذربایجان،

قرهباغ، شکی، گنجه، تاجیکستان و بی با چند قرارداد استعماری تصرف کرد تا با تغییر ترکیب جمعیتی این شهرها، فراهم آوردن زمینه برای بهائیان و کاستن از شمار شیعیان، دین اسلام را تحقیر و نابود سازد. (سیاستی که امریکا و انگلیس اکنون در عراق با کشتار شیعیان دنبال می کنند). از این رو شهرهایی مانند بخارا، سمرقند، عشق آباد، تاشکند و مرو، پاتوق، جولان گاه و محل امن بهائیان شده بود. صبحی درباره حمایتهای آشکار و بی پایان دولت روس از بهائیان می گوید:

... در آن سرزمین فراخ چون بهائیان آزادی داشتند و کیش و آیین خود را نهان نمی کردند و رفتارشان ستوده دیگران نبود با آنکه فرمانروایان روس کمکی شایان به آنها می کردند و دست آنها را در هر کار باز گذاشته بودند و سخن گویان زبردست به آنجا آمدوشد داشتند.۳۳

او به مبلغان بهائی اشاره می کند که در ایران آزادی تبلیغی تا حدی از آنان گرفته می شد ولی در اقمار روسیه با آزادی کامل تبلیغ می کردند.<sup>۳۸</sup>

### ی) اهداف روسها و بهائیگرایی

اسناد و مدارک بهائیان، دولت روس و دیگر اسناد بر جای مانده، بهترین دلیل حمایتهای آشکار و بی دریغ روسها از بهائیت و حسین علی بهاء است. این سندها روشن می سازند که بهاء در آغاز، مزدور روسها بوده و تا ظهور باب برای آنان جاسوسی می کرده است. روسها که وی را وفادار می دانستند، در روز نیاز و خطر او را تنها نگذاشتند، در سفارت خانه زرکنده پناهش دادند و به شایستگی او را حمایت کردند. سرانجام هنگامی که بهاء ایران را ترک کرد، مأموران سفیر روس او را تحتالحفظ تا مرز همراهی کردند. قنسول روس از او خواست که به روسیه برود تا دولت روس پذیرای او باشد ولی بهاء نپذیرفت و ترجیح داد که به بغداد برود.

حمایتهای مهم سفارت روس از بهائیان و گزارشهایی که درباره وضع آنان و حسین علی بهاء به دولت تزاری داده است، هر خوانندهای را به شگفتی میاندازد. چرا دولتی تا این اندازه به مسائل داخلی و فرقهای کشور دیگری اهمیت می دهد؟ سرّ این حمایتها چیست؟ چرا سفیر دولتی به فردی آشوبگر بسیار توجه می کند و پشتیبان تروریستهایی می شود که به سوی پادشاه، نماد اقتدار کشور، هجوم می آورند و او را می کشند؟ آیا تنها وظیفه سفیر در کشور بیگانه این است که از آشوبگری فکری فرهنگی و آسیبرسان به امنیت آن کشور حمایت کند؟ چرا سفیری در امور داخلی کشورهای دیگر دخالت می کند و حکومت و صدراعظم آن را درباره آسیب رساندن به فردی تروریست و جنایت کار تهدید می کند، در حالی که به وضع کشته شدگان در دیگر جاها، بی اعتناست؟

پاسخ این پرسشها در طرح و برنامه دولت تزاری برای استعمار ایران نهفته است. اگر همه اسناد موجود را درباره حمایت هدفدار دولت روس از بهائیت در ایران، بیاعتبار بدانیم،



تنها نگاهبانی سفارت روس از جان بهاء در ترور ناصرالدینشاه این موضوع را اثبات می کند.

### ک) نتیجه

یکم. تعامل خصمانه روس با ایران پرسـشهای بسیاری در ذهن تاریخی ملت ایران به ویژه جوانان هشیار این کشور ایجاد می کنـد: دولت روس از چـه رو به فرهنگ و مذهـب ایرانیان خیانت کرد؟

آیا اکنون نیز که دولت روس با ظاهری دوستانه با مردم ایران دشمنی می کند؟

مسئولان کشـور از گذشته نه چندان دور تاریخ ایران، درس عبرت باید بگیرند، به چنین دولتهایی کاملاً اعتماد نکنند و در استقلال فرهنگی، اقتصادی و صنعتی خود بکوشند!

دوم. جوانان برومند ایرانزمین با توجه به این خودآگاهی تاریخی، از فرقههای گهراهی چون بهائیت نباید فریب بخورند. آنان باید بدانند که این فرقهها از آغاز پیدایی خود سنگ نوکری بیگانگان را بر سینه زدهاند. سطح شعور و آگاهی جوانان و توانایی علمی آنان تا آنجا باید پیشرفت کند که از حیلهها و تهاجم فکری ـ فرهنگی دشمنان خود مطلع شوند، از هویت و استقلال ملی و فرهنگی خود پاسداری کنند و به دام توطئه گران جهان نیفتند.

سـوم. جوانان هشـیار! بهترین قلعه و پناهگاه در برابر بارش تیرها و بمبهای فرهنگی دامن قرآن و اهل بیت است. اگر درباره عقبماندگی کشـورهای اسلامی بیندیشیم به علتهای مهم آن؛ یعنی وجود اختلافهای داخلی و فرقههای انحرافی در قالبهای عرفانی و ... پی میبریم. این پدیدهها توسعه و بالندگی علمی کشـور را صدها سـال به تأخیر انداخته اسـت. ما هویت اصلی خود را در پناه قرآن و عترت باید بیابیم.

### حیات بهائیت در سایه دولت استعماری انگلیس

ملتها از دولت انگلیس، به دلیل ماهیت استعماری آن بیزارند. ذهن و مبارزههای تاریخی ملت ایران نشان میدهد که آنان نیز نقش این دولت را مثبت نمیدانند. جنایتهای این دولت در ایران و خیانتهای آن به ایرانیان اندک نیست. ایران

عزیز اکنون نیز از زیانها و آسیبهایی که دولت استعماری و جنایت کار انگلیس به آن رسانده در رنج و عذاب است. جدا شدن افغانستان از خاک ایران یکی از پی آمدهای دخالتهای استعماری است که هنوز آسیبهای آن ملت مسلمان افغانستان را میرنجاند. به راستی افغانستان پس از جدایی از ایران یک روز خوش ندیده و به محل ناله و فغان مظلومان بدل شده است. زمانی انگلیس و روزگاری روس، امنیت روحی این بخش از خاک ایران را از بین بردند و انسانهای بی گناه و مردمان زحمت کش و رنجور را در این خطه از جهان اسلام به خاک و خون کشیدند و اکنون امریکا و نوکران آن (طالبان) کار آنها را پی می گیرند. سلفیهای رمیده از دامن اهل بیت و دشمنان وحدت امت اسلامی، ابزار این خون ریزیها و مقصر اصلی این رویدادهایند.

دولتهای استعماری انگلیس و روس همواره دو رقیب مهم برای تسلط بر ذخایر معدنی ایران شمرده می شدند و به این کشور خیانت می کردند. آنها عاملان اصلی تجزیه قسمتهایی از خاک ایران بودند. دولت انگلیس، افغانستان و برخی از جزایر ایران را در خلیجفارس از این کشور برید و این بخشها به پایگاه استعمارگران بدل شدند. روسیه نیز، جمهوری آذربایجان، ترکمنستان، ارمنستان، تاجیکستان و ... را از ایران جدا کرد و به خاک خود افزود.

اگرچه دست روس بیش از انگلیس در ایجاد بابیت نمایان بود، در مقاله پیشین روشن شد که انگلیس نیز در پیدایی آن تأثیر گذارد. این دولت در همه مسائل استعماری دستی پنهان دارد و با حضوری نامرئی به خونریزی در جهان میپردازد. اما کمترین اثر نمایان را از خود بر جای میگذارد. <sup>۴</sup> این سیاست ثابت استعمارگران در برابر امت اسلام است.

دولت انگلیس به رغـم تأثیرگذاری پنهان در پیدایی بهائیت و سامان دهی کارهای حساب شده و دقیق برای شکل گیری آن گاهی به طور آشـکار از این فرقه حمایت کرده اسـت. چنان که در شـکل دهی فراماسـونری نقش اول را داشـت و با این شیوه دانش مندان و نخبگان را به این انجمن جذب کرد و بعدها معلوم شد که بهائیان نیز در آن نقش و حضوری فعال داشتهاند.

الف) اعتراف به دسیسههای امپریالیسم در بهائیسم

سفیر و کنسـول روس درباره جاسوسـیها و پنهان کاریهای انگلیسیها چنین گفته است:

روزی سرجان ملکم از من هنگام ملاقات استادم شیخ محمد درخواست کرد تا فرزندم، علی کنیاز را ببیند و با همدیگر قلیان محبتی بکشیم. معلوم شد که جناب سفیر انگلیس، یعنی سرجان ملکم از تمام اوضاع سفارت روس باخبر است و حتی از کارهای شخصی و اوضاع داخلی من نیز باخبر است.<sup>۴۱</sup>

افزون بر این دو دولت روس و انگلیس به رغم رقابت بر سـر ایران، به دلیل داشـتن هدف مشترک، در برخی از مسائل با یکدیگر مشورت و تبادل نظر می کردند و هم گرایی داشـتند. قنسـول روس گزارش میدهد که بر پایه قراردادی میـان دولتهای قاجاریه و روس، روسـیان متعهد بودند که در صورت اشـغال شـدن مرزهای ایران و تصرف شدن هـرات، ایران را از حمایت نظامی و دفاعی خود برخوردار کنند، هنگامی که کشـتیهای انگلیسی جزیره خارک را اشغال کردند، روسیه بر پایه تعهد خود عمل نکرد و ایران به رها کردن افغانستان مجبور شد. او می گوید:

در این مذاکرات بر من معلوم گشت که اکثر مسئولان ما رابطه سرّی با دولت انگلیس دارند و اخبار سرّی را به او گزارش می دهند. ۲۴

روش و سیاست انگلیس به این شکل است که در آغاز کار بسیار محتاطانه و کاملاً پنهانی رفتار می کند، به تدریج وارد عمل می شود و تا به ثمر نشستن و عملی شدن نقشه، اطلاعات آن را آشکار نمی کند و از رو کردن پرونده و هدف خود می پرهیزد، اما پس از کهنه شدن اطلاعات در آنباره سخن می گوید. البته سیاست این دولت در برخی از امور همیشه مخفی و پنهان می ماند و هرگز حمایت خود را از جریانهای سیاسی و فرهنگی آشکار نمی سازد. برای نمونه در بمب گذاری های اخیر استان خوزستان دست این دولت آشکار بود ولی هرگز به آن اعتراف نکرد.

بسیاری از روشنفکران و پژوهش گران تاریخ معاصر رابطه دولتهای استعماری و سران بهائیت را انکارناشدنی میدانند:

... برخی از سران بهائی گری ... با بیگانگان استعمار گر در پیوند بودند. عبدالبهاء (عباس افندی) نامهای به زبان عربی به ملکه انگلیس نوشت و در آن نامه ضمن تبلیغ مذهب بهائی گری و یادآوری مطالب دیگر، ملکه انگلیس را در دو مورد سخت ستود: ما به دست آورده ایم که شما فروش غلامان و کنیزان را ممنوع ساخته اید، این همان چیزی است که خدا در «ظهورالبدیع» امر فرموده، ما نیز شنیده ایم که شما نظارت بر مشورت را به عهده عموم قرار داده اید، آفرین!

ب) نوگرایی بهاء و همگرایی او با استعمار پیر

رهبران بهایی به انگیزه همسویی با جریانهای سیاسی، جلب کردن توجه استعمار گران،

روش و سیاست انگلیس به این شکل است که در آغاز كار بسيار محتاطانه و كاملاً بنهاني رفتار میکند، به تدریج وارد عمل میشود و تا به ثمر نشستن و عملی شدن نقشيه، اطلاعات آن را آشکار نمیکند و از رو کردن پرونده و هدف خود میپرهیزد، اما پس از كهنه شيدن اطلاعات در آنباره سخن میگوید. البته سياست اين دولت در برخی از امور همیشه مخفی و پنهان میماند و هرگز حمایت خود را از جریانهای سیاسی و فرهنگی آشکار نمیسازد. برای نمونه در بمت گذاریهای اخیر استان خوزستان دست این دولت آشكار بود ولى هرگز به آن اعتراف نکرد.



روشن فکر جلوه دادن خود و جامع نشان دادن مذهبشان، با دمو کراسی غربی و انگلیسی نیز همنوا شدند و آن را تأیید کردند تا شاید جایی برای خود در دلهای آلوده استعمارگران باز کنند.

### ج) پیش گویی استعماری از رونق بهائیت

وقتى باب اعدام شد، سفير انگليس با تأسف اين واقعه را گــزارش میدهد و پیش بینــی می کند که پــس از او، بابهای دیگری در راهند.<sup>۴۴</sup> آیا این پیشبینی از آگاهی آنان درباره ظهور دوباره بابیت در شکل بهائیت، خبر نمی دهد؟ تحلیل این روند نشان می دهد که دولت انگلیس و سفیر کهنه کار او از شکل گیری بهائیت، کاملاً آگاه بودند و برای تحقق آن برنامهریزی کردند تا از آن بهره ببرند. ظهور مدعیان جانشینی باب و انشعاب بابیت به شاخههای گوناگون با پیش گویی آن سفیر سازگار است. سخن او تنها در صورتی پذیرفتنی است که از استمرار بابیت در قالب بهائیت خبر داشته و برای آن برنامهریزی کرده باشد؛ زیرا هیچ چیزی پیش بینی پذیر نبوده تا او قاطعانه از آمدن جانشینان فراوان باب خبر دهد. اعدام باب از نظر منطق و عرف، موجب عبرت گرفتن دیگران باید باشد. اما کسانی پس از او همچنان مدعی شدند و به آشوبهای اجتماعی دامن زنند. بنابراین بدون برنامهریزی دقیق به طور قطعی از تحقق مسئلهای در آینده نمي توان خبر داد.

د) خوشخدمتی بهاء به ارباب خود و جاسوسی برای او انگلیسیها برای اگاهی از اوضاع، جاسوسیان فراوانی در همیه مناطق ایران گماردند. از اینرو، دور از ذهن نیست که میرزا حسین علی نیز با توجه به ارادتی که به دولت انگلیس میرزا حسین علی نیز با توجه به ارادتی که به دولت انگلیس و ارتباطی که با آن داشته، برای سفارت این دولت جاسوسی می کرده است. پایگاه نشر عقاید بهائیان، به همین دلیل در عکا و حیفا قرار گرفت. این دولت، به دست انگلیسیها افتادند. میرزا و با ضعیف شدن این دولت، به دست انگلیسیها افتادند. میرزا حسین علی زیر سرپرستی انگلیسیها رفت و برای ملکه انگلیس دعاهی زیر سرپرستی انگلیسیها رفت و برای ملکه انگلیس نیر به انگیزه سپاس گزاری، وی را از حمایتهای مالی فراگیر خود برخوردار کرد. حسین علی بهاء از ۱۲۸۵ تبعید شد و تا سال خود برخوردار کرد. حسین علی بهاء از ۱۲۸۵ تبعید شد و تا سال

منطقه حساس، کاخ و قبله و معبدی برای پرداختن به آیین خود ساخت<sup>۴۵</sup> و از فلسطینیان زمینهایی برای خانوادهاش خرید یا آنها را به زور گرفت. او در این زمینها برای تأمین آزوقه ارتش انگلیس گندم کاشت و خدمتهای شایستهای به آنان رساند.<sup>۴۶</sup>

### ه) بهرههای انگلیس از بهائیت

چنان که معروف است در پایان دوره قاجار، سیدضیاء بر یایه سناریوی انگلیس و با کودتا قدرت ناپایداری در ایران به دست آورد و زمینه تحقق کودتا را برای حضور رضاخان فراهم کرد. ۴۷ این مهره (سیدضیاء) بعدها به فلسطین رفت و با خرید زمین از بومیان عرب و واگذاری آن به انگلیسیها، بهائیان و صهیونیستها، دلالی می کرد. بعید نیست که همه این برنامهها بر پایه نقشههای انگلیس برای تشکیل دولت صهیونیسم صورت گرفته باشد تا آشوبهای اجتماعی و فرهنگی در ایران و جهان اسلام به راه بیفتد و منطقه خاورمیانه به مرکز بحران ها و آشوبها بدل گردد؛ زیرا برخی از مردم در کشـورهای اسلامی افریقا، که بخشی از مستعمرههای فرانسه، ایتالیا و... بود، بر ضد امپراطور عثمانی و دولتهای استعماری، جنبشهایی بریا می کردند و به جنگهای پارتیزانی و چریکی با آنها میپرداختند. گاهی هزاران انسان در این آشوبها به خاک و خون کشیده میشدند. همه این بحرانها زاییده توطئه و طرحهای سلطهطلبانه استعمار گران بـ ویژه انگلیس بود. قتل و غـارت و ناامنیهای فراوان در این قرن به کشـورهای اسلامی آسیب رساند. اما علمای ایران بیدار بودند.

ایران به دلیل برخورداری از فرهنگی ممتاز، اقتداری نسبی و حمایت عالمان و مراجع بزرگ شیعه نفوذناپذیر مینمود. از این رو آشوبها در ایران پس از فتنه باب و آغاز بهائی گری در این کشور با تشویق و حمایت روس و انگلیس و حتی فرانسه، رو به فزونی نهاد و بحرانهای اقتصادی، بهداشتی، فرهنگی، نبود امنیت اجتماعی را در پی آورد.

اگر این مسائل و رویدادها و تحولات بعدی در ایران و توطئه تقسیم این کشور میان روس و انگلیس، به خوبی ریشهیابی و بازکاوی گردد، توطئهچینی مشترک این دو قدرت استعمارگر، برای پیدایی بهائیت، روشن میشود؛ زیرا آنها در ایران منافع

ایران به دلیل برخورداری از فرهنگی ممتاز، اقتداری دسبی و حمایت عالمان و مراجع بزرگ شیعه نفوذناپذیر می نمود. از این و آشوبها در ایران پس از فتنه باب و آغاز بهائیگری در این کشور و انگلیس و حتی فرانسه، رو به فزونی نهاد و بحرانهای اقتصادی، بهداشتی، فرهنگی، نبود امنیت اجتماعی را در پی

مشترک خود و آرمان طرحهای هم گرایانه را دنبال می کردند. افزون بر روس، انگلیس نیز به طور پنهان و بسیار مؤثر در شکل گیری بابیت و بهائیت سهیم بود، چنان که از روس همچون ابزاری در این راه سود برد و فرزند خود (بهائیت) را در دامن آن پروراند.

حمایتهای دولت انگلیس از بهائیت و سران آن پس از شکل گیری این فرقه از حمایتهای روس بیشتر است. فرانسه که رقیب دیگر انگلیس در ایران بود، با هدف دســتیابی به مستعمره بزرگ انگلیس (هند)، قصد داشــت که از راه ایران به این منطقه نفوذ کند. اما در جلب کردن توجه رهبران بهائیت توفیق نیافت؛ زیرا برای پیدایی این فرقه هزینه چندانی نیرداخته بود. رهبران بهائیت، انگلیسیها را ولی نعمت خود می دانستند، از آنان اطاعت می کردند و به جای آنان با فرانسویها هم کاری نمی کردند. اگرچه فرانسه کمابیـش از بهائیت حمایت می کرد و روسـیه تأثیر فراوانی در شـکل گیری آن داشـت، رهبران بهائی دوستی با انگلیس و حمایت از سیاستهای این دولت را بر دیگر دولتها ترجیح میدادند. ۴۸ رابطهای که بهائیان با امیریالیسیم داشتند با کمونیست و روسیان نداشتند. از این رو بناه گرفتن در دامن صهیونیستها و تغذیه کردن و بالنده شدن از شــیر استعمار را بیشتر می پسندیدند. گرایش بهائیان به انگلیس و میوه دادن شجره خبیثه آنان با مراقبتهای انگلیس، مادر امیریالیسم، بهترین دلیل این حقیقت است که انگلیس یکے از علت های موجده مهم بهائیت است و ارتباط معلول با علت، لزوماً و پیوسته، برقرار است. پیدایی بهائیسم با حمایت امیریالیسم، نشان دهنده این واقعیت است که بهائیت برای رسیدن به آرمانهای استعماری امپریالیسم جهانی، یا گرفت. استعمار از ابزار حمایتهای روسها نیز در معماری این فرقه استفاده کرد و روسها نیز به اندازه هزینهای کـه برای بالندگی این درخت پرداختند، میوههای دلخواه خود را از آن چیدند و به آرزوی خود رسیدند. بذر و تخم این نهال شوم را انگلیسیها پاشیدند و روسها آن را آبیاری کردند. درخت بهائیت در بستر اجتماعی ایران کاشته شد؛ خاکی که به دلیل سوء تدبیر سیاست مداران این کشور بایر بود. نهالهای فراوانی از این درخت در ایران ریشه دواند، جوانه زد، به کشـورهای گوناگون منتقل شـد، منتشر گردید و مدتها برای استعمارگران میوه داد و خواهد داد. رائین در اینباره می گوید:

بدین ترتیب بهائیت به تدریج به عنوان وسیله و حربه مؤثر در دست قدرتهای سیاسی بزرگ افتاد که صفحات تاریخ کشورهای مختلف نتایج و ثمرات وضع جدید را در سینه خود محفوظ داشته.<sup>۴۹</sup>

مستشــارالدوله در قرار داد ۱۹۱۹<sup>۵۰</sup> (۱۲۹۷ ش و ۱۳۳۷ ق) به انگلیس چنین اعتراض کرده است:

هــر وقت خارجیها یک خوابهایــی برای اغفال مردم ایران میبینند دســتگاه دینسازی درست میشود.<sup>۵۱</sup>

پس از انقلاب کمونیستی روسیه، پایان یافتن جنگ جهانی به سود دشمنان عثمانی و



تقسیم شدن قلمرو عثمانی در میان کشورهای اروپایی، فلسطین، شامات، حیفا و عکا، از آن انگلیس شد و بهائیت رسماً از حمایت انگلیسها برخوردار شد. عبدالبهاء، فرزند میرزا حسین علی در برخی از نوشتههای خود، سفارت انگلیس را بهیّه خواند تا از این جایگاه بهره ببرد و بتواند ادعا کند:

ای رهبران بزرگوار رؤسای عادل و دادگستر قوم انگلیس! بدانید کلمه بهائیت مشتق از سفارت بهیه انگلیس است نه از سفارت دولت بهیه روس.<sup>۲۵</sup>

پدر او شناس نامه بهائیت را به نام روسها گرفته بود، او آن را به نام انگلیسیها زد! شاید پدر او مأموریت داشته که به روس منتسب باشد اما او مأمور شده که هویت واقعی بهائیت را آشکار و شناس نامه بهائیت را به نام سفارت انگلیس برگرداند؛ یعنی این فرزند (بهائیت) را از گمنامی و انتساب به دیگران رها سازد، او را به آغوش پدر واقعیاش برگرداند و از غربت و جدایی نجاتش دهد!

گزارشهای موثقی درباره جاسوسی چندسویه و درازمدت بهائیان ساکن در حیفا و به ویژه خود بهاء وجود دارد. آنان از سوی در حیفا، بغداد، درنه و دیگر شهرهای تابع دولت عثمانی موظف به چاپلوسی برای آن بودند و از سوی دیگر پیوسته به ستایش دولت روس و دعا برای آن، میپرداختند. فرانسه نیز از جاسوسی آنان بیبهره نبود و بیگمان در حیفا، جاسوسی برای انگلیسیها را بر ضد دولت عثمانی عهدهدار شده بودند. عثمانیها پس از آن که دقیقاً به نقش جاسوسی عباس افندی در قلمروی خاک عثمانی بی بردند و متوجه شدند که وی در دوره بحران؛ یعنی اوج اختلافهای سیاسی دو دولت متخاصم، حاسوس کامل انگلیس بوده است، می آن شدند که او را اعدام جاسوس کامل انگلیس بوده است، شر آن شدند که او را اعدام کنند. شوقی افندی خود چنین می گوید:

فرمانده کل قوای عثمانی تصمیم گرفت عباس افندی را به جرم جاسوسی اعدام کند.<sup>۵۴</sup>

### و) دستمزد انگلیس به بهاء

انگلیسیها به همت جاسوسان بهایی خود و با تحریک حسّ ملّی گرایی (ناسیونالیستی) جوانان عرب و با سلاحهایی که به ملتهای عرب دادند، بسیار زود به آرمان دیرین خود؛

یعنی تسلط بر خاورمیانه و مناطق نفتخیز آن توانستند برسند. خوش خدمتیهای بهائیان در فرآیند کوتاه کردن دست عثمانیها از کشــورهای عربی پیآمد دل چسـبی برای آنان نداشت؛ زیرا آنچه انگلیســیها به نام نشــان لیاقت (سر) به او دادند در واقع نشــان نوکری و حلقه بــه گوش بودن برای خدمترسـانی به استعمار بود. این نشان افسار او را به دست انگلیسیها می داد و او در راه خدمت به آنان به ثمن بخس راضی می شد و عشق به وطن (ایران) و وفاداری به هویت اسلامی را به بهای کمارزش می فروخــت. البته عبدالبهاء را مقصر اصلی نباید دانســت؛ زیرا می بدرش، میرزا حسـینعلی او را با لقمههای شـبههناک تربیت کرده بود و جــز نوکری کردن انتظار دیگری از چنین موجودی نیست.

#### ز) چاپلوسیهای متعارض بهاء

بهاء که بر سـر سفره اسـتعمار و دشمنان اسلام بزرگ شده، درباره ی ارباب خود چنین می گوید:

و از امت و دولت انگلیس راضی هستم. این آمدن من این جا سبب الفت بین ایران و انگلیس است. ارتباط تمام حاصل می شود. نتیجه به درجهای می رسد که به زودی از افراد ایران جان خود را برای انگلیس فدا می کنند، همین طور انگلیس خود را برای ایران فدا می نماید...۵۵

بخش نخست سخنان افندی درست است، یعنی برخی از ایرانیان اسرائیلی تبار و صهیونیسهزده همچون بهاء، نسل او و برخی از هممسلکان آنان برای استعمار فدایی سر میدهند، ولی انگلیس برای بردن نفت ایران، بسیاری از مردم این کشور را به خاک و خون کشیده، فرهنگ و هویت ایرانیان را نشانه تیرهای خود قرار داده و بسیاری از سرمایههای فرهنگی را غارت کرده

عبدالبهاء وفاداری خود را به دولت استعمار پیر چنین بر زبان می آورد: ۵۶

خدایا! به راستی سراپرده داد بر خاور و باختر این زمین پاک میخش کوبیده شد، سپاس و درود می گوییم تو را به رسیدن این فرمانروایی دادگر و فرمانداری چیره که نیروی خود را در آسایش زیردستان و تنآسایی مردمان به کار میبرد.

خدایا کمک ده امپراتور بزرگ، ژورژ پنجم، پادشاه بزرگ انگلیس را به کام یابی های بخشایش خود و پایدار کن سایه گسترده او را بر این کشور بزرگ! ... ۲۵

هنگامی که نیروهای انگلیسی به دلیل خیانت عربهای ملی گرا، بر نیروهای عثمانی پیروز شدند و حیفا و فلسطین را از قلمرو عثمانی جدا کردند، فرماندهان آنان به حضور عبدالبهاء رفتند و او هیجانزده آنان را ستود. حال آن که اند کی پیش از این، دولت عثمانی را دعا می گفت و برای جلب نظر آن به اسلام تظاهر می کرد و در نمازها و مراسم مسلمانان حاضر می شد و از دولت ایران نیز سپاس گزاری می کرد.

او دولت عثمانی را چنین ثنا می گوید:

خدایا خدایا تو را به تأییدات غیبی و توفیقات صمدانی و فیوضات رحمانی خود که دولت عثمانی و خلافت محمدی را مؤید فرما و در زمین مستقر و مستدام دار. ۵۹ دار. ۵۹

اما پس از جنگ جهانی و پی آمدهای منفی آن برای عثمانی، این دولت را به ابرهای تیره و پراکنده تشبیه می کند و انگلیس را نور راحت و آسایش و دولت عادله می داند. ۶۰ خواننده عزیز این تناقض و تعارضات برای چه منظوری صورت می گیرد.

در کدام مرام و مسلک و در کدام رهبر خردمند این نابخردی دیده می شود که هر روز در قبال حوادث یک سیاست اتخاذ کند؟ اگر مسلک او دارای چارچوب ثابت و معیار و قانون محکم و متین بود، چه لزومی داشت که هم آهنگ با حوادث جهان، در مواضع خود چرخش صد و هشتاد درجه نموده، به دولت مردان اظهار چاپلوسی کند؟ در میان کدام یک از پیامبران چاپلوسی دیده شده، همه پیامبران الهی مبارزه با طاغوت و ستم گران را در سرلوحه برنامه خود داشتند، از هیچ حاکمی و پادشاهی چاپلوسی نکردند، ابراهیم موسی و محمد همه مبارزه سرسخت با جهل و طاغوت داشتند.

چگونه مدعی رهبری یک مذهب و مرام و حزب، این قدر منفعلانه و عاجزانه چاپلوسی می کند؟ آیا عزت و کرامتی که در قرآن برای انسان یاد می کند، باید این گونه پای مال شود؟ با این روی کرد منفعلانه به یقین می توان گفت که رهبر بهائیان از اصول انسانیت بی خبر بوده، با این حال چگونه عدهای را اغفال و جذب فرقه گهراه نموده؟ درست به همین دلیل عدهای از آنها جدا شدند و برضد آنها کتاب نوشتند و مصاحبه کردند و پرده از جنایات آنها برداشتند.

#### ح) عبدالبهاء و انگلیس

دولت انگلیس پس از گرفتن حیفا، به فرمان ده سپاه خود در فلسطین دستور می دهد که با همه توان خود عبدالبهاء (عباس افندی) و خانواده و دوستان او را نگاهبانی و پاس داری کند. <sup>۶۱</sup>

در کدام مرام و مسلک و ً در کدام رهبر خردمند این نابخردی دیده میشود که هر روز در قبال حوادث یک سیاست اتخاذ کند؟ اگر مسلک او دارای چارچوب ثابت و معیار و قانون محكم و متين بود، چه لزومی داشت که هم آهنگ با حوادث جهان، در مواضع خود چرخش صد و هشتاد درجه نموده، به دولتمردان اظهار چاپلوسی کند؟ در میان کدامیک از پیامبران چاپلوسی دیده شده، همه پیامبران الهی مبارزه با طاغوت و ستمگران را در سرلوحه برنامه خود داشتند، از هیچ حاکمی و پادشاهی چاپلوسی نكردند، ابراهيم موسی و محمد همه مبارزه سرسخت با جهل و طاغوت داشتند



عباس افندی دوستی بسیار نزدیک با انگلیسیها داشت. او برای خوش خدمتی کردن به این دولت، به نمایندگان خود در ایران دستور می داد که بر پایه برنامههای ویژه از سیاستهای دولت انگلیس پیروی کنند و در گستراندن آنها بکوشند. آیتی، همه اسرار آنان را در این گونه تعاملها فاش کرده و چهره واقعی دو طرف را به روشنی آشکار ساخته است.

سیاستمداران و سفیران انگلیس در هر نقطه از جهان با بهائیان پیوند داشتند و از آنان با نفوذ خود در دولتها حمایت می کردند. رهبران بهایی پیروان خود را از دخالت کردن در مسائل سیاسی منع می کردند، اما سران بهائیت در ایران و دیگر کشورها، در کارهای سیاسی مشار کت داشتند، به منصبهای مهم فرهنگی و دولتی علاقهمند بودند و به مراتب عالی اجرایی در کشورها دست می یافتند. وقتی در برابر این سؤال واقع می شدند که چرا دخالت می کنید، مگر در آیین بهائی، از این امور نهی نشده است، آنان این کار خود را با گفتن «این عین سیاست انگلیسی هاست» توجیه می کردند.

### ط) طرح اغفال جوانان

بهائیان برای نابودی نیروی جوان جهان اسلام، برنامههایی انگلیسی برای جوانان اجرا می کردند. بهائیت هیچ برنامه مستقلی نداشت، بلکه آینه تمامنمای دولت استعماری در کشورهای اسلامی بود. بهائیان با پوشیدن لباس و ظاهر شدن با چهرهای ویژه و آوردن مذهبی جدید که قوانین اسلام را نسخ و همه ادیان گذشته را باطل می کرد، به گسترش اباحی گری و نهیلیسـم در میان جوانان مسلمان پرداختند و نوعی جنگ انداختند. آنان به همین دلیل، ارتباطهای نامشروع جنسی را جایز میشمردند و قوانین خودساختهای درباره خانواده، احکام زناشویی و دیگر مسائل مذهبی عرضه می کردند تا همه جوانان را در دوره حضور استعمار گران در کشورهای اسلامی تخدیر و با هدفهای استعماری همساز کنند. پیام عبدالبهاء درباره حضور انگلیس در فلسطین، این تصور را ایجاد می کند که مسلمانان از ظلم نجات یافتند و به دولتی عدالت گستر دست یافتند، حال آن که روند حضور استعمار و روی دادهای

تلخ جهان اسلام، کاملاً با سخنان منافقانه عبدالبهاء مغایر است. استعمارگران با نمایاندن دختران جوان به پسران، آنان را به محفلهای خود جذب می کنند و زمینه انحراف جنسی آنان و دیگران را فراهم می آورند. آزادی جنسی از شعارهای استعمار در جهان، برای ستیز با ادیان الهی و اسلام شمرده می شود. این شعار در غرب، مسیحیت را کاملاً منفعل و منزوی ساخته و آموزههای حضرت عیسی را به سخره گرفته است. بهائیت نیز در جهان اسلام با این شعارها در پی محو کردن خانواده و فرمانهای الهی درباره نکاح، ازدواج و طهارت نسل است.

### گسترش بهائیت با پشتیبانی انگلیس

سیاست مداران انگلیسی برای گستراندن بهائیت برنامهریزی و سرمایه گذاری های فراوانی کرده اند؛ زیرا رواج این فرقه به سود امپریالیسیم و به زیان اسلام است. هدف استعمار گران تنها نابود کردن شیعه نیست، بلکه آنان با هدف قرار دادن شیعه از مغز اسلام شروع کرده اند و به سوی پوسته آن یعنی دیگر فرقه های اسلامی به آرامی حرکت می کنند. تخریب قلب اسلام و از بین بردن حیات آن از هدف های آنان بوده که با شکل دهی بهائیت آن را دنبال می کردند.

ارتباط و تعامل نزدیک و صمیمانه بهائیان، پس از مرگ عبدالبهاء افندی، تا زمان شوقی ادامه داشت و فعالیتهای آنان با حمایت انگلیسیها با حمایت انگلیسی از مرزهای خاورمیانه فراتر رفت. انگلیسیها به انگیزه نابود کردن اسلام در کشورهای افریقایی، به دنبال نشاندن بهائیت در جای مسیحیت یا اسلام بودند. لذا بهائیان در افریقا نیز با همراهی دولت استعمارگر انگلیس، فعالیتهای خزنده فرهنگی و سیاسی خود را آغاز کردند.

### الف) ایجاد زمینههای تبلیغ

صاحب مقامهای عالی رتبه انگلیس، با حمایت از گسترش بهائیت، دادن آزادی کامل به آنان در لندن و با توجه به نفوذ خود در دولت مردان برخی از کشورها، زمینه تبلیغ آنان را در این کشورها فراهم آوردند. انگلیس به انگیزه گسترش بهائیت، از تأسیس مراکز امراللهی و محفلهای بهایی، کاملاً حمایت می کرد. روی کرد انگلیس به بهائیت، در متن سند زیر نمایان شده است:

مطلبی که بسیار اهمیت دارد، این است که جمع ارتباطات با مراجع امور افریقا، باید از طریق لجنه افریقای انگلستان صورت بگیرد و این مطلب بسیار مهم را باید مهاجرین و محافل ملّیه (ملی) در همهجا منظور داشته باشند. <sup>69</sup> به هرحال ما از ذکر این نکته بسیار مشعوفیم که از اول کار لجنه افریقا که با صراحت به مراجع رسمی حکومت راجع به تبلیغ امرالله در آن قاره مذاکره کرده است، نتایج مطلوبی گرفته است. درباره جواز ورودی مهاجرینی که کار یافته باشند و یا آنکه در صدد باشند که در آنجا کار آزاد و مشخصی بنمایند می توانند به آسانی جواز ورود را به دست آورند و اگر هم مهاجری بخواهد از صندوق لجنه استفاده کند یا می تواند اطلاع دهد تا لجنه با لینا به امور مربوطه را در نزد حکومت به انجام رساند. <sup>69</sup>

### ب) استفاده از فقر برای تبلیغ با حمایت انگلیس

یکی از روشهایی که انگلیس برای گستراندن بهائیت در افریقا به کار گرفت، تأسیس مدارس بود. ساختن معبدهای بهایی در کامپالا و اوگاندا با نام مشرق الاذکار، در دوره تسلط شدید انگلیس بر اوضاع افریقا نیز تأثیر مهمی در گسترش بهائیت در افریقا داشت.  $^{77}$  هدف بریتانیا از این کارها متوقف کردن رشد اسلام و مبارزه با اسلام گرایی در افریقا بود. فقر و محرومیت کامل مردم افریقا، به رغم وجود اکثریت مسلمان در این مناطق، موجب جلب آنها به محافل بهائی به خاطر حمایت مالی می شد.

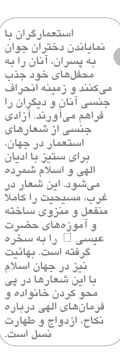
### ج) تأسیس مراکز تجاری با حمایت انگلیس

یکی از ابزارهای حمایتی انگلیس برای گسترش بهائیت، تأسیس مراکز تجاری بزرگ در نقاط مختلف جهان بود. بهائیان با اداره کردن یا در اختیار گرفتن این مراکز، در آنها به فعالیتهای تبلیغی و فرهنگی میپرداختند و افزون بر این، نیازهای مادی حزب بهائی را از این راه تأمین میکردند. همین درآمد به انگیزه توسعه فعالیتهای فرهنگی و تبلیغی، در راه تطمیع فقیران، طبقههای محروم و قشرهای جوان در کشورهای گوناگون صرف می شد.

#### د) برگزاری همایشها با حمایت انگلیس

روش دیگر، برگزاری کنفرانسهای بین المللی و محفلهای بزرگ بهائیان با حمایت انگلیس در همه نقاط اروپا، امریکا و اَسـیا به انگیزه گستراندن اَیین بهائیت و استوار ساختن پایههای اَن بود. این کار با هم کاری صهیونیستها و دیگر دشمنان اسلام صورت می پذیرفت.

بهائیان با حمایت مالی دولتهای استعماری و صهیونیستها ساختمانهای بزرگی در حیفا و برخی از دیگر مناطق دنیا تأسیس کردند. آنان در این بناها از هنر معماری نیز برای گسترش بهائیت بهره بردند. ۶۸ بنای مشرقالاذکار و حظیرةالقدس در فلسطین اشغالی در کوه کرمل، با حمایت صهیونیستهای جهان و به ویژه با حمایت مالی دولتهای انگلیس و امریکا ساخته شد. ۶۹





### ه) امپریالیسم خبری و حمایت از بهائیت

رسانههای انگلیسی یا وابسته به انگلیس نیز در توسعه بهائیت با تبلیغهای فراگیر و مهمی تأثیر گذاردند. آنها با گزارشهای حامیانه خود درباره بهائیان، اطلاعرسانی درباره رویدادهای جامعه آنان و انتشار و پخش همایشها و گردهمآییهایی بهائیان در سراسر جهان، آیین بهائیت را مهم نشان میدادند و توجه مردم جهان را به سوی بهائیان جلب می کردند. این مسئله نیز در اغفال جوانان و مردم و جذب آنان به محفلهای بهائیان، تأثیرگذار بود. انتشار اخبار بهائیان منحصر به صدا و سیمای تأثیرگذار بود. انتشار اخبار بهائیان منحصر به حدا و سیمای نیز مانند روزنامهها فرا می گرفت. اکنون با حمایت دولتهایی مانند انگلیس دامنه این خبرها تا سایتها و شبکههای ماهوارهای مانند انگلیس دامنه این خبرها تا سایتها و شبکههای ماهوارهای و اینترنتی گسترده شده است.

و در این راستا تبلیغ بهائیت در مطبوعات به زبانهای عبری، عربی، انگلیسی و فارسی و انتشار مجلههای ویژه درباره عقاید بهائی نیز به منظور گستراندن این آیین صورت می پذیرد.

نخستین قبله مسلمانان در فلسطین قرار دارد و از اینرو، فلسطین قلب اسلام و نزد مسلمانان از اهمیت فراوانی برخوردار است. از سوی دیگر، پیروان چهار دین بـزرگ در این منطقه سـکونت دارند و ناخـوداگاه با این جریدهها و نشـریهها روبهرو می شوند. بهائیان با توجه به همین محوریت منطقهای فلسطین، مسلک خود را همسنگ با ادیان بزرگ الهی می پندارند و مدعی جهانی بودن آنند.

#### نتبحه

توجه به رابطه بهائیت با دولت استعمار پیر ضروری است. استناد و مدارک و آنار بهائیان به تأثیرگذاری دولت انگلیس در شکلگیری بهائیت اشاره می کنند. اگرچه تا مدتها این نقش آفرینی به صورت پنهانی و نامرئی بود، رفتار دولت انگلیس به خوبی نشان دهنده سیاستهای خصمانه آن است. اما ردیابی این مسائل در سیاستهای استعماری به دلیل محو شدن اسناد کار بسیار مشکلی است.

چه چیزی این دولت را تا این اندازه به حمایت از این احزاب وا میداشت؟ چه منافعی برای دولت انگلیس در شکل گیری

بهائیت وجود داشت که با اسکان بهائیان در حیفا و اعطای نشان لیاقت به رهبر آنان از او قدردانی کرد؟

درست پس از استقرار بهائیان در حیفا به شکل تحتالحمایت انگلیس، زمزمههای تشکیل دولت اسرائیل و اجتماع یهودیان در سرزمین مقدس شنیده می شود. بهائیان در مناطقی از فلسطین پراکنده می شوند و برای مسلمانان مشکلاتی می آفرینند. از سویی یهودیان نیز از نقاط مختلف جهان به این منقطه فراخوانده شدند. دولت استعمارگر انگلیس از هر دو جریان کاملاً حمایت کرد و با برنامههای هدفدار به هر دوی آنها برای رسیدن به مقصد اصلی راه نمود. پس از اعلان موجودیت کشوری به نام اسرائیل در قلب جهان اسلام و اول قبله گاه مسلمانان، بهائیان نخستین هـ واداران و تأیید کنندگان این طرح بودند و با صهیونیستها برای نابودی ساکنان اصلی فلسطین (مسلمانان) و اخراج آنان از بین منطقه هم کاری کردند. از این رو، مثلث شومی در این منطقه بر ضد جهان اسلام و مسلمانان شکل گرفت:

۱. استعمار پیر، طراح و رهبر این اتحاد؛

٢. بهائيت؛

۳.صهیونیسم.

بلوک ضد اسلامی امپریالیسم با استقرار در این منطقه برای محو اسلام و مسلمانان حرکتی نو، همسو و هماهنگ آغاز کردند؛ تا به هدفهای زیر دست یابند:

۱. ایجاد بحرانهای بزرگی در خاورمیانه و در سایه این بحرانها و آبهای گل آلود، دستیابی به چاههای نفت و دیگر ذخایر و آثار تاریخی کهن در مهد تمدن انسانی؛

۲. سـرایت دادن بحـران هویت و فرهنگ بـه دیگر مناطق اسلامی و زمینهسازی برای حضور در این مناطق. در افریقا و...؛ ۳. ایجاد آشـوب و فتنه در کشورهای اسلامی و نابود کردن امنیت عمومی و اسـتقلال سیاسـی که همه در گـرو قدرت و اقتدار سیاسی است و از وحدت و همبستگی اجتماعی سرچشمه می گیرد.

دولتهای استعماری خود را منجی خاورمیانه و کشورهای اسلامی معرفی و برای آنها دولت تعیین می کردند تا سرنوشت کامل مسلمانان را با چهرهای مسالمت آمیز و در لباس صلحدوستی و انسان دوستی، در دست بگیرند. طرح تغییر فرهنگ کشورهای

اسلامی از دیگر برنامههای استعمارگران بود. آنان با عرضه فرهنگ مبتذل خود به نسلهای آینده کشورهای اسلامی، در قالب فریبنده تکنولوژی، اختراعات، ابزار و امکانات رفاهی و بهداشتی و... ، چهره کشورهای اسلامی را به مدلی از غرب میخواستند بدل کنند و زمینههای جهانیسازی با محوریت استعمار و استکبار را فراهم آوردند تا نمادهای فرهنگ اسلامی در این فرآیند نابود شود و فرهنگ صهیونیسمی و امپریالیسمی غالب گردد و بازار مصرف تولیدات غربی گرم و سرانجام اسلام نیز به کلی محو و نابود یا به دینی منفعل بدل شود و هرگز قدرت دخالت در سیاست و امور مهم را نداشته باشد. آنان اسلام را همچون مسیحیت به شکل آیینی بیخاصیت و تشریفاتی شده میخواستند؛ آیینی که قرنها توان خودنمایی و تأثیرگذاری در سرنوشت مسلمانان را نداشته باشد و در برابر استعمارگران به مبارزه نایستد و به تشکیل جنبشهای آزادیخواه نپردازد.

برای پیش گیری از تکرار این روی دادهای تلخ دینی و عقیدتی، اهل فرهنگ و مسئولان رسمی (دانشگاه و آموزش عالی و وزار تخانه های فرهنگی مثل ارشاد و سازمان و…) و غیررسمی فرهنگی (روحانیت و حوزهها)، به راه کارهای زیر باید توجه کنند:

۱. زنده نگه داشتن روحیه و فرهنگ جهاد و مبارزه با استعمارگران با حفظ احتیاط هشیاری، وحدت و همدلی؛

۲. دانش مندان اسلامی آسیبها را بشناسند و به مسلمانان معرفی کنند تا سطح آگاهی آنان درباره راههای نفوذ استعمارگران بالا برود؛

۳. مبارزه با فرقههای صوفی مآبانه و درویش مسلکانه در کشورهای اسلامی که در سیمایی پشمینه پوش و زهدنما، جوانان را اغفال و آنان را به محفلهای منحرف خود جذب می کنند؛

۴. ضابطهمند کردن روابط دولتهای اسلامی با کشورهای استعماری؛

۵. پیروی کامل از دستورهای قرآن کریم و سیره اهل بیت و اولیای اسلام و پناه بردن به قرآن و گستراندن فرهنگ قرآنی در جوامع اسلامی؛

۶ حفظ وحدت اسلامی و پرهیز از شعارهای تفرقهانگیز و دوری از بحرانسازی در زمینه گسلهای قومی و مذهبی و پرهیز از برانگیختن حس قومی و نژادی و تأکید بر امور مشترک ملی و فرهنگی؛

۷. توجه به بازسازی، بازخوانی و بازگویی آموزههای دینی و فرهنگی اسلام، بر پایه منابع معتبر مانند قرآن کریم و روایتهای اهل بیت ؛

 $\Lambda$  آغاز حرکتهای فرهنگی و آسیبشناسی دقیق و اساسی به انگیزه برنامهریزی بسرای مقابله با آفتهای اجتماعی و فرهنگی و رفع فقر و محرومیت از جهان اسلام با توجه به وجود ذخایر بزرگ نفتی در کشورهای اسلامی. اگر حاکمان کشورهای اسلامی از درآمد نفت، بانک بزرگ اسلامی را برای رفع فقر و محرومیت از جهان اسلام تأسیس کنند و گامهایی بزرگ و حساب شده بردارند، بسیاری از زمینههای فساد و انحراف در جهان اسلام از میان خواهد رفت؛

- ایجاد بحرانهای بزرگی در خاورمیانه و در سایه این بحرانها و آبهای گلآلود، دستیابی به چاههای نفت و دیگر ذخایر و آثار تاریخی کهن در مهد تمدن انسانی؛ - سرایت دادن بحران هویت و فرهنگ به ديگر مناطق اسلامي و زمینهسازی برای حضور در این مناطق. در افریقا - ایجاد آشوب و فتنه در کشورهای اسلامی و نابود كردن امنيت عمومی و استقلال سیاسی که همه در گرو قدرت و اقتدار سیاسی است و از وحدت و همبستگی اجتماعی سرچشمه میگیرد.



۹. بــرای مبــارزه با مســلکهای صوفی گرایانه و دیگر فرقهها، راه کاری علمی و عملی باید عرضه شــود. شناســاندن عرفان درســت اســـلامی، منابع عرفانی و روش صحیح سیر و سلوک الــیالله و برگــزاری کلاسهای اخلاقی و عرفانی، با حضور اســتادان مهذب حوزه برای جوانان یکی از این راه کارهاســت؛ زیرا جوانان در معرض گرایشهای روحیاند و برخی از آنان به دلیل ســنی، به معنویات علاقه مند و به دنبال ترقی معنویاند و روح آنان آماده دریافت کردن معارف معنوی است. از اینرو کنجکاوی آنان برای رفتن به چنین محفلهایی بیشتر است و غالباً در این نشســتها در دام حقه بازان و درویشهای منحرف، گرفتار میشــوند نبود کلاسهای عرفانی و اخلاقی در سطح جوانان در مسجدها و بیوت علمای بزرگ و طلاب، زمینه گرایش جوانان را به راههای نادرست و افراد سودجو فراهم می کند؛

۱۰. بالابردن سطح آگاهی جوانان از آغاز دوره راهنمایی و دبیرستان درباره آثار منفی و پی آمدهای گرایش به فرقههای انحرافی و نظارت دقیق بر معاشرت آنان و آگاهی دادن به خانوادهها برای توجه بیشتر به تربیت فرزندان؛

۱۱. امروزه مدرسـه و مراکز آموزشی رسـمی و غیررسمی پرورش کودکان و فرزندان ما را از آغاز کودکی آنان بر عهده می گیرند و نقش خانوادهها در اینباره به پایین ترین حد خود رسـیده است. این مسئله آسیبی بزرگ به اجتماع می تواند برساند. مسئولان فرهنگی کشور زمینه نظارت خانوادهها را بر فرزندانشـان از راههای مؤثر باید فراهم کنند و پدر و مادر را به کوشش در تربیت فرزندان فرا خوانند یا از معلمان و مربیان متعهد به این هدف در تربیت آنان بهره ببرند؛

۱۲. حضور جدی روحانیان در نهاد آموزش رسمی کشور و نظارت کامل عالمان بزرگ بر برنامههای آموزشی و تدوین آییننامه آموزشی برای مراکز علمی با نظارت کارشناسان و محققان حوزوی؛

۱۳. اسلامی کردن روشها و متنهای آموزشی مراکز علمی. اسلامی کردن به معنای تغییر ظاهری ساختارها نیست، بلکه منظور از آن تغییر و تحول نرمافزاری، پر کردن کمبودهای موجود و توجه به بخشهای آسیبپذیر در نظام آموزشی کشور است؛

۱۴. استفاده از حکمتهای قرآنی موجود، کتابهای تفسیری شیعه و روایتهای ائمه و گنجاندن آنها در متنهای درسی سطحهای گوناگون؛

۱۵. توجـه ویژه به مراکز تربیت معلم و جـذب و گزینش جوانان نخبه و متعهد با انگیزههای معنوی و آموزش آنان بر پایه فرهنگ دینی و بهرهمندی از گنجایی حوزه علمیه در تأمین نیروی انسانی آموزش و پرورش؛

۱۶. بازگویی جنایتهای استعمار در جهان اسلام و اعتراض کردن به آنها در سطحهای بین المللی و همایشهای جهانی و پرده برداشتن از کشتار انسانهای بی گناه در کشورهای افریقایی، آسیایی و دیگر مناطق استعمارزده جهان.

### پىنوشىتھا

- \* .مدیر گروه تاریخ و سیره مرکز مطالعات حوزه و پژوهشگر مهدوی
- ۱ . اسماعیل رائین، *انشعاب در بهائیت*، ص ۱۰، انتشارات مؤسسه تحقیقی رائین.
- ۲ . اعتضاد السلطنه، فتنه باب (با توضيحات نوائی)، ص۱۶۲، چاپ اول: نشر علم، تهران ۱۳۷۷شمسی.
  - ۳ . همان.
- ۴ . استانفورد. جی. شاو، تاریخ امپراطوری عثمانی و ترکیه جدید، ترجمه محصود رمضانزاده، ج۱، ص ۱۶۶ ها اول: انتشارات استان قدس رضوی، مشهد ۱۳۷۰ شمسی.
  - ۵ . همان، ص۴۲۷ـ۴۲۷.
  - ۶ . همان، ص۵۰۷ ـ ۵۲۲.
- ۷ . همان، ص ۵۵۱. آنان به ملتهای عرب آموختند که شـما سـالها در زیر سلطه ترکان استثمار شدهاید، برای رهایی از سـلطه این نژاد، شـما را یاری میکنیم. ملیگرایان عرب بیگمان در برچیـدن امپراطوری عثمانی با دولتهای اروپایی همکاری کردند. «ناسیونالیسـتهای عرب مستقر در دمشق، آشکارا علیه نظامیان مستقر در یادگان عثمانی شوریدند و بدینسان پادگان عثمانی در این شهر تخلیه شد....»
  - ۸ . *همان*.

۴۰ . برای نمونه وجود بحران درازمدت در فلسطین و ریخته شدن خون دهها مسلمان بی گناه فلسطینی در هر روز، از دسیسههای انگلیس است.

۴۱ . اسرار فاش شاده، ص۴۴.

۴۲ . همان، ص۴۵\_۴۶.

۴۳ . عبدالهادی حائری، تشمیع و مشروطیت در ایران، ص ۹۰، چاپ سوم: انتشارات امیرکبیر، تهران ۱۳۸۱شمسی.

۴۴ . تاریخ جامع بهائیت، ص۳۳۱.

۴۵ . جمال البهي (نقطه اولي)، ص١٤٥.

۴۶ . نجفی، *بهائیان*، ص۶۷۰

۴۷ . سیدجلال الدین مدنی، تاریخ سیاسی معاصر ایران، ج۱، ص ۱۷۳ ما ۱۸۰ دفتر انتشارات اسلامی وابسته به جامعه مدرسین، قم، برتا.

۴۸ . *بهائیان*، ص۶۵۲

۴۹ . انشعاب در بهائیت، ص۱۳۴

۵۰ . قـراردادی میـان ایران و انگلیـس که بر پایه آن، ایران رسـماً یکی از مسـتعمرههای انگلیس شمرده میشـد. (*تاریخ سیاسی معاصر ایران*، ج۱، ص۱۴۳\_۱۴۷)

۵۱ ./نشعاب در بهائیت، ص۱۳۶

۵۲ . سیري در کتابهای بهائیان، ص۹۰.

۵۳ . بهائيان، ص۶۵۲

۵۴ . همان، ص۶۶۹

۵۵ . همان، ص ۶۷۵

۵۶ . چون عبدالبها در اظهارات خود ادعای الوهیت نیز کرده است.

۵۷ . انشعاب در بهائیت، ص۱۳۷ ـ ۱۳۸

۵۸ . بهائیان، ص۶۵۶ و ۶۶۴\_۶۶۵

۵۹ . *همان*، ص۶۶۵

۶۰ . همان، ص۶۶۷ ـ ۶۶۸

۶۶ . *همان*، ص۶۶۹

۶۲ . أيتى، بيانالحقايق، ص۶۶\_۶۷

۶۳ . همان، ص۶۷

۶۴ . بهائیان، ص۶۵۶ و ۶۷۹ \_۶۹۱ . ۶۵ . همان، ص۶۸۲

۶۶ . همان.

۶۸۴ . همان، ص۶۸۴

۶۸ . بهائيان، ص۷۱۵\_۷۲۰، ۷۲۴ و۷۴۲

۶۹ . همان، ص ۷۲۵\_۷۲۶.

۷۰ . نک: نشریه  $\bar{l}$  هنگ بادیع، سال ۱۳۴۲، شمارههای مختلف؛ نشریه l خبار l امری، شمارههای مختلف.

۹ . *همان*، ص۴۵.

۱۰ . انشعاب در بهائیت، ص۸۳

۱۱ . همان، ص۸۵.

۱۲ . فضــلالله صبحی، *مهتــادی بهائیگری فــردا*، ص۱۵۳-۱۵۳، ۱۳۵۷ شمسی.

۱۳ . *همان*، ص۱۵۴.

۱۴ . نک: *فتنه باب*، ص۱۷۹. (به نقل از: ادوارد براون، *تاریخ ادبیات فارسی*، ج۱)

۱۵ . تاریخ امپراطوری عثمانی و ترکیه جدید، ج۱، ص۲۸۲.

۱۶ . *مهتدای بهائی گری فردا*، ص۱۳۸ (در جلسه خصوصی اظهار شده).

۱۷ . مصطفی حسینی، ماجرای باب و بهاء، ۱۲ مه۱۳۸۰ چاپ سوم: انتشارات روزنه، تهران ۱۳۸۰ شمسی. (به نقل از: الکواکب الدریة، ج۱، ص۱۳۳۶)

۱۸ کنیاز دالگور کی، /سر/ر فاش شاده، ترجمه حیدر بهرمن، ص۲۰، چاپ سیزدهم: انتشارات مجمع فرهنگی میثاق، ۱۴۲۲قمری.

۱۹ . *همان*، ص۲۹.

۲۰ . همان، ص۳۲.

۲۱ . همان، ص۳۳.

۲۲ . همان.

۲۳ . همان، ص۴۶.

۲۴ . همان، ص۷۲.

۲۵ . همان، ص۷۱\_۷۶.

۲۶ . همان، ص۷۷.

۲۷ . همان، ص۷۶\_۷۷.

۲۸ . نک: افراسیابی، *تاریخ جامع بهائیت، ص*۴۴۲ (جریان آواره)، چاپ دهم: نشر عام، تهران ۱۳۸۲شمسی.

۲۹ . مهتدي بهائي گري فردا، ص۵۰ ـ۵۲.

۳۰ . رضا سلطان زاده، سیري در کتابهای بهائیان، س۸۴ چاپ دوم: انتشارات دارالکتب الاسلامیه، تهران، بی تا.

۳۱ . همان، ص۸۸.

۳۲ . تاریخ نبیل، ص۶۴۸

۳۳ . قرن بديع، ص٧٤.

۳۴ . حسین علی بهاء، کتاب مبین، ۱۲ بدیع، ص۵۸، انتشارات مؤسسه ملی مطبوعات امری؛ سیری در کتابهای بهائیان، ص۸۹،

۳۵ . مهتدي بهائي گري فردا، ص۴۶ ـ ۴۸.

۳۶ . همان، ص ۴۸.

۳۷ . همان، ص۵۶.

۳۸ . همان، ص۶۹ ـ ۶۹

٣٩ . موسوى اردبيلي، جمال البهي، ص١١٥\_١٢٣.





### ذو النفس الزكية

المؤلف: محمدعلي قاسمي

نبذة:

روي في النصوص و الأخبار أن قتل ذي النفس الزكية من علائم الظهور للامام المهدي(ع) و اعتبرته من العلائم الحتمية له.

أطلقت أسماء عديدة على هذه الشخصية، كذي النفس الزكية، النفس الحرام، و الدم الحرام.

و لا يمكن القطع في خصوص التسمية «بذي النفس الزكية»، لكن المتيقن هنا أنه من قريش، و أنه يقتل في مكه بين الركن و المقام، و ان وقت شهادته يقترب من عصر ظهور الامام المهدي(ع)، بل أنه يقتل قبل خمسة عشر ليلة من ظهور الامام(ع).

اختلفت أنظار العلماء حول وجود النسب و القرابة بين ذي النفس الزكية و محمد بن عبدالله بن الحسن بن علي بن أبيطالب(ع) الذي قتله المنصور العباسي في عصر الامام الصادق(ع)، واشتهر أيضاً بذي النفس الذكة.

رأى المرحوم السيد محمد الصدر أنها شخصية واحدة، و لكن الظاهر من النصوص و الأخبار أنها شخصيتان مختلفتان. و على هذا، فان ذا النفس الزكية سيقتل في المستقبل.

المفاهيم الأصلية في البحث:

النفس الزكية، علائم الظهور، العلائم الحتمية، محمد بن عبدالله.

### أرضية و عوامل الظهور

النبوة و الشريعة في الاسلام.

المؤلف: قنبرعلي صمدي

نىذة:

تعتبر مسئلة التعجيل أو تأخير زمن الظهور و دور الانسان فيه من الابحاث الهامة و الاساسية في باب ظِهور الامام المهدي(ع).

تحدث بعض الكتاب الوهابيين و المفكرين من خلال اعتهادهم ظاهر بعض النصوص و الأخبار حول و جود الاختلاف بين سيرة

النبي (ص) و الامام المهدي (ع)، و ادعوا أن الامام المهدي (ع) باعتقاد الشيعة شأن نبوي، وانه سيقوم بعمل و انجاز نبوي، و سينسخ الدين

الاسلامي، و يضع مكانه دينا جديدا يبتني على الاخلاق و الأوامر

و القرارات الجديدة للبشرية؛ و يتعارض هذا الاعتقاد مع اعتقاد ختم

و انتقد الباحث في هذه الدراسة ابتداء الادعاء المذكور من خلال

استعراضه بعض تصريحات علماء الشيعة و مفكريهم، و من بينهم

المحدثين و المتكلمين و الاصوليين في ابحاثهم حول ختم النبوة في

نبي الاسلام(ص)، و رأى من خلال تلك التصريحات ان إسناد انكار

فكرة ختم النبوة الى الشيعة من خلال تلك النصوص و الاخبار القابلة

للتأويل فاقد للمبنى الصحيح، و أنها سيتم نقدها و تحليلها، ويتم من

السيرة النبوية، السيرة المهدوية، سنة النبي، ختم النبوة، القضاء

خلاله تداعي هذا الوهم و اسقاطه من أصله.

المفاهيم الأصلية في البحث:

الداوودي، الشبهات، ناصر الغفاري.

ان تحليل و فهم هذا الموضوع نظراً لأهميته و تٰأثيره في نظرة المجتمع

الامام المهدي (ع) محيي الشريعة

المؤلف: نصر تالله آيتي

نبذة:

الشيعي للمستقبل يتبعه أيضاً آثار و نتائج هامة في اصلاح الجهات العامة فيه.

لقد قام الباحث في هذه المقالة بدراسة و تحليل وقائع قبول الظهور لدى الأمة، وامكان وقوع التعجيل و دور الأمة في هذا المجال.

سلط الضوء على أصل موضوع إمكان تعجيل الظهور، و دور الأمة في ذلك، أما عوامل تعجيل الظهور فهو بحث آخر.

### المفاهيم الأصلية في البحث:

الانتظار، الظهور، التعجيل، الأمة، النظرية، الدور الحصولي، الدور التحصيلي.

### علم الغيب عند الامام في نظر العقل

المؤلف: محبوبة ابراهيمي

ئىذة:

ذكرت الباحثة في هذه المقالة علم الغيب عند الامام(ع) في نظر العقل. و المراد بالعقل هنا الأصول و القواعد الفلسفية الموجودة في الحكمة المشائية و الحكمة المتعالية.

فالبحث هو حول امكان التعرف و الاطلاع على الغيب في نظر الحكمة المشائية و الحكمة المتعالية، و من ثم اثبات و قوعها لدى الذوات المقدسة للائمة المعصومين(ع).

و ذكرت الباحثة أيضاً نظريه الحكمة المتعالية و ارتضائها في تبيين علم الغيب للامام(ع) و اتساع حدوده لديه.

و استعرضت أمرين أساسيين هما:

١ - علمه (ع) أحوال العباد و أعمالهم؟

 ٢ - و علمه (ع) بوقت ظهوره على أساس الأصول و المباني الفلسفية المتقدمة.

### المفاهيم الأصلية في البحث:

علم الغيب، العقل، الحُكمة المشائية، الحكمة المتعالية، الظهور.

### المصنفات المرتبطة بالمهدوية في بغداد

المؤلف: رسول رضوي

نىذة:

اعتقد البعض بعد شهادة الامام الكاظم(ع) أنه هو الامام المهدي(ع)، فأوجدوا فرقة سموها (الواقفية) كان لها دورهام في إضعاف الحوزة العلمية في الكوفة.

و كانت هناك أمور أخرى ساعدت على اضعاف دور الحوزة العلمية في الكوفة كهجرة الامام الرضا(ع) الى ايران، و ازدهار الحوزة العلمية في قم و ظهور كبار العلماء من أعاظم تلامذة الامام الرضا(ع).

في قدم و طهور دبار العلماء من الخاطم نازمنده الا مام الرصارع). و استمر الأمر كذلك الى أن ظهرت الحوزة العلمية في بغداد فترة

الغيبة الصغرى و العقد الأول من بداية الغيبة الكبرى، و يعود ذلك الى وجود النواب الخواص للامام المهدي(ع) فيها، و هجرة كبار علماء قم و الكوفة و سائر الأمصار الاسلامية الى بغداد، و الدولة القوية لآل بويه، كل ذلك جعلها قطبا علميا هاماً للشيعة بين البلدان الاسلامية، حيث تخرج منها كبار العلماء و الشخصيات الدينية و العلمية الذين صنفوا في الغيبة كتباً كثيرة نظراً لاقترابهم من تلك الفترة و معايشتهم بداية الغيبة الكبرى.

لقد استعرض الباحث في هذه الدراسة بداية نشوء الحوزة العلمية في بغداد، و ذكر أسهاء كبار علمائها، مع فهرست موجز و ايضاحات هامة و ضرورية لكتبه و مصنفاته حول المهدوية.

المفاهيم الأصلية في البحث:

حوزة بغذاد، الشيخ المفيد، الشيخ الطوسي، المهدوية، الغيبة، آل بويه، النواب الخواص.

### الفكر المهدوى عند النظام شاهيون

المؤلف: مهدي الحسيني العربي

نبذة:

كانت تربط شبه القارة الهندية و ايران روابط و أواصر ودية و وثيقة قديا، بعد هجرة الايرانيين اليها، حيث حملوامعهم العلوم و المبادئ الاسلامية السامية فبعد اتساع التشيع و انتشاره في ايران و قد صاردين الدولة الصفوية الرسمي، انتشر في شبه القارة الهندية أيضاً، و اعتنقه الناس فيها، فصار مذهبا رسميا لثلاث فترات من الحكم في «دكن» المنادية، و ظهر بعد تلك الشهرة و الانتشار شخص يسمى «محمد المجنبوري» ادعى المهدوية، وقام بنشر مذهبه، و دعا اليه، و اسس الفرقة المهدوية فهي مع أنها امتلكت عنصر دعوى المهدوية، لكنها تأثرت بالثقافة الصوفية، و اتخذت لها أسيالب و قوالب صوفية.

قام بعض أتباع الفرقة المهدوية بعد السيد محمد فترة حكم اسهاعيل النظام شاهي بقيادة جمال خان بالاستيلاء على الحكم، و تغيير المذهب الشيعي الى المذهب المهدوي، و استمر حكمهم عامين، لكنه آل الى السقوط و الفشل، و ذهبت دولتهم، فعاد المذهب الشيعي الامامي الاثناعشرى ثانيا و أصبح دين الدولة النظام شاهي الرسمي.

قام الباحث في هذة المقالة بدراسة كيفية ظهور الفرقة المهدوية، و العوامل التي ساعدت على نموها و ازدهارها، و كيفية استغلال هذه الفرقة رغبة الأمة في (دكن) الهندية باعتناقهم المذهب الشيعي للوصول الى أهدافها.

### المفاهيم الأصليلة في البحث:

النظام شاهيون، چنبوري، دكن، مدعو المهدوية، جمال خان، التصوف.



### مسايرة المهدوية فتح مشروع الشرف الاوسط الكبير

المؤلف: محسن قنبري

نىذة:

اُن لمنطقة الشرق الاوسط دوراً حيويا و موقعاً سياسيا و استرايتجيا للغرب، الذي يحاول بين آونة و أخرى النفوذ و التغلغل فيه لتأمين أطهاعه و أهدافه البعيدة الأمد.

أما المشروع الغربي للعالم الاسلامي و خاصة في منطقة الشرق الاوسط فهو مشروع الشرق الاوسط الكبير الذي تمتد حدوده من النيل الى الفرات، و تكمن اسرائيل في هذا المشروع حفاظاً على قدرتها و اتساعها، ممادعا البلدان الاسلامية و من خلال أفكار و أطروحات انفعالية و غير انفعالية الى تحدي و مواجهة هذا المشروع الصهيوني.

و أشار الباحث في هذه المقالة من خلال عرضه هذا المشروع الى نهاذج من حالات التبعية، و الاساليب و الآليات المستخدمة فيه في المنطقة. و عرض أيضاً في مقابل هذا المشروع مشروعاً آخر و هو مشروع الشرق الاوسط المهدوي الكبير، الذي يمتلك واجهات سياسية و اقتصادية و ثقافية في حياة الشعوب و الأمم.

### المفاهيم الاصلية في هذا البحث:

مشروع الشرق الاوسط الكبير، المهدوية، التوسعة السياسية، التبعية، المسايرة.

### المهدوية و اصول النظام التربوي في الاسلام

المؤلف: غلامرضا صالحي

نىذة:

يمتلك النظام التربوي المهدوي قواعد و أصول كلية و قوانين تربوية، الهدف منه: وضع قواعد و ضوابط معينه للاساليب و الأفعال التربوية و صيانتها، لتصب تلك المباني التربوية في مصب تلك الأصول و القواعد المعينة.

و استعرض الباحث هنا تلك الاصول التربوية باسهاب و تفصيل، و هي كلها نابعة من القوانين الاسلامية و القرآنية.

أما دور الاصول في النظام التربوي فهي تدور حول:

أصل محورية الله تعالى، الاهتهام بالعالم الاخروي، الوسطية في الرغبات و الميول، الاهتهام بحرية المشروع الانساني، الاهتهام بكافة أبعاد قضايا الانسان، ارتباط التربية، العقل، رعاية تسهيل جوانب التربية، الاهتهام بشخصية و عزة المتربي، الاهتهام بالأمور الفطرية و الالهية، ايجاد عوامل و شروط تربوية و تنمية القابليات و الكفاءات في مجال التربية.

هذه هي أهم الاصول التربوية التي استعرضها الباحث في مقالته.

المفاهيم الأصلية في البحث:

الاصول التربوية، التوحيد المحوري، المعاد، الحرية، الغرائز، النظرة المتكاملة و الجامعة، المسامحة، مدار الحرمة، الفطرة، الأرضية، التفاوت الفردي.

### شعار الموعود في المسيحية

المؤلف: مهراب صادقنيا

نبذة:

المسيحية دين مبتن على السنة الدينية اليهودية و الايهان اليهودي ولد هذا الدين بعد انتظار طويل جعل من المحن و الصعاب التي مربها بنو اسرائيل أمراً سائغاً هنيئاً.

اعتقد بعض اليهود بأن عيسى (ع) هو المسيح الموعود، فأسست هذه الجهاعة القليلة بعد عصور و أزمنة ديناً أسموه «المسيحية»، و لكن تبدل هذا الشعار اليهودي بعد ذلك الى أصل ايهاني مسيحي، قدر على احياء المسيحية و النهوض بها.

المفاهيم الأصلية في البحث:

الالفية، الموعود، السيحية، السيح، الشعار المسيحي، عيسى (ع)، عودة عيسى (ع)، السيحية، السيحية، السيعيد عيسى (ع)، السنة الدينية لليهود.

### البهائية في ظل الاستعمار

المؤلف: أميرعلى حسن لو

نىذة:

لم تقم البهائية و الدعوة لها من دون تأييد المستعمرين و دفاعهم عنها. لقد كان للمستعمرين أطماع و أهداف استعمارية في البلاد الاسلامية، و من أهم تلك الأهداف: بث الفرقة و الاختلاف في جسد الأمة الاسلامية، و تقسيم البلاد الى دويلات صغيرة، ليختار كل منهم حصة له منها بعد تقسيمها، و ينهبوا ثرواتها.

و من أهدافهم أيضاً: تحطيم القيم و المبادئ الاسلامية بدءا من التوحيد و انتهاء بالعبادات والاحكام الفقهية.

و كانوا يهدفون من وراء ذلك: الاستهزاء و السخرية بكل المعايير و القيم الدينية، ليظهروا للعالم: أن الدين الاسلامي أصبح منسوخاً، و قدتم القضاء عليه نهائيا.

و من هذا المنطلق: و بعد ابتداع البهائية و ظهورها، بشّروا بظهور فترة بداية الإباحية و اللادينية، و رسموا عالم المستقبل على ضوء المشروع الاستعماري، و صوروا للعالم أن الامبريالية هي وحدها القادرة على التحكم في مصير الانسانية، ليصبح المسلمون بهذه الطريقة عبيدا لهم، و تبعا لأهدافهم الاستعمارية المشئومة.

و قد كان للدولة العثمانية و الروس دورا اهاما في خدمة المصالح الاستعمارية، فلم يتوانوا من تقديم العون و الدعم المادي و الثقافي للفرقة الوهابية و تمويلها، و دعوا الى الفكر البهائي على أنه أنشودة العالم الرأسمالي للاسلام.

المفاهيم الاصلية في البحث:

البهائية، المستعمرون، الامبريالية، المبادئ و القيم الدينية.

### Second Conference the Promised Ideal in Christianity

by Mehrab Sadeg Nia

#### **Abstract**

Christianity is a religion arisen from the religious tradition of Jews which was based on the Jewish Faith. Christianity was born of and generated from a very long anticipation that made all hardships and straitened circumstances agreeable to the Jews and turned all misfortunes to palatable relish in the mouth of those Children of Isarel.

Some of the Jews called Jesus (PBuH) the Messiah or the Promised Ideal; and it was this same religious group that established a new religion, in the course of time, to be called Christianity, It was certainly that very ideal of the Jews that changed to some independent religious principles named New testaments which were to be kept alive throughout centuries. In this new belief a happy period will come during which Christ will come back to reign the earth.

#### **Key Words:**

Millennialism, the Promised, Christianity, Messiah, Messiahnic Ideal, Christ, returning of Chirst, religious Tradition, Jews, Jewish.

# Bahaism in the Shadow of Colonization

by Amir Hassanlu

#### Abstract

Without the support of the expansionists, propagation and promotion or the formation of Bahaism would never have become possible. The colonizers always tried to follow their dominative control over the Islamic countries by creating disagreement and discord among Muslims to disintegrate the united Islamic world into small pieces of land. The colonizers' other important aims were to take possession of these lands' resources to plunder their reserves after they had divided the territories among themselves through their colonizational decisions.

Another important purpose of the colonizers' has been to ruin the Islamic values such as Monotheism, God worshiping and precepts of jurisprudence, through their disparaging or deriding Muslims' religious standards by announcing that Islam is an abolished religion with its ruling time having been ended. It was for this reason that the colonizers invented Bahaism and gave people their good news that the time has arrived for the moving freely beyond any religion and that doing everything one wishes is permissible. They depicted the future of the world on the basis of colonization teachings introducing Imperialism as the only system of ruling over the fate of all men so that they may enslave Muslims and set them as submissive servants for their colonizational goals.

In the past, the Ottoman, British and Russian governments fulfilled an essential role in the performance of suitable events for the benefit of Bahaism. They did not withhold from any kind of help whether cultural, social or financial to the Bahais to promulgate their thoughts of Bahaism as the best gift of capitalistic world.

#### **Key Words:**

Bahaism, colonizers, Imperialism, religious values, expansionism, propagation



# Integration of the Believers in Mahdism in Confrontation with Disintegration of the Plan for the Grand Middle East

by Mohsen Qanbari

#### **Abstract**

The Middle East region has always played a geopolitic, geostrategic role for the westerners allowing them to try to influence this important area in order to secure their long-term profits. The latest great ideal of the westerners has been to develop and map their Grand Plan for the Islamic World especially for the Middle East, in the center of which Israel is situated. When strengthened and protected perfectly, this small, so-called country may become able to extend its power and domination from the Nile to the Euphrates. However, the Islamic countries have thoughtfully resisted against such an ominous plan with their various active or passive reactions.

The present article will try to demonstrate and explain the divergent aspects of the idea referring to the original statement prepared for the Middle East, and on the other hand will proceed to present the readers with the Great Grand Model of Mahdism for the administration of the Middle East Region, which will offer the best convergence to mankind in the political, economic, and cultural fields.

#### **Key Words:**

Grand Plan for the Middle East, Mahdism, political development, convergence, divergence, integration, disintegration

# Mahdism and Priciples of the Islamic Educational System

by Gholam Reza Salehi

#### **Abstract**

In the Mahdist educational system, there are several general directions and instructional rules to base the people's training behaviors upon some systematic criteria to make them organized. So, the educational process at that time must be followed according to such guided principles. Now, this article, which has benefited from the Islamic, Quranic rules and directions, will try to explain those principles in detail.

The real basis of the Islamic instructions has been put and will continue to be on God – centeredness, believing in the world Afterlife, moderation in material desires and the importance of legitimate human freedom. Therefore, this writing will go on to discuss, as far as possible, the necessity for attention to all human dimensions including the following: the relation between education and Intellection, considering facilitations in the procedures of education, attention to the personality, esteem and honor of those trained, attention to their innate needs and divine affairs, providing necessary instructional conditions and also the means for the measurement of their talents with regard to 'acquisition of education'.

#### **Key Words:**

Principles of education, training, instruction, God-centeredness, monotheism, belief in Resurrection, human instincts, freedom, universality, negligence, reverence, by nature, innateness, preparation, development, individual differences.

### Writings about Mahdism at the Theological School of Baghdad

by Rasool Razawi

#### **Abstract**

After Imam Musa Kazem(PBuH) was martyred, a group of people, believing that he had been the same Promised Mahdi(PBuH), started establishing a sect called 'Waqefiyya' and then scattered this school of studies and shifted them to other places. On the other hand, the immigration of Imam Reza (PBuH) into Iran resulted in the flourishing of the Scholarly School in the city of Oum, whose instructors were the great students of Imam Reza. All these efforts caused the scientific centrality of the Theological School at Kufa to become weakened.

It was many years later that the Theological School of Baghdad was changed to a scientific Shiite Center during the Minor Absence and afterward during the first decades of the Major Absence for the fact that Imam Mahdi's special deputies attended the School, and so did great theologians of Qum, Kufa and other places. Another reason was the presence of the powerful State of the Buyid dynasty on the scene.

In this period, many great scholars arose out of the School of Baghdad, most of whom compiled books about the Imam of Time because of their simultaneity with the Minor Absence and the beginning of the Major Absence of the Imam(PBuH).

Now, this article, while introducing the Theological School of Baghdad with its great scholars and theologians, will present the readers a short list of their writings along with necessary explanations in the ground of Mahdism.

#### **Key Words:**

Theological school of Baghdad, Seik Mufid, Sheik Toossi, Mahdism, Absence, the Buyid dynasty, deputies, special substitutes, sholar

#### The Thought of Mahdism in the Minds of Nezamshahis

by Sayyed Mahdi Hussayni Arabi

#### **Abstract**

The subcontinent of India has had very close relations with the Iranian Plateau since a long time ago. Lots of emigrants have traveled to India to take with them Islamic teachings and knowledge to be propagated. For the same reason, when Shiism spread over the Iranian Plateau to become the official religion of the Safavid Dynasty, at the same time, an inclination toward Shiism grew in the Subcontinent so much that it became the official faith of three dynasties of kings over the vast area of Deccan. Simultaneously, with the prevalence of this religion, a person named Muhammad Junpoori arose to claim hat he was "Mahdi" and then started to propagate and circulate his doctrine as far as he could establish a sect called 'Mahdawiyya'. This sect, in addition to the claim for Mahdism, was also impressed by Sufism. The members used some manner of sufi characteristic in their teachings.

After Sayyed Muhammad, at the period of the government of Isma'il Nezamshahi, some of the followers of this sect, led by Jamal Khan were able to reign over the region and replace the Shiite religion with Mahdawiyya Faith. Nevertheless, after two years, they were defeated and destroyed. And afterward, the twelve-Imam Shiite became the official religion of the Nezamshahi government again.

This article will try to investigate how the Mahdawiyya sect came into being and why the grounds were prepared for the claim. This research will also make known to the readers the reasons why the people of Deccan were first inclined toward the faith of Mahdawiyya but then returned to the Shiite religion again for their purposes.

#### **Key Words:**

Nezamshahis, Junpoori, Deccan, claimers of Mahdism, Jamal Khan, Sufism, Mysticism





# Grounds and Necessities For the Advent of Imam Mahdi(PBuH)

by Qanbar Ali Samadi

#### **Abstract**

Questions about Haste or Delay in the time of Arrival of Imam Mahdi(PBuH), the exact time of his Advent, and the part men can play to hasten the Advent are some of the subjects we will discuss around the Appearance of the Imam of Time (PBuH). Investigation about the Advent with regard to its importance influencing the perspective the Shiite Society has to the future, its effects and wonderful results in the reformation or improvement of public orientations will be discussed in this research.

Analyzing the processes in the course of actions for the phenomenon of Advent and the probability of its hastening, the writer will study the role that people may play for the whole procedure of the Imam's Arrival.

It is worth mentioning that this article will principally do the research on the possibility of changing the time of Advent, that is, hastening the occurrence of Advent in addition to the part people can fulfill, but the necessities for hastening the time of Advent and its factors are the subjects of another investigation.

#### **Key Words:**

Expectation, awaiting, Advent, haste, people, process, theory, role, availability, acquisitional.

# The Imam's Prescience according to Reason

by Mahboobeh Ibrahimi

#### **Abstract**

This article has tried to investigate the supernatural or the divining power or the occult knowledge of the Imams (PBu Them) from the viewpoint of Intellect. By Reason or Intellect in this writing, we mean the philosophical principles and rules existing in Peripatetic Wisdom or the exalted, elated philosophy. Thus, we will first examine the possibility of being informed of Prescience and the endowment of the Divining Power discussed in Peripatetic Wisdom or the elevated philosophy of its believers. Then, we will proceed to verify that this supernatural power always exists in the nature of the pure, immaculate Imams (PBu Them all).

Following our discussion, we will come to the result that the Presience with its domain and the theory of Exalted Wisdom have been proved to be in the authority of the Imams (PBu them). At the end, we will deal with two essential points about the divine power and Peripatetic Wisdom of Imam Mahdi, the Imam of Time (PBuH), with regard to his knowledge and awareness of the future, the deeds and behaviors of all God's servants, and the information about his own Advent Time, all being on the basis of the previous principles and philosophical grounds mentioned in this research.

#### **Key Words:**

Peripatetic Wisdom, prescience, occult sciences, intellect, reason, Elevated or Exalted philosophy, Advent, the Imam of Time, with a reference to "Bahaism under the Patronage of Colonization". By Amir Ali Hassanlu

#### The Pious Soul

by Muhammad Qassemi

#### **Abstract**

When the 'pious soul' is killed, this will be one of the signs that Imam Mahdi (PBuH) is going to appear. In many traditions we read about the Imam's Advent at the time when the pure or pious soul is killed. Other names also have been given to such a personality as the "pure self", "revered soul" or the "holy blood".

We cannot decide or judge about the 'pious soul' for sure, but he is certainly a member of the Quraysh household. A number of traditions have quoted the place of this person's martyrdom to be at Kaaba in the city of Mecca between 'Rukn' and 'Maqam'; and the time of his martyrdom to be near the Advent of the Imam and even fifteen days before the Advent.

As for the relation between the mentioned Pious Soul and Muhammad-bin-Abd-Allah- bin-Hassan-bin-Ali-bin-Abi-Talib, who was killed by Mansoor Abbassi at the time of Imam Sadeq (PBuH) being known as the "pious soul", there are different opinions. The deceased sayyed Muhammad Sadr believed that the pious soul was the same Muhammad-bin-Abd-Alla-bin Hassan, but in accordance with many traditions these two are different persons. So, the 'pious soul' will be killed in the future.

#### **Key Words:**

The pious soul, signs of Advent, definite signs, Muhammad-bin-Abd-Allah, revered blood

# Imam Mahdi, the Reviver of the Religion

by Nusrat-Allah Ayati

#### **Abstract**

Some of the Wahhabi writers and also some of the contemporary enlightened persons with regard to some traditions, which speak about some outward differences between the policy of Imam Mahdi (PBuH) and the policy and manners of the holy Prophet (MGSBH), have misused them and claimed that Imam Mahdi(PBuH) in the belief of the Shiites holds a prophet-like dignity and so, he will perform or practice something the same as what the Prophet of Islam did in the past: He will abolish the old religion of Islam and will replace it with a new Faith in which jurisprudence, morality, laws and regulations will be guite modern. But we explicitly say here that such a thought or opinion is contradictory with our belief that the prophet Muhammad was the Seal of prophethood and we all know that no other religion will come again to be different from Islam.

To criticize the above-mentioned claim, we will first mention some of the specifications that many of the Shiite narrators, preachers and fundamentalists have asserted about the End of Prophethood, according to which no one can deny the thought that Muhammad (MGSBH) was the Seal of the prophets and ascribing such double-sided, ambiguous traditions to the Shiites is irrelevant.

At the end of this article we will study and analyze some traditions that clearly refuse such a clime that calls to mind associations of thoughtful ideas.

#### **Key Words:**

Prophetic character, Mahdist character, the Prophet's policy, End of Prophethood, David's Judgement, doubts, Nasser Ghaffari







### فراخوان ارسال مقالات و راهنمای نگارش

## مشرق موعود، نویسندگان و پژوهندگان ارجمند حوزوی و دانشگاهی را به نگارش مقالات بنابر شیوه زیر فرا میخواند:

\* زمینه پژوهشی مقالات درباره یکی از گرایشهای زیر باشد:
قرآن و حدیث، کلام و عرفان، تاریخ، جامعهشناسی،
روانشناسی، حقوق و سیاست،
ادیان و فرق انحرافی با روی کرد مهدوی؛

\* ترجمه به متن اصلی پیوست شود؛
الف) عنوان اصلی مقاله (به کوتاهی و رسایی موضوع مقاله را بیان کند)؛
ب) چکیده (کمتر از ۱۵۰ کلمه درباره بیان مسئله، هدف، ماهیت پژوهش و شیوه آن)؛
ج) واژگان کلیدی (هفت کلمه نمایهای که جستوجوی الکترونیکی را روان می سازند)؛
د) مقدمه (زمینه پژوهش را با نگاه به پژوهشهای پیشین فراهم آورد و دستهبندی نکات را پیش نهد)؛
هـ) متن اصلی مقاله، با نگاه به ویژگیهای زیر:
۱. بدنه مقاله دارای بندهایی است که هر بند به موضوعی اشاره می کند؛
۱. هر حند بند همانند، در زیر عنوانی خاص و هر حند عنوان همانند، در زیر عنوانی کلی می گنجند؛

۱. بدنه مقاله دارای بندهایی است که هر بند به موضوعی اشاره می کند؛
۲. هر چند بند همانند، در زیر عنوانی خاص و هر چند عنوان همانند، در زیر عنوانی کلی می گنجند؛
۳. هنگام اشاره به هر نکته نقلی، منبع آن نیز به شیوه زیر در پینوشت آورده شود:
در استناد به کتاب: نام و نام خانوادگی، نام اثر، نام مصحع یا محقق و مترجم، شماره چاپ: نام ناشر، مکان زمان.
در استناد به مجمع مقالات نام و نام خانوادگی، «عنوان مقاله» نام مجله، شماره، سال، صفحه.

ـ در استناد به مجموعه مقالات: نام و نام خانوادگی، «عنوان مقاله»، عنوان مجموعه، نام ناشر، مکان، زمان، صفحه. گفتنی است، یادکرد از هر منبعی به گونه کامل، تنها برای نخستین بار ضرورت دارد. هنگام اشاره دوباره به آن منبع، اگر منبعی دیگر فاصله نگذاشته باشد، کلمه «همان» میآوریم و اگر به منبع با فاصله اشاره شده، تنها به نام اثر و جلد و صفحه بسنده میکنیم.

#### نكات گفتني:

- . مسئوليت صحت و سقم مطالب مقاله به عهده نويسنده يا نويسندگان ان است.
  - ۲. فصل نامه حق رد یا قبول ویراستاری مقالات را برای خود محفوظ می دارد.
    - ٣. فصل نامه در تلخيص و ويرايش مقالات آزاد است.
      - ۴. مقالات ارسالی بازگردانده نمیشود.
- ۵. در صورت چاپ مقاله، علاوه بر پرداخت حق التأليف، سه نسخه از فصل نامه به نويسنده محترم اهدا خواهد شد.
  - ۶. در هنگام ارسال (مربوط به مشرق موعود) قید شود.

آدرس ارسال مقالات : قم - خیابان صفاییه - کوچه -۲۳ پلاک ۵ - تلفن : ۶ - ۲۵۱ - ۲۵۱ - ۲۵۱ Email: research

### برك اشتراك فصل نامه علمي، تخصصي مشرق موعود

| تاريخ :                                            | مشخصات مشترک                                                            |
|----------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------|
| میزان تحصیلات:                                     | نام :                                                                   |
| کد پستی ده رقمی :                                  |                                                                         |
| تلفن همراه:                                        | تلفن ثابت با کد:<br>این قسمت توسط امور پخش تکمیل میگردد                 |
| له <u>ش</u> ماهه از شماره: تا شماره: مبلغ پرداختی: | شماره اشتراک: وضعیت اشتراک: یکسا<br>شماره و تاریخ ثبت: شماره فیش بانکی: |
|                                                    | شیوه ارسال: عادی 🔵 سفارشی 🦳                                             |

**>**{-

### یادآوری

نشریه مشرق موعود به صورت فصلنامه در اختیارتان قرار می گیرد. لطفاً برای چگونگی اشتراک نشریه به موارد زیر توجه فرمایید:

۱. بهای اشتراک چهار شماره نشریه با احتساب هزینه پست عادی ۶۲۰۰ تومان و پست سفارشی۷۰۰۰ تومان است.

۲. بهای اشتراک به حساب جاری شماره ۱۵۳۱۰۸۸۶۷۷ نزد بانک تجارت شعبه صفائیه قم (قابل پرداخت در تمامی شعب بانک تجارت سراسر کشور) به نام مؤسسه اَینده روشن واریز شود.

۳. اصل فیش بانکی مبلغ واریزی را همراه برگ اشتراک به وسیله پست به نشانی: قم \_ خیابان صفائیه \_ کوچه ۲۳\_ پلاک ۵ \_ مؤسسه آینده روشن \_ امور پخش محصولات ارسال نمایید.

۴. لطفاً بر روی فیش بانکی نام و نام خانوادگی خود (یا مشترک مورد نظر) را ذکر فرمایید.

۵. پس از گذشت یک ماه از زمان ارسال برگ اشتراک به مؤسسه در صورت نرسیدن مجله با شماره تلفن ۲۹۴۰۹۰۲ ـ ۲۵۱۰ تماس حاصل فرمایید.

۶ لطفاً در صورت تغییر نشانی خود، به مؤسسه (امور پخش محصولات) اطلاع دهید.

۷. استفاده از کپی برگ اشتراک مانعی ندارد.