



# مجلة تخصصية تعني بالمهدوية العدد الثاني: العدد الأصب ١٤٢٨ هـ. ق

تصدر عن: موسسة المستقبل المضيء

المشرف العام: مسعود البورسيدآقايي

**مدير التحرير:** رضي الموسوي الجيلاني

## الهيئة الاستشارية:

آيت الله سامي البدري، الدكتور جاسم حسين، الدكتور تيجاني السماوي، الدكتور نسيم الخوري، الدكتور ادريس الهاني، الدكتور ابوالعزائم الدكتور محمد عبده، الدكتور احمد الهاشمي، الدكتور محمد صابر الجعفري، الدكتور مسعود البورسيد آقايي، الدكتور رضي الموسوي الجيلاني،

#### المترجمون:

ضياء الدين الخزرجي، حيدر نجف

#### مدير الترجمة:

مهدي الفردوسي

#### تصميم و الكرافيك:

حسين العبداللهبور

#### فهرست المندرجات

كلمة التحرير /٣

هنري كوربان و رؤيته الظاهرياتية لأطروحة (دكترين) المهدويّه / ١٥ رضي الموسوى الجيلاني

المهدوية و صراع الحضارات / ٣٥ محمد الأخوان

الاطروحة المهدوية و حقوق البيئة / ٧٥ بهرام الأخوان كاظمى

فلسفة التاريخ النظرية في عقيدة المهدوية / ٩٢ رحيم الكارجر

> أطروحة (دكترين) ظهور المنقذ / ١٠٥ محمد جواد - م

أساليب الحوار مع من رد بشارة المختار / ١٣٢

# اللَّهِ الْمُعَلِيْكِ الْمُعَلِيْكِ الْمُعَلِيْكِ الْمُعَلِيْنِ الْمُعَلِيْكِ الْمُعَلِيْنِ الْمُعَلِينِ الْمُعَلِيْنِ الْمُعِلِّيِّ الْمُعَلِيْنِ الْمُعَلِيْنِ الْمُعَلِيْنِ الْمُعَلِيْنِ الْمُعِلِيِّ الْمُعِلِيْنِ الْمُعِلِيْنِ الْمُعِلِيْنِ الْمُعِلِيْنِ الْمُعِلِيْنِ الْمُعِلِيْنِ الْمُعَلِيْنِ الْمُعَلِيْنِيلِيْنِي الْمُعَلِيْنِ الْمُعَلِيْنِ الْمُعَلِيْنِ الْمُعَلِيْنِيلِيْنِ الْمُعَلِيْنِ الْمُعَلِيْنِ الْمُعَلِيْنِ الْمُعَلِيْنِ الْمُعَلِيْنِ الْمُعِلِيْنِ الْمُعِلِيِّ الْمُعِلِي الْعِلْمِي الْمُعِلِي الْمُعِلِيِي الْمُعِلِي الْمُعِلِي الْمُعِلِي الْمُعِلِي الْمُعِلِي الْمُعِلِي الْمُعِلِي الْمُ

كالعي البحاتا

اليوم وفي الذكرى الالفية الثالثة ان الملفت للنظر قبل كل شيء هو تعدد و كثرة الآراء، الافكار و المذاهب، فكل منها يعمل جاهداً للاجابة عن اطروحات و أسئلة الحياة، و المخاوف البشرية المعاصرة، و هو خلاف ما يظن في العقود الاولى للقرن العشرين، فلا تعد النظرة لما فوق العالم المادي، و الأجوبة الميتافيزيقية و الدينية مطرودة، أو ألها موهمة فحسب، بل ازدادت الرغبة و الحاجة الى وضع الحلول و الاجابة عن أمور الدين، العرفان، و الحالات المعنوية، مما دعلى العلماء و المفكرين و من خلال التطور و ازدهار الحضارة الى الاستعانة بالقيم و المبادي و التعاليم الدينية و الافكار فوق العالم المادي.

يعيش الانسان المعاصر رغم التطور و الازدهار الموجود في عالم التكنولوجيا و التَقَنَّية حالات من القلق النفسي، الاضطراب الروحي، التراعات العالمية و الحروب، أزمة المحيط، الصراعات الدولية و فقدان الأمن و المخاوف المتعلقة بالمستقبل.

و في ظل هذه الظروف، وضع الكثير من علماء الاجتماع و الباحثين و الفلاسفة اطروحاقم حول مستقبل البشرية، فبعضهم رأى ان البشرية وصلت الى مرحلة الكمال و النضوج و الازدهار، و سوف لايكون وضعها في المستقبل بأفضل مما هي عليه الآن، و رأى قسم آخر أن هناك صراعاً و تصادماً بين الحضارات، بينما اعتقد القسم الثالث و بنظرة متعادلة و ايجابية ان الحوار و التعامل بين الحضارات هو الذي يعيّن مستقبل البشرية.

أما الاديان، فقد كان لها رأي يختلف عنها تماماً، فهي و من خلال التعاليم و المباديء السماوية التي تحملها، و البشائر النبوية ترى أن اصلاح البشرية و المجتمعات هو بحاجة الى حضور و ظهور المنجي و المخلص الذي يمتاز بطهارة الروح، و التحرر من قيود العبودية و الشيطان، ذلك المخلص و المنجي الذي يمتلك سلامة النفس، و طرق الاتصال بين السماء و الأرض و الذي يمكنه ان يجمع شمل الأمة و كلمتها و يجعلها أمة و احدة.

و يشهد تاريخ الاديان و الامم، ان كل مجتمع سقط في مستنقع الفساد و الطغيان، فان الارادة الالهية شاءت ان ترسل لهذا المجتمع أفضل مخلوقاته تعالى و هم الأنبياء لانقاذ هذه الأمة، و هدايتها. ذلك النبي الذي يرسل من بين أمته و يدعوها الى تطبيق العدالة، الاصلاح، و الاحياء للمبادى و القيم الانسانية.

و تشهد حافظة التاريخ «المكتوب و غير المكتوب» ان كل أمة لم تصل الى الصلاح و الفلاح ما لم يكن هناك نبياً مرسلاً مبعوثا الهيا يدعوها الى الاصلاح و التغيير، فهو يدعو البشرية اولا الى الهداية، ثم الى الاصلاح و التغيير الاجتماعي، و هو يتحمّل في اداء رسالته لكن في الانبياء و المبعوثين الالهيين كافة صنوف العذاب و الالام و المخاطر في هذا المسير، و بعدها تبني الحضارات.

و ها هي دعوة الاديان و المتدينين في المجتمع البشرية و في الذكرى الالف تمد أبصارها نحو السماء و تستمد منه العون و النجاة لتخليص الانسان في العبودية و الابتذال و هوى النفس، و هي لاتنسى في ذلك السنن الكونية و الالهية في العالم، بان أي مجتمع في العالم و من خلال تاريخه، الى الرقى و الازدهار ما لم يكن هناك مبعوثا سماويا و قائداً، و هذا هو الوعد الالهي الذي دعته اليه الاديان و الكتب السماوية، و هو أمر حتمي لا يتغير. ان الامم و الشعوب ستعانى في مستقبلها و حاضرها، الظلم و الاضطهاد، و فقدان الأمن و ستحس في اعماقها الحالات المعنوية، و ضرورة و جود المنجي و المخلص و احساس فقدانه في الامة والحاجة الماسة اليه، و ستعرف ان حل معاناة الانسان المعاصر و تخليصه من قيود العبودية و الاضطهاد و سيتم على يدي مخلص سماوي وعدت به كافة الاديان.

أهلا في تحقيق ذلك اليوم رئيس التحرير



هِتَرَامُهِ [ دَجَبَلَّتُهِ ] وَصَوَالِمُ هِتَرَامُ الطِاهِ الطَاهِ فَي أَوْلَ فَي الطَاهِ الْمَارِيّةِ الْعِ

#### الخلاصة

هنرى كوربان أحد أكبر الخبراء الغربيين في الإسلام الذين بحثوا و درسوا الفكر الشيعى و موقع المهدوية في المنظومة الفكرية الشيعية. إنه خلافاً للكثير من الباحثين الغربيين في قضايا الأديان الذين تناولوا الاسلام و المهدوية بمنهج تاريخيّة، درس المكونات و العناصر الرئيسية للتشيع و الحكمة المعنوية منهج ظاهرياتي. يعتقد كوربان أن من اكثر عناصر الحكمة المعنوية في الفكر الشيعي أهمية، و محورية الإيمان بالامامة التي تتجلى في عصرنا الحاضر بالعقيدة المهدوية، لذلك نراه يثير نقاطاً و أفكاراً جديرة بالتدبر حول المهدوية. و قد وضع عدة دراسات مستقلة حول ولاية الامام المهدى عَلَيْكُ و امامته، والجزيرة الخضراء مكان سكني ابناء الامام و قضايا أخرى تتعلق بالعقيدة المهدوية و يذهب إلى أن المهدوية تعليمة إسلامية لها القابلية في العرفان الاسلامي على التحول إلى نظريـة أو دكترين و هو علـي الضد من كثير من خـبراء الديانات الغربيين صاحب نظرة ايجابية و متعاطفة مع الفكرة المهدوية، و يعـترف باهمية هذه الفكره، رغم انه يقع في بعض القضايا المتعلقة بالمهدوية تحت تأثير الأفكار الإسماعيلية و الشيخية مبتعداً عن المنحى العقيدي الإمامي.

#### المقدمة

هنري كوربان (١٩٠٣-١٩٧٨م) من أبرز المستشرقين و قد قضي ردحاً طويلا من عمره في ايران محققاً و باحثاً في القضايا الإيرانية و الإسلامية و العرفان و الفلسفة الإسلاميين، حيث أسس الاتحاد الفرنسي في ايران. و قد اغترف الكثير من كبار المفكرين الغربيين و الاسلاميين حول معرفة العرفان و الفلسفة الاسلاميين، و بعد أعوام طوال من الجد و المثابرة لفهم الفكر الشيعي كتب و ترجم إلى الفرنسية أعمالاً مهمة تتعلق بالعرفان و الفلسفة و الكلام الشيعي. خمنوا عدد أعماله بــ ١٩٧عنواناً، و بعضها منقطع النظير فيما يخص موضوعه. المناه المناه

كانت حصيلة دراسات و جهود كوربان التي بذلها بمعية لفيف من المفكرين الإيرانيين تنظيم محموعة من الآثار العرفانية و الفلسفية لمفاخر العلماء الايرانيين تحت عنوان «كتر الكتابات الإيرانية» و قد طبع منها ٢٢ مجلداً في حياة كوربان. إن تأليفاته في العرفان و الفلسفة الاسلاميين تشي بحمومه الفكرية انه بخلاف الكثير من المستشرقين الذين كتبوا عن الثقافة الشرقية و الإسلامية بمعلومات ضئيلة و بناءً على ظنون و اوهام اعتباطية، وضع كتاباته بعد بحوث دقيقة و موسعة حول الحضارة الاسلامية الو الثقافة الإسلامية إلى و الثقافة الإسلامية الفكري باحث من المستشرقين.

لا يعتبر كوربان نفست مستشرقاً، و انما يرى نفسه فيلسوفاً جوّالاً يقصد كل مكان و يسأل كل الناس بحثاً عن ضالته. يقول في هذا الصدد:

نشأتي منذ البداية كانت نشأة فلسفيّة، و لذلك فأنا لست متخصصاً في اللغة و الثقافة الايمانية، ولامستشرقاً بالمعني الدقيق للكلمة. أنا فيلسوف جوال اقصد أية ديار يرشدونني إليها. و مع أني في هذا السير و السلوك وجدتُ نفسي في فرايبورغ و طهران و اصفهان، بيد أن هذه المدن من وجهة نظري مدنٌ رمزية و منازل تمثيلية لسفر دائم متواصل.

يمكن القول بكل ثقة أن هنري كوربان من جملة المستشرقين الذين لم يدلوا بكل ما لديهم حول المهدوية، وكان ينظر إلى هذه العقيدة بنحو منظم و عضوي يرتبط بسائر العناصر و المباني الشيعية، أي انه لم يتعامل معها كحالة مستقلة و منعزلة عن مناخها الطبيعي. ان طائفة من المستشرقين وحتى العلماء المسلمين يتطرقون للمهدوية من دون عناية كافية لعلاقتها بغيرها من التعاليم و تأثيرها على بقية أركان الشريعة و التعاليم الدينيه، إنّما ينتزعون المهدوية من أرضية التعاليم الدينية ليدرسونها بصورة تحليلية و ليست تركيبية عضويه. في حين ان بعض العناصر و بالاضافة إلى أهميتها الداخليه، تتمتع بموقع مميز و فذ داخل النظام الديني و هيكله العام. إن موقع المهدوية من الدين لموقع القلب من البدن، فضلاً عن إمكانية تحليله و دراسته بنحو مستقل، يمكن أيضاً البحث في فاعليته و أهميته بالنسبة لسائر التعليمات الدينيه، بحيث لا يتسنى إلا في إطار هذا التحليل العضوي احلاء أهمية المهدوية و دورها حتى بالنسبة لأصغر العناصر الدينيه.

تتموضع العقيدة المهدوية وهي خاتمة الولاية المحمدية في القمة الرفيعة لكل المباحث العليمة لهنري كوربان في مجال العرفان الشيعي، بحيث لو تعرفنا على كافة المكونات الفكرية لكوربان في وصف العرفان الاسلامي، و الشيعية الباطنية لأمكن اعتبار المهدوية أهم اضلاع هندسته الذهنية في معرفته العرفان و الفلسفة الشيعية. فكما أن مسئلة الولاية المحمدية و المهدوية (الولاية المطلقة و المقيدة) تقع في قمة البحوث العرفانية بما في ذلك بحث الحقيقة المحمدية الذي طرقه العرفاء، و رفض هذه القمة الرفيعة يؤدي إلى الهيار أو تضعضع كافة أركان العرفان و الحقيقة المحمدية، كذلك يتاح القول ان القضية المهدوية هي الركن الأصلي و الأهم في جميع الآثار و الجهود الفكرية لهذا المستشرق الكبير، و كأنه يُعنى بهذا الركن الأصلي أي المهدوية حينما يناقش جميع المقولات العلمية الاخرى مثل المذهب الإسماعيلي و عرفان محيي الدين و السيد حيدر الآملي، وفلسفة الإشراق للسهرودي، و فرقة الشيخية، و الشيعية والتي تشكل و الشيعي ناقصاً من دون الأطروحة المهدوية عشرات الكتب، لبثت لدينا أنه يرى التحليل العرفاني و الشيعي ناقصاً من دون الأطروحة المهدوية فيقول:

بظهـور الإمام الثاني عشر (المهـدي الغائب) في آخر الزمان تتجلى كافـة مكنونات المنزلات الإلهيه.

و في معرض شرحه للعرفان الاسلامي يقول توكأ على كلام أساطين مثل عبدالرزاق الكاشاني احد شراح عرفان ابن العربي: الولاية جزء من النبوة، و من لوازم الوصول إلى الشريعة النبوية، بلوغ مرحلة الولاية و هذا ما يحصل بمعرفة الإمام المهدي و الاندكاك به.و في كتاب «منهاج المروءة» يعرض كلام عبدالرزاق الكاشاني حول الولاية و هو المحور الرئيس لدكترين المهدويه، بما يلي:

يعتقد عبدالرزاق الكاشاني ان الولاية جزء من النبوة. فهو يرى ان من لوازم الوصول إلى مرحلة النبوة الوصول إلى رحلة الولايه. فكل نبي كان ولياً قبل أن يصير نبياً. اذن النبوة شيء اضافي على الولاية. أي ان النبوة ولاية دائمية، والواقع ان النبوة أمر موقت. و هذه نقطة يحكن استباطها من علم النبوة عند الشيعه. °

### منهج البحث عند كوربان في دراسة التشيع

انتهج هنري كوربان في دراساته الدينية المنهج الظاهرياتي شأنه شأن توشى هيكو ايزوتسو، و مرسيا إلياذة، و اتين جيلسون، و رودولف اوتو، و فريدريش هايلر، فهؤلاء مفكرون لم يعتمدوا المنحى التاريخية في معالجاتهم لموضوعات بحوثهم، و لم يدرسوا الموضوع من زاوية تحققه في زمان و مكان معينين أو من الناحية التاريخيه. فالمهم قبل كل شيئ في المنهج الظاهرياتي معرفته الظاهرة و تأثيراتها على الفرد و المجتمع أو فترة معينة من التاريخ. و على حد تعبير آن ماري شيمل، فإن الباحث في المنهج الظاهرياتي يحاول بهذا الأسلوب الولوج إلى مركز الدين و ملامسة الأمر المقدس الاعمق و الأكثر مركزية في الدين. اننا في النظرة التاريخية لانستطيع أن نتعرف على مباني الفكرة و كيف انبثقت، أما في المنحى الظاهرياتي فنتمكن من معرفة مباني الفكرة و ملابسات ظهورها. في هذا المنحى تسلط الأضواء على وصف الظاهرة و معرفة ماني الفكرة و هذا حسب تعبير أدموند هوسرل، ضرب من علم النفس الوصفي من مكن من حلاله التغلغل إلى حياة الافراد و عوالهم الفكرية و إلى مفهوم الظاهرة. و على حد تعبير مارتن هيدغر:

تجري المحاولة في الظاهريات باتجاه توفير ظرف يفصح فيه الشيء نفسه عن نفسه، و لا يبقى خافياً محتجباً وراء المفاهيم المغامضة غير البليغة و غير الموصلة. حينما تتحدث الغابة عن العابة، أو الصحراء عن الصحراء، يجب السؤال: كيف تظهر تلك الغابة و تلك الصحراء للغابة و الصحراء للغابة و الصحراء للغابة و الصحراء للغابة و الصحراء المفاهيم المسبقة و نؤلّهما.

الهدف في المنهج الظاهرياتي و خلافاً للمنهج التاريخية - القائم على المنحى الوضعي - هو معرفته الظاهرة عن طريق معرفة العناصر الذهنية و النفسية للأفراد، و استيعاب تأثيراتها و تبعاتها الخارجيه. و هذا ما يتسنّى عبر معرفة و تحليل العلل و العوامل الفكريه، و هو على الضد من الأسلوب الوضعي الذي يدرس المسألة بمعزل عن الإمكانيات و العناصر الذهنيه.

لا ينظر هنري كوربان للمهدوية من زاوية تاريخية كما فعل طيف من المستشرقين الذين سبقوه نظير دارمستتر' إجنتس جولدتسيهر' و فان فلوتن' ، ولا يُعنى مثلهم بتقييم و دراسة العوامل التاريخية لظهور هذه الفكرة. فاولئك مستشرقون اعلنو انطلاقاً من المنهج التاريخية أن الفكرة المهدوية ظهرت على يد بعض شيعة الكوفة نظير المختار الثقفي و الكيسانية أو مسلمى السودان نظير محمد احمد السووان (مدعي المهدوية) حتى يجدوا من نفوذ وسلطة بيناميه، أو يحاربوا بذلك الإستعمار الإنجليزي و اضطهاده للشعب السوداني. اي أن هؤلاء حاولوا عبر اختراعهم لفكرة المهدوية و المنقذ أن يعلنوا الثورة و يجمعوا الناس و يعبأوهم لتفجير فحضة تحرريه. وعليه، فالرؤية التاريخانية لا تكترث ابداً لتقسيم المعتقد الديني و أهميتة داخل إطار النظام العقيدي الديني و من وجهة نظر المؤمنين به، فهي لا تأبه بحال معه من الاحوال لمترلة المهدوية العقيدية و الدينية داخل المشسيعي، و ما هو الباحثين الدينيين الإنجلوساكسون اواخر الورية التاريخانية – التي انتهجها الكثير من المستشرقين و الباحثين الدينيين الإنجلوساكسون اواخر القرن التاسع عشر و بداية القرن العشرين – ان كل ظاهرة تقدع على خليفة معينة من الأحداث و التيارات التاريخية بحيث لا يصح دراستها الظروف السياسية تقدع على خليفة أو الخيبة الفردية و النفسيه، فصار الناس يعتقدون بمنقذ سماوي ما يؤهلهم للثورة و الاجتماعية أو التعزي الروحي و النفسي.

أما على أساس المنهج الطاهرياتي، فبدل الاكتفاء بتبرير و تبيين الأحداث التاريخية و ربط ظهور

الفكرة بالأحداث التاريخية، يصب الإهتمام على المكونات الفكرية و العقيدية للدين، و يعمد الباحث بدل ابداء رأيه الخاص إلى بيان و وصف التعاليم الدينيه. في النظرة الظاهرياتية للمهدوية يعمل باحث مشل هنري كوربان بدل اثبات الموضوع أو رفضه و الحديث عن صدقه و كذبه، أو اعتبار المهدوية من اختراع أدعياء المهدوية، يعمل على عرض أوصاف المهدوية في منظور التعاليم الدينيه. و ما هو تفسير الكتاب و السنة للمهدوية و ماهي آراء و معتقدات العلماء والعرفاء الشيعة فيها. و بخلاف المنهج التاريخية الذي شاع بين المستشرقين قبل كوربان، فإن منهجه البحثي كان وصفياً متعاطفاً وظهرياتياً. و عوض ان يبدي آراءه الشخصية و يحلل تاريخياً، راح يفكر ما هو دور و فعل تعليمة كالمهدوية داخل المنظومة العقيدية و الفكرية الاسلاميه، و لا سيما الشيعية.

دراسة الظاهرة و مطالعتها في المنهج الظاهرياتي عملية مهمة حتى قبل الخوض في حقيقة هذه الظاهرة و اكتشاف ادلتها، فيحاول الباحث تشخيص مجموعة عوامل الفكرة على صورة شبكة منسجمة، والواقع فإن الظاهرياتي يترك الحديث عن صحة و حقيقة الظاهرة معلقاً، أي انه يعلق الحكم كما في الاصطلاح، و يحاول بدل ذلك إلى معرفة الظاهرة و مجاراتها و التعاطف معها و مع اصحابها.

و بهذا، لا يعالج هنري كوربان عناصر التفكير الشيعي في اطار التاريخ و الزمان العيبي، انما يدرسها خيارج التاريخ، و في زمان و مكان غير خيارج التاريخ، و في زمان و مكان غير ماديين، فيتطرق إلى بيان جذورها و أصولها. و الحقيقة انه في دراسة التاريخ القدسي يمنع الزمن الأفاقي نفسه للزمن الأنفسي. لهذا يقول كوربان عن التفسير الظاهراتي للمهدوية:

في عرض سيرة الامام الثاني عشر، نلاحظ الكثير من الخطوط الرمزية و المثالية المتعلقة بولادته و غيبته ... النقد التاريخي لن يجدي نفعاً هاهنا، لأن النقاش يجري حول ما نسميه التاريخ القدسي. هنا ينبغي التصرف بطريقة الظاهرياتية: اكتشاف نوايا الوجدان الشيعي لمشاهدة ما اظهره الوجدان الشيعة منذ البداية لنفسه."

في النظرة التاريخية المقابلة للنظرة الظاهرياتية، اذا اجتزأنا الواقعة أو الفكرة أو المدرسة عن سياقها التاريخي و وشائحها الطولية، فلن يمكن معرفتها. ولابد من بحث الواقعة أو الظاهرة ضمن سياقها التاريخي و بالمقارنة إلى الماضي و الحال. أما في الظاهريات فلا حاجة للصلة المنطقية بين الواقعة و الماضي و الحاضر أو مكان وقوعها. و مع أن معرفة الزمان و المكان يمكن أن يساعد في فهم الظاهرة، لكننا غير مضطرين لمعرفة الظاهرة إلى سياقاتها التاريخية السابقة و اللاحقة. المهم جداً في الظاهريات هو العناصر الرئيسة والمكونات الأصلية في الظاهرة نفسها، حتى لو كانت هذه الظاهرة غير منسجمة مع ما يحيطها من ظواهر. من هنا فإن كوربان في مناقشته التاريخية لظهور التشيع يشير إلى المكونات الرئيسة للحكمة المعنوية الشيعية، و يعرض خصائصها الأم. ففي رأيه أن المفردات المفتاحية للظاهريات الشيعية هي: التأويل، إلامامة، الولاية، الشريعة، الطريقة، الحقيقة، و المهدوية.

إنه بعد معرفة الإمامة استمراراً و توسعاً في معرفة النبي، ويضع سلسلة الإمامة حول محور الإمام المهدي الذي يمثل استمرار الامامة في عصرنا، ويرى للمهدوية طابعاً مركزياً في الظاهريات الشيعيه. يقول: \*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

يبتني الإسلام الشيعي على غط من معرفة النبي تتوسع في معرفه الإمام ... وظيفه الحكمة النبوية حفظ و استمرار المعنى المعنوي للوحي الإلهي، أي الباطن. ووجود الإسلام المعنوي رهن بحفظ الباطن هذا، و الا لتعرض الاسلام بانواعه الخاصة لنفس العملية التي تعرضت لها المسيحية و بدلت فيها النظم الكلامية إلى ايديولوجيات اجتماعيه، والمهدوية الكلامية

#### - على سبيل المثال - إلى مهدوية اجتماعية و جعلتها أمراً عرفياً. ٢

يتناول هنري كوربان مســـألة المهدوية و معرفة الشـــيعة عناصر الفكر الشـــيعي و خصائصه و مرتكزاته، فتؤخذ حقية و صحة هذه الأمور من وجهة نظره أخذ المسلمات. والواقع أن ادراك أحقية و صحــة المعتقــد لا يتمتع بالأولوية من وجهة نظره الظاهرياتيه، رغــم أنه يؤمن بمذه المعتقدات. °١ حينما يمارس كوربان القراءة العرفانية للتشـيع، يصب اهتمامه علـي تبيان أصول و مرتكزات هذا الفكر و حسب، و في هذا السياق يناقش كافة الانماط الباطنية و التأويلية للفرق الشيعية (و منها آراء الاسماعيلين، و عرفان ابن العربي و السيد حيدر الآملي، و مسأله الولاية و الامامة، و موضوع المهدوية، و افكار السهروردي، و مذهب الشيخية و غيرها)، و قد حظيت دراسة هذه الأمور في ظاهريات الفكر الشــيعي الباطني بأهمية بالغة بالنسبة له. فكما ان المسلم قد يختار المسيحية موضوعاً لبحثه، و يحاول على مدى سنوات ان يدرس العناصر الفكرية للمسيحية ليقدم لها وصفاً واقعياً يتطابق مع عقيدة المسيحيين انفسهم، كذلك حاول كوربان عرض الركائز الأصلية لفكر الشيعة الباطنية. و عن هذا الطريق تعامل مع موضوع مهم كالمهدوية معتبراً إياه أهم ركن في التشيع و القمة الفكرية الأعلى للعرفان الشيعي.

و عليه فإن كوربان في أسلوبه الظاهرياتي لدراسة الإسلام يكب أولاً على معرفة الموضوع، ثم يحاول وصف مكوناته و عناصره الداخلية و تأثيرها على سلوكيات المسلمين و المجتمعات الإسلامية و افكارهم، و الافصاح عن تناسق و ارتباط هذا الفكر باجزائه الداخلية.

قرركوربان انطلاقاً من هذا المنهج أن المهدوية هي الركن الاصلى للتشييع و العرفان، و موضوع الامام الثابي عشر من أهم المباحث العقيدية - العرفانية للشيعة - و كان يرى انه من غير الممكن تبني التشــيع و العرفان و الحكمة المعنوية مع تجاهل مســـألة الإمام و ولاية الامام التي تختتم أخيراً بالامام المهدى ﷺ - إنه يؤكد على أن ولاية الإمام المعصوم اهم عنصر في العقيدة الإسلامية، و الفلسفة و الحكمة الإسلامية و التي تلعب دوراً أساسياً في ابقاء الإسلام حياً متحركاً فاعلاً. و في عرفي العرفان و الحكمة المعنوية للشميعة على وجه الخصوص كان يعتقد بنحو جماد ان كافة العناصر العرفانية و الحكمة الشيعية ترتبط بمسألة الامامة و الولاية. و هو في اختياراته لجميع نتاجاته العلمية، و في دراسته للعرفاء و الفلاسفة وحتى الفرق الدينية يُعني عناية خاصة بمركز و نوآة الحكمة و العرفان، أي ولاية الامام. يذهب كوربان إلى أن السهروردي كان أول فيلسوف يعتقد أن الحكمة المعنوية الإسلامية يجب أن تحل محل الفلسفة الارسطية، و كان يرى من الضروري تقديم تفسير حكمي للاسلام. كان السهروردي ينشـــد طرح نموذج جديد للاعتقاد الديني بدل التفلسف اليوناني، و اذا كان يشير إلى الفلاسفة ماقبل سـقراط نظير فيثاغورس، و برميندس و هيراقليطس، أو الحكماء الايرانيين القدامي، فلأنه يراهم متجانسين مع التفسير الحكمي و المعنوي للاسلام.

درس كوربان محيى الدين بن العربي، و السيد حيدر الآملي، و صدر المتألهين، و فلاسفة الإسماعليلية و الشيخية، وبالتالي الشيعة الاثنا عشرية، لأن كل هؤلاء المفكرين و الفرق كانت لديهم حالة التأويل الباطين، و الامامة، و الحقيقة المحمدية، و الولاية، و أخيراً ختم الولاية المقيدة أي ولاية المهدي. و عليه فليس من باب الاعتباط ان يؤكد في دراسته لافكار كل هؤلاء المفكرين و الفرق على القاسم المشترك بينهم و فصل الخطاب في العرفان و الحكمة المعنوية،أي الولاية المهدوية. و من هنا ربّما كان من الملفت جداً، و خلافاً لثلة من المفكرين المسلمين الذين اعتبروا المهدوية أمراً هامشياً و تعاليمه الدينية توازي في أهميتها سائر التعاليم الدينية، أن يكون كوربان قد تنبه الاهمية القصوى للامامة المهدوية بنحو مميز و من زاوية خارجية و بمعرفة في الدرجة الثانية، و ذلك عبر دراساته الظاهرياتية و عرض العناصر و الركائز الاساسية في الاسلام الشيعي، و راح ينبه إلى أن العرفان و التشيع اذا أبعَدا عنهما قضية ولاية الامام المعصوم في كل العصور و الأزمنة - و هي في زماننا ولاية الامام المهدي - و لم يطلبا منها تأويل و تفسير الشريعة و الرسالة، فلن تكون النتيجة سوى الغاء جوهر التشيع و العرفان الاسلامي.

# الخلفيات الفكرية لكوربان قبل تعرفه على الثقافة الإسلامية

قبل أن نعرض المباني الفكرية و الهموم العلمية لدى كوربان فيما يتصل بالتعاليم الإسلامية، علينا الإشارة إلى خلفياته الفكرية قبل تعرفه على الإسلام. قبل أن يتوجه كوربان إلى ايران و يبدأ دراساته العميقة الجادة حول الفكر الايراني و الشيعي، انتفع من بعض كبار الفلاسفة و المفكرين الغربيين، و لم تكن هذه الخلفية عديمة التأثير على تعرفه و تعاطفه مع التشيع. كان كوربان من تلاميذ مارتين هيدغر " في المانيا وقد استفاد من معارفه في مجال الميتافيزيقا و الهرمنوطيقا و التفسير الفلسفي للتاريخ إلى درجة انه لم يعرض - حسب تعبير أحد المفكرين - عن فلسفه هيدغر إلى آخر عمره. "ا

كوربان هو من أوائل الذين ترجموا كتاب (الوجود و الزمان) لهيدغر إلى الفرنسية حتى ان سارتر تعسرف على هيدغر لأول مرة عن طريق ترجمة كوربان. و لا مراء أن تعرّف كوربان على هايدغر كان له عميق الأثر في تكوينه الفكري و نظرته إلى العرفان الشيعي، وقد كان في ايران خبراء في فكر هيدغر أكدوا وجود أواصربين هيدغر و العرفان.

إن قضية الهرمنوطيقا التي يسميها كوربان في ضوء العرفان الإسلامي (كشف المحجوب)، تعد من اهم الاحداث الفسلفية في حياته. اثيرت هذه القصية من قبل هانس جورج غادام ( و بُل ريكور ( و هي المعدغر و مفكرون آخرون. و بتعرفه على بحوث الهرمنوطيقا تعرف على اعظم تيار فكري – فلسفي في زمانه في العالم الغربي و تعامل معه بجد إلى جانب العرفان الشيعي. و هكذا ينبغي القول أن كوربان تعلم منهج ظاهريات الهرمنوطيقا و ي دراسة العرفان و الفلسفة الشيعية من ظاهرتين غير تقليديين كهيدغر. يقول حول مواطن الشبه بين هيدغر و الفكر السلامي: «ما كنتُ ابحث عنه عند هيدغر، و ما وجدته بفضل اعماله، كان الشيء ذاته الذي بحثت عنه في الميتافيزيقا الإيرانية – الإسلامية و معرفة الفكر العرفاني القرآن و تفسيره في ضوء معرفة الفكر العرفاني الشيعي خلال عدة جلسات، وقد أثار التفاهم الفكري بينهما فيما يرتبط بتأويل الكتاب المقدس و التأويل المعنوي إعجاب الحضور و دهشتهم. يقول شايغان:

كان كوربان هامًا في التأويل المطروح في كتاب (الوجود و الزمان) لهيدغر."

من الأساتذه الذين انتهل منهم كوربان في فرنسا لويس ماسينيون و هو من المستشرقين الذين بحثوا سنوات طوالاً حول الإسلام و العرفان الاسلامي و أنتج كتباً في هذا الميدان، منها كتابه حول الحلاج و الذي يعبّر عن همومه العرفانية. وقد ترك ماسينيون هذا الاهتمام ذكرى لدى تلميذه هنري كوربان، و كان من شأن ذلك أن يكون شهاب الدين السهروردي أول فيلسوف ايراني يُعنى به كوربان، كما كان أول عارف يلفت نظر ماسينيون هو محيي الدين بن العربي. و يلوّح أن كوربان واصل طروحات استاذه في تفسير فكر ابن العربي و تقريبه إلى الإسماعيلية. فقد كان ماسينيون يعقتد:

نقـل ابن العربي في خطوة حاسـمة لارجعـةً فيها الإلهيات العرفانية الإسـلامية إلى الوحدة الانتقائية عند القرامطة أو أهل الارتداد.  $^{77}$   $^{70}$ 

من جملة المفكرين المسيحيين الذي شاكله هنري كوربان في استخدام منهج الظاهريات، اتين

جيلسـون٢٦ الذي كان مفكراً و فيلسوفاً مسيحياً توماوياً يطل المسيحية من شرفات الظاهريات، و علم الدلالات و الأساطير الدينية. و يظهر أن هنري كوربان تصرف عبر منهجه الظاهرياتي فيما يحض الاسلام و التشيع بنفس طريقة اتين جيلسون ٢٠ في المسيحية، و حذا حذوه ٢٠.

# افكار كوربان حول العرفان و الفلسفة الإسلامية

كما مرّت الإشـــارة بنا فقد كانت هناك على مرالتاريخ الكثير من المناحي و التفاســير المتنوعة للتفكير الشيعي و المذاهب الإسلامية. فكانت هناك المناهج الكلامية، والحديثية والفقهية والأصوليه، والفلسفية، والعرفانيه، والباطنية في دراسه الدين، و كان لها اتباعها ورموزها. و قد تناولت كل واحده من هذه المدارس جانباً من الدين و شددت عليه اكثر في الجوانب الاحرى. و ما يلاحظ على آثار كوربان و تأليفاته هو ميله القوي نحو التشيع الباطني أو الولائي، و قد كان الشيطر الأكبر من اعماله لبيان و عرض هذه القراءة للمذهب الشيعي.

في كتب تاريخ الفلسفه و لم يرض عنها، لأنه كان يعتقد أن تاريخ الفلسفة الإسلامية يجب أن يعد تاريخاً للفلسفة النبوية والحكمة المعنويه. و هو يرى أن الحكمة الإسلامية المستقاة معه السنة النبوية و ولاية الأئمة لها عمقها و خصائصها التي تميز تاريخ الفلسـفة الإسلامية من تاريخ الفلسفة اليونانيه، و مكوناتها هي الشريعة، والطريقه، و الحقيقة. لذَّلك فهـو يعارض المؤرخين الغربيين الذين اعتبروا تاريخ الفلسفة الإسلامية منتهياً بوفاة ابن رشد، ويرى أن ذروة الفلسفة و الحكمة المعنوية الإسلامية و خصوصاً الشيعية جاءت من بعد ذلك العهد. و لذا نراه يوزع تاريخ الفلسفه الإسلامية إلى ثلاث دورات:

١. منذ بداية الفلسفة الإسلامية حتى وفاة ابن رشد. تبتدأ هذه الدوره في القرون الصفوي بثلاثة قرون. و على حد تعبير كوربان فقد انتهى بموت ابن رشد، تفسير خاص للفلسفه . على أن نظره جديده للفلسفه انطلقت بعد ذلك على يد السهروردي و ابن العربي و كانت باعتقاده تدوين نمط من الحكمة المعنويه. في حين يعتقد المفكرون الغربيون و مؤرخوا الفلسفه ان موت ابن رشد يعني نهاية تاريخ الفلسفه الإسلامية، و لا يأبمون أبداً لآراء السهروردي و ابن العربي و غيرهما من الفلاسفه.

٧. تبتدأ الدورة الثانية قبل العهد الصفوي بثلاثة قرون و تستمر إلى بدايته. يرى كوربان أن الالهيات الصوفية تشكلت في هذه الدورة، و تكونت مدارس شـــخصيات عظيمة کابن عربی، و نجم الدین کبري، و السهروردي، والسيد حيدر الآملي، والصله بين التشيع و التصوف و المذهب الاسماعيلي.

٣. و منـــد فجر العهد الصفوي إلى يومنا هذا اســـتمرت الدوره الثالثة و ظهرت فيها كو كبة من أكبر الحكماء المسلمين."

يؤكد كوربان في ضوء هذا التقسيم على أن الدورة الثانية من تاريخ الفلسفة الإسلامية تحظي بأهمية كبيرة. لذلك فهو يتناول عند استعراضه لمسيره العرفان و الفلسفة الإسلامية مفكرين و فلاسفة كان لهم اسهامهم في تكوين الحكمة المعنوية. و دراساته لهذه الشخصيات المؤثرة في تشكيل الظاهريات الإسلامية عند كوربان تقتضي فرصة مستقلة.

### تأثيرات آراء السهروردي على ظاهريات كوربان

كان هنري كوربان عظيم الانشداد إلى السهروردي. و حينما كان يدرس في فرنسة و يتخصص في اللغات القديمة و يتعلم اللغات الفارسية و العربية و الپهلوية، اختار شهاب الدين السهروردي موضوعاً لتخصصه. و ربما جاز القول إن اهتمام كوربان بالتشيع الباطني و العرفان جاء نتيجة هيامه بالسهروردي. من جمله الانجازات العلمية لكوربان في ايران تصحيحه المؤلفات الكاملة للسهروردي التي كانت جزءاً من مجموعة كنوز الكتابات الايرانية. فقد كان أول من تعاون مع عدد من المفكرين الايرانين لجمع المؤلفات الكاملة للسهروردي و نشرها.

كان السهروردي من الفلاسفة الأوائل الذين استرعوا انتباه كوربان و شكلوا دعائمه الفكريه. و قد أولى السهروردي اهتماماً خاصاً للفلسفة الخسروانية (ايران القديمه البهلوية) والفلسفه الأفلاطونية، والأفلاطونية المحدثة، و العرفان الإسلامي، و توصل عبر المزواجه بين هذه المكنونات و العناصر إلى هيكلية فلسفية جديدة و تفسير جديد للعالم يمكن معاينته في كتابه (حكمه الإشراق). جميع العناصر التي شدد عليها السهروردي كانت ذات علاقه معينة بالعرفان و التفسير الباطني للعالم. كان السهروردي متأثراً بافلوطين، و كما عكف افلوطين على التوفيق بين أفكار الفلاسفة الذين سبقوه و كانت آراؤه و افكاره اشراقية شهوديه، شغف السهروردي أيضاً بالمصالحة بين حكماء اليونان، و حكماء ايونان، و المنافرة الرافرة و العرفاء، و الستقطبت هذه المحاولات عناية مفكر مثل كوربان كان ينشد تأويلاً باطنياً للعالم، و لعل السهروردي هو الشخصية الأولى في الثقافة الإسلامية التي الهمت أفكارها كوربان أن يطرح مسأله الحكومة المعنوية بدل الفلسفه اليونانية.

السهروردي يدين بعناصره الذهنية لافلاطون و أفلوطين والفلسفه الخسروانية و التصوف الإسلامي، و يعتقد أن كافة الأساطين في المفكرين و الفلاسفة و الأنبياء عبروا عن حقيقه واحده هي حكمه الإشـراق، و كان يؤمن أن للمعرفة الحقيقية هي حكمه الإشراق التي طرحها منذ بداية تاريخ المجتمعات هرمس (ويقال انه النبي ادريس) وزرادشت، و سائر الأنبياء، إلى فيثاغورس، و أفلاطون، و أفلوطين، و كبار الصوفية كالحلاج، و بايزيد البسطامي، و سهل التستري، و أبيالحسن الخرقابي، و ذوالنون المصري، و قد تحدث كل هؤلاء عن حقيقة واحدة تتأتى بالكشف و الشهود و الإشراق. ٣٠ وفي معرض ذكره للحكماء الحقيقيين يذكر علماء و حكماء ايرانيين حتى من الملول الپيشدادية مثل فريدون، و الملوك الكيانية مثل كياخسرو، و اشخاصاً مثل بزرگمهر، و يضعهم إلى جانب الحكماء اليونانيين من قبل امبادوقليس و فيثاغورس، و عرفاء نظير ابي الحسن الخرقاني و ذوالنون المصري"، و يؤكد أن القواسم المشركه بين أفكار أفلاطون و معتقدات الإيرانيين القدماء لا يمكن ان تكون حصيله الصدفة، انما هي نتيجة الحكمة الباطنية و اكتشاف حقائق العالم الأعلى ٢٦. لذلك نراه يعتبر نفسه وارثاً لتلك الحقيقة الإشراقية أو الحكمة التي انكشفت لأولئك الحكماء، و لها وحدهما المتعالية في كل المجتمعات و عند كافه الحكماء. بل انه لا يعد ابن سينا و الفارابي مصاديق للفلاسفة الحقيقيين، لأن الفلاسفة الحقيقيين برأيه هم العرفاء، و الذين حظوا بنصيب من الحكمة و الإشراق. يذكر في أحد كتبه حلماً رآه وسال فيه مؤلف كتاب (الأثولوجيا) الذي يتصورونه خطأ لأرسطو: هل المشاؤون مثل ابن سينا و أرسطو مصاديق حقيقية للفيلسوف أم لا؟ و يقول أرسطو في جوابه الهم ليسوا كذلك، فالحكماء الحقيقيون هم بايزيد البسـطامي و سهل التستري. أي أنه يعاضد أهل الأشراق و الشهود من الحكماء. ٣٦ لذلك، يعتقد السهروردي أن فلسفة أرسطو لم تكن بداية الفلسفة اليونانية بل نهايتها "و وهو يماثل هيدغر في اهتمامه بالفلاسفة قبل أرسطو كافلاطون و الحكماء الذين سبقوا سقراط كفيثاغورس و هيراقليطس، ويراهم أقرب إلى الحقيقة و الحكمة° والواقع أنه يحاول التوحيد

بين حكمتي زرداشــت و أفلاطون٣٦ مع أن الســهروردي يعتقد و كما أشار هو في مقدمة حكمة الإشراق، انه لابد أولاً في الحكمة البحثية للانتقال بعد ذلك إلى الحكمة الذوقيه، بيد أن ما يلفت النظر هو انه عبر نقوده التي يسجلها أسوةً بالغزالي ضد الفلسفه و المنطق الأرسطي، يروم ارساء دعائم منهج خاص في الفلسفه الإسلامية يستهلهمه كوربان و يسمية الحكمة المعنويه. أراد السهروردي بناء منهجه الفلسفي الخاص من الحكمة الدينية والثقافة الإشراقية. و توصل في هذا الطريق إلى ضرب من الوحدة الباطنية الداخلية بين كافــه المفكرين و المدارس و الحكماء الذين يتوخون الحقيقة عن طريق الكشف و المشاهده. و يقررأن الذين بلغوا الكمال في الفلسفة الاستدلالية و في العرفان أيضاً هم الجماعه الأكمل و الأفضل و الواصلون إلى المعرفة الحقيقية، و من يسمّيهم الحكماء المتألهين٣٠، و منهم فيثاغورس و أفلاطون من اليونان، و هو من العالم الاسلامي.

ينحاز كوربان إلى أن آراء الســهروردي لم تكن عديمُه التأخــير في أفكار الخواجة نصير الدين الطوسى، و ابن العربي، و الشراح الشيعة و الإيرانيين لابن العربي. ٣٨ كما الها اثرت برأية في الميرداماد المتلقب به (الاشراق)، و في صدر المتألهين الشيرازي الذي كتب تعليقه على (حكمت الاشراق) و في عدد من الزاردشتيين الشيرازيين الذين ترجموا الاوبانيشاد و بمكودگيتا من السنسكريتية إلى الفارسية بمعية الموبد الأكبر آذر كيوان. اضف إلى ذلك أن كوربان كان يرى أن الجمع بين الاشراق و ابن العربي و التشــيع عملية آتت عملها عند محمد بن ابي جمهور، و أحدثت ما بين القرن التاسع الهجري (١٥ ميلادي) و العاشر الهجري (١٦ ميلادي) قفزه فذة نادرة ٢٩، حتى أن ابن ابي الجمهور الاحسائي كان مؤثراً بعد ذلك في الفرقة الشيخية و شخصياتها المعروفة.

# الشخصيات المؤثرة في نظرة كوربان للمهدوية

 ١. شهاب الدين السهروردي: بالنظر للمكانه المميّزة التي يحتلها شهاب الدين السهروردي في عالم الفكر،؛ و التأثيرات العميقة التي تركها على الفلاسـفة و علماء العرفان من بعده، يمكن الإشاره إلى طائفة من معتقداته و آرائه في المهدوية. و هي آراء تتعلق بالمهدوية إما بشـــكل مباشر و صريح، أو الها افكار فلسـفية تم توظيفها من قبل آخرين لصالح المهدوية. لذلك نرى كوربان يشير في بعض مؤلفاته إلى هذه الآراء.

 أ) النبوة الباطنية: يرى كوربان أن السهروردي بوصفه فيلسوفاً كان يتحرى تفسيراً معنوياً و باطنياً للدين و الفلسـفة يعتقد أنه لابد للحكمة و التجربة المعنوية و التفسير الباطني للشريعة من فرد حكيم يكون على رأس سلسله الحكماء، و يسمى في الأدبيات العرفانية بقطب الأقطاب: «الواقع أن السهروردي يضع في رأس سلسله الحكماء شخصاً بلغ مقاماً رفيعاً في الحكمة و التجربه المعنوية على الســواء» ''يذهب كوربان إلى أن هذا القطب ولأنه بلغ مترلة ساطعة و رفيعة يمكنه أن يكون مفسراً للرسالة النبوية، و لا يمكن للعالم أن يستمر من دونه حتى لو لم يعرفه الناس.

بعد أن يعرض كوربان رؤية الســهروردي حول القطب، يحاول أن يؤكد تناغم فكرته هذه مع قطب الأقطاب أو الإمام في الفكر الشيعي، فيقول: مسالة الامامة التي تقع بعد دائرة النبوة و حتم النبوة و المرتبطة بقضية الولاية، تعد من أعمدة النبوة الباطنية الباقية، و مع أن الرســالة قد أغلق بابما بعد الرسبول الاكرم وَاللَّهُ عَلَيْهُ و اختتمت بعد وفاته، إلا أن النبوة الباطنية الباقية، لاتزال مستمرة بالامام (قطب الاقطاب) و ولايته.

يرى كوربان أن السبب في محاكمة السهروردي من قبل فقهاء حلب هو اعتقاده باستمرار النبوة الباطنية عن طريق الامامة، فقد قال ان الله قادر على ان يبعث للناس رسولاً في كل زمان، حتى في هذا الزمان. من وجهة نظر السهروردي لم يكن السهررودي يقصد أن الله سيبعث رسولاً من بعد حاتم الرسل محمد المصطفى المسهورودي يقصده النبوة الباطنية، أي أن الله يبعث من بعد خاتم الانبياء الامام ذا الولاية و النبوة الباطنية، فيقوم بتأويل الشريعة و تفسيرها. يرى كوربان ان رأي السهروردي هذا يدل على تشيعه الباطني على الأقل:

في محاكمة السهروردي ... مع أن المراد من الرسول الآخر لم يكم رسولاً يضع شريعة جديده، بل هي النبوة الباطنية، بيد أن هذه النظرية تدل في الأقل على تشيع باطني لدى السهروردي. و هكذا أدرك السهروردي بعلمه و هو حصيلة عمره كله، و بموته كشهيد طريق الحكمة النبوية، أدرك فاجعة «الغربة الغربية» إلى أقصى مدياتها. ''

وفي سياق هذا التشيع الباطني، يحاول كوربان اجلاء العناصر الفكرية للسهرودي في نطاق الوعي الباطني للدين و التشيع ويقول: باستخدام السهروردي لمصطلح (أهل الكتاب) القرآني، فقد كان يعتقد أن ثمة شيخصاً على رأس هذه الأمة هو «القيم بالكتاب» و هو الذي ينبغي الرجوع اليه لاسيتعاب المعنى الداخلي و الباطني للقرآن و لإدراك مشكلات القرآن. و مصطلح (القيم بالكتاب) هذا يطلق عند الشيعة على الامام و دوره الأساسي أن. و من هنا، يخلص كوربان إلى الها ليست من قبيل الصدفة ان يعود السهروردي مرة أخرى إلى ذكر المصطلح الشيعي الخاص من بعد ذكره لدور القطب في مقدمة عمله المهم (حكمة الاشراق). و الواقع أنه يرى ذلك دليلاً على وجود قرابة بين التفكير الإشراقي و التشيع، ذلك أن العقيدة السارية في التفكر العرفاني و الشيعي هي أن من خصائص الائمة (و منهم الامام المهدي المداية الباطنية و التفسير الباطني للشريعة و الرسالة. أو هكذا، كان مفهوم الإمام في فكر السهروردي كما في التشيع الباطني قضية على جانب كبير من الجد و الأهمية.

ب) عالم المثال: يرى السهروردي تبعاً لأفلاطون و كالافلاطونيين المحدثين كأفلوطين، نظاماً طولياً للعالم. و كما ان أفلاطون قرر إلى جانب عالم المادة وجود عالم المثل، و مال افلوطين إلى الترتيب في النظام الطولي للعالم: الأحد، العقل، النفس، الطبيعه، والماده، كذلك اعتقد السهروردي في ضوء مصطلحاته الخاصة المتأثرة بالادبيات الإشراقية أن النظام الطولي للعالم يتألف من عالم نور الأنوار (ذات الإله)، و عالم الأنوار القاهرة (العقل)، و عالم الأنوار المدبرة (النفس)، و عالم المثل المعلقة (عالم المثال).

مراد السهروردي من عالم المثل المعلقة غير عالم المثال الذي أطلقه أفلاطون و سمي عالم المثل النوريه. و الحقيقة أن السهروردي علاوة على ايمانه بعالم المثل الأفلاطونية (المثل النوريه)، و اعتقاده بوجود صوره و مثال كلي في عالم المثل لكل الظواهر الجزئية في العالم، فقد كان يعتقد بعالم المثل المعلقة، أو عالم المثال، و هو الحد الفاصل بين العالم المحسوس و العالم المعقول، أو قل العالم الروحاني و العالم الجسماني. "

إذن، عالم المثال الافلاطوني (المثل النوريه) في رأي السهروردي غير العالم المثالي (المثلة المعلقه) الذي طرحه هو. " ثم أنه في سلسلة المراتب العليا للملائكة، يعتقد بسلسلة عرضية من الملائكة يمكن مطابقها على عالم الإلهيات أو عالم المثل الأفلاطونية. وكان يرى أن المثل الأفلاطونية أو عالم الإلهيات لا تتوالد من بعضها كسلسلة طويلة.

و عليه فإن عالم المثال الذي يتحدث عنه السهروردي هو حد وسط بين عالمي المعقول و المحسوس. و على حد تعبير الفلاسفة فإن الخيال الفعال يمكنه ان يدرك ذلك العالم. إن المثل المعلقة أو عالم المثال من منظور السهروردي عالم وراء عالم المادة أو العالم الجسماني، و هو قائم بذاته، و له

بعض خصائص عالم المادة كالصورة و الشكل، و لكنه بلاكتله أو بُعدٍ. والواقع ان موجودات العالم الحسى مظاهر و تجليات لعالم المثال، و كل ما في عالم المادة انما هو تجلُّ لعالم المثال.

انطلاقاً من قاعدة (امكان الأشرف) التي تؤكد امتناع و جود الممكن الأخس قبل الممكن الأشرف، يعتقد السهروردي أن العالم الأسمى يجب ان يتحقق قبل العالم الأدني، و بمذا لابد أن يكون عالم المثال قـــد وجد قبل عالم الماده، و العالم الأدني يرتبط مــع العالم الاسمى بعلاقة حب و انجذاب، و وجوده مرتبط بوجود ذلك العالم. يعتبر السهروردي (المثل المعلَّقة) جواهر روحانية تقوم بذاتما في عالم المثال، و يسرى ان عجائب و غرائب عالم المثال لا نهاية لها، و مدته لا تحصى، و أن أهل الرياضة و المطلعين على العلوم الخلقية و الرمزية يستطيعون إدراك المغيّبات بطرق مختلفه. ٢٦

يقول كوربان في تاريخه للفلسفة، في وصف عالم المثل المعلقة عند السهروردي:

في هذا العالم الذي يمكن ان نجد فيه كل غنى و تنوع العالم المحسوس بشكل لطيف، يكتسب عالم المثال قواماً و استقلالًا، يجعله مدخلًا لعالم الملكوت. و في هذا العالم تقع مدن جابلقا و جابلسا و هورقليا الرمزيه. ٤٠

يعتقد الســـهروردي أن أهل الاشـــراق يدخلون عالم هورقليا في خلساتهم المعتبرة و المتكرره، و يشاهدون «هورخش». و المراد من خورخش في لغة الاشراقيين الوجهة الالهية العليا التي تتجلى بأجمل الصور، و يقول عنه السهوردي:

و قـد يكـون المخاطب يتراء في صورة إما سـماوية أو في صورة سـادة من السـاداة العلوية و فيشـجاه الخلسـات المعتبر في العالم «هورقليا» السـيد العظيم «هورخـش» الاعظم في المتجسدين المبجل الذي هو وجه الله العليا على لسان الاشراق....^٤

يــرى كوربان أن كلمة «فيشـــجاه» في كلام الســـهروردي تعني «پيشـــگاه» أي (محضر) و (حضرة).

حسب رأي كوربان، فإن عالم المثال هذا و هو الحد الوسط بين العالم المعقول و العالم الجسماني، و الذي يدرك بواسطة الخيال الفعال، عالم يمكن فيه ادراك كل غني و تنوع العالم المحسوس بشكل لطيـف، و الواقع ان عالم المثال هو مدخل و بوابة إلى عالم الملكوت، و قد كان الســهروردي أول فيلسوف صرح بمذا العالم الوسيط و أسس للحد الفاصل بين عالم المادة و عالم الملكوت. و قد رجع كل العرفاء و الحكماء المسلمين بعد السهروردي إلى هذا البحث و توسعوا فيه. يقول هنري كوربان في هذا الصدد:

يبدو أن السهروردي هو أول فيلسوف أسّس لأنطولوجيا (علم والجود) هذا العالم الوسيط، و قد عاد كل العرفاء و الحكماء المسلمون إلى هذا البحث و توسعوا فيه. ٩٠

من هنا فإن عالم المثال و هو مكان «الاجسام اللطيفة» هو العالم الذي تحقق عن طريق الرموز التي أشار اليها الأنبياء و التحارب العرفانية. حسب كوربان فإن تأويل المعطيات القرآنية يتم بواسطة هذا العالم، و من دون هذا العالم لن تعود تلك المعطيات سوى كنايات مجازيه. " و

الرؤية المبتكرة للسهروردي إلى عالم المثال، و وجود المدن الرمزية جابلقا و جابلسا و هورقليا في هذا العالم، جعلت بعض المفكرين و منهم ابن ابي جمهور ذو التأثيرات المحسوسة على الفرقة الشيخية، يتأثرون برأي السهروردي. أضف إلى ذلك أن مؤسس الفرقة الشيخية أي الشيخ أحمد الإحسائي، و السيد كاظم الرشيق و غيرهما من كبار الشيخية اعتقدوا بناءً على فكرة عالم المثال هذه، بعالم هورقليا و حياة الامام المهدي و عائلته فيه. و إطلاقاً من فكرة أن الامام المهدي﴿ يُعْلِينِكِ يعيش في عالم هورقليا، أثاروا بحثاً آخر عنوانه (الركن الرابع) مفاده: لأن الامام المهدي يعيش في عالم هورقليا اللطيف الماوراء المسادي، فإنه يحتاج في إدارته للعالم المادي إلى نائب يكون بابه و بحشه. و هذا ما دفعهم للاعتقاد بسر الركن الرابع». و لهذا ظهر بعد الشيخ أحمد الإحسائي و كبار فرقة الشيخيه، اشخاص نظير على محمد الباب، و حسين على بحاء اعتمد فكرة العالم الهورقليائي و طرحوا أنفسهم في البداية باعتبارهم الباب إلى الامام المهدي، ثم اعلنوا تدريجاً الهم هم المهدي المنتظر، و اطلقوا افكاراً و معتقدات لا تزال تبعالها تطال المسلمين إلى يومنا هذا.

7. الفرقة الاسماعيلية: وهي من الفرق ذات الميول الباطنية و التأويلية إلى درجة الهم يقدمون لكل الاحكام و الآداب الدينية تأويلات و تفسيرات باطنيه. ولأن هذه الفرقة نمت و ترعرعت لفترة من الزمن في ايران، بل و استطاعت أن تمسك زمام السلطة في ايران لفترة من الوقت، فقد تركت تأثيرات عميقة في الثقافة و الحضارة الايرانية إلى درجة أن بعض المفكرن الاسلاميين الكبار في ايران كانت لهم ميول اسماعيلية.

و بسبب نزعه الفرقة الاسماعيلية إلى التأويل المعنوي للأمور الدينية ما يجعلها من المذاهب الشيعية الباطنيه، فقد حظيت لدى كوربان بأهمية بالغة. لقد أولى كوربان في تفسيره للحكمة المعنوية الشيعية اهتماماً خاصاً لكل الفرق و الاتجاهات العرفانية و الباطنية الشيعيه، لذلك لم يكن بوسعه ان يمر على المذهب الاسماعيلي مرور الكرام. و قد وجد أن التأويل في التفكير الاسماعيلي على جانب كبير من الأهمية، الأمر الذي شده إلى هذا المذهب. يقول عن الفرقة الاسماعيلية في دراسة له حول تأويل القرآن و الحكمة المعنوية الاسلاميه:

تبعاً لفكرة و حقيقة الخروج من الظاهر و النفوذ إلى الباطن، تتجلى الفكرة و الحقيقة الهادية «عقل الهدايه» (الامام من وجهة نظر الشيعه) و تتداعى إلى الذهن عبر كلمة Exegesis اللاتينية فكرة الهجرة، أي فكرة الخروج من مصر و هو رمز الخروج من المجاز و العبودية لظاهر الكتاب، و الهجرة إلى خارج المنفي و المغرب، أي عالم الظاهر، بقصد مشرق اللقاء و التفكير الأصيل و الباطني. عملية التأويل في العرفان الاسماعيلي موافقة لولادة روحانية، بمعنى أن تفسير نص الكتاب متعذر من دون خروج و هجره. على أن هذا التفسير و التأويل نوع من علم الميزان. من هنا كانت كيمياء جابربن حيان مصداق من مصاديق التأويل، واصلة اختفاء الظاهر و انكشاف الباطن الخفي. "

و هكذا درس كوربان جانباً من آثار الاسماعيليين و بعض مفكريهم، و عمد إلى شرح طيف من افكارهم في كتابه (تاريخ الفلسفة). و من جملة انشطته في هذا الجانب جمعه لرسائل المذهب الاسماعيلي. و قد كانت له مراسلاته مع أحد اكبر العلماء بالفرقة الاسماعيلية أي «فيلا ديمير ايوانوف» و قد ترجمت هذه المراسلات و نشرت بالفارسيه. ٥٠ كما انه نشر بالفرنسية كتاب (كشف المحجوب) لأبي يعقوب السجستاني الذي وضعه عن المذهب الاسماعيلي في القرن الرابع الهجري، و كتب مقدمة له. و ترجم كتاب (حامع الحكمتين) لناصر حسرو قبادياني إلى الفرنسية و صححة و قدم له. وينبغي الإعتراف بأن الفرقة الاسماعيلية إلى جانب الشيخية والتراعات العرفانية لدى الاماميه، احتلت السهم الأوفر من عناية كوربان بالاسلام الباطني و الحكمة المعنوية للشيعه.

٣. ابن العسربي: و هو الملقب بمحيي الدين و أحد أبرز الرفاء، و يعتبرونه رائد العرفان النظري. لذلك لم يستطع هنري كوربان أن لا يعيره اهتمالاً خاصاً. و ربما امكن القول ان محيي الدين من بعد شهاب الدين السهروردي حظي بأوفر نصيب من اهتمام كوربان الذي صحح بعض شروح (فصوص الحكم) لابن العربي نظير شرح السيد حيدر الآملي (جامع الاسرار و منبع الأنوار) و كتب له مقدمة

و هوامش، و هو من مجموعة الاعمال التي نقلت إلى الفرنسية و نالت عناية كوربان."°

 السيد حيدر الآملي: في تبويبه لتاريخ التشيع، يعتقد كوربان ان السيد حيدر الآملي أهم أحداث المرحلة الثالثة من تاريخ التشيع، وهي المرحلة التي تبتدأ منذ زمن الخواجة نصيرالدين الطوسي (١٢٧٠م) و هجوم المغول و تســـتمر حتى العصر الصفوي. و يعود هذا إلى أن السيد حيدر الآملي حاول انطلاقاً من الرؤية الباطنية التوحيد بين التصوف و التشيع، وقد كان هذا الأمر حيويّاً بكل اهتمام لدى كوربان الذي قال بهذا الصدد

«تنامى الدراسات الاسماعيلية و البحوث الجديدة حول حيدر الآملي الحكيم العرفاني الشيعي (الثامن الهجري، الرابع عشر الميلادي) أدّى إلى طرح قضية العلاقة بين التشيع و التصوف بأسلوب جديد... التصوف هو أسمى المحاولات لجعل الوحى القرآني حالة داخلية، والابتعاد عن ظواهر الشريعة، والسعى لمعايشة تجربة الرسول الداخلية في ليلة المعراج». ُ ٥٠

طبعاً يبدو أن السيد حيدر الآملي استلهم محاولة السهروردي في التوحيد بين التصوف و التشيع و أن باطن التصوف هو التشــيع و باطن التشيع هو التصوف. و كما اسلفنا فإن أول استعمل النظرة الشهودية و الاشراقية للتوحيد بين باطن العرفان و الفلسفة عند الفلاسفة قبل سقراط و أفلاطون و أفلوطين و بين الأنبياء مثل هرمس وزرادشت و سائر الانبياء، هو السهروردي. و لذا فإن كوربان يذكر دائماً في كتابه (تاريخ الفلسفة) بالبصمات التي تركها السهروردي على من تلاه من المفكرين.

### التقريب الباطني بين المذاهب

كان كوربان مشدوداً إلى كافة المذاهب و الفرق الباطنية و الحكمية، وقد تناول الشيعة (الاسماعيلية و الشيخية و الامامية) و الحكمة الخسروانية و الدين الزرادشتي من هذه الزاوية. وفي ضوء هذه الرغبة الشديدة نراه يحاول بجد احياناً التقريب و الربط الباطني بين هذه المذاهب و الفرق و التأشير إلى الروح المشــتركة و الحكمة المعنوية بينها. و من ذلك انه يتوكأ في قضية المهدوية عند الشــيعة و سوشيانس في الفكر الزرادشيتي على كلام قطب الدين الاشكوري احد تلاميذ الميرداماد. يعتقد الاشكوري ان سوشيانس الزرادشتيين هو ما يعتبره الإيرانيون الإمام المنتظر. و يعلُّق كوربان على هذا:

يدل كلام الاشكوري هذا على أن الفكر الايراني الشيعى يواصل اتجاه الفكر الايراني القديم، و كأنه يعيد الكلام الذي تأنس له الروح الايرانية و تعتقدبه. $^\circ$ 

يسعى كوربان لايجاد ضرب من التناغم بين الكلام الرمزي السري للزرادشتيين حول سوشيانس - وهو وجه غير مرئي، ويولد بنحو اسطوري من النطفة المحفوظة في مياه بحيرة كانساويا - والأفكار المطروحة في المذهب الشيخي عن العالم الهورقليائي غير المادي. فكما يطلق الزرادشتيون آراء رمزية غامضة حول ولادة سوشيانس، يتحدث القائلون بالعالم الهورقليايي و عالم المثال بكلام رمزي غامض حول المسكان غير المادي و المتعالي على الأرض الذي يعيش فيه الامام المهدي ﷺ. ولما كان الكلام الرمزي و الكنائي معه سمات الفكر الباطني القائم على التأويل، فقد استفاد كوربان من علم الدلالات و الرموز لعرض المعتقدات و المذاهب و أفكار الأديان و الفرق المحتلفة.

#### علم الدلالات المقارن

في سياق التأويل الباطني، أبدى كوربان ميولا واضحة إلى علم الدلالات المقارن بين المذاهب، و

حاول بسبب ميله للاسماعيلية و الشيخية و العرفان الشيعي ايجاد نوع من التناغم بين المفاهيم و الأعداد و المراسيم المختلفه. من البديهي أن الرمز و التلميح و ما شاكل ظواهر تكثر في التفكر العرفاني ذي الصلة الوثيقة بتأويل الأعماق و المعاني و بتأويل المستويات المختلفة للمعنى. وحيث أن كوربان يهتم بالتقريب بين كافة الأفكار الباطنية في تاريخ الفلسفة و العرفان و المذاهب الاسلاميه، لذا فهو يحاول خلق تقارب و توافق بينها، فمثلاً، بخصوص عدد الأئمة الاثنى عشر عند الشيعة يحاول مطابقة ذلك مع الصور الفلكية الاثنى عشر لمنطقة البروج، أو نقباء بيناسرائيل الاثنى عشر، أو العيون الاثنى عشر المناء التي تفجرت بعصا موسى، أو الاثني ألف سنة من المراحل التاريخية التي يؤمن بها الزراد شتيون، أو البناء المكعب الاثنى عشري للكعبة. "قهو يقول:

ثمة حديث شيعي، يصف نزول النور المحمدي في هذا العالم على شكل نزول تدريجي نحو الحجب النورانية الاثنى عشر، حيث يمثل الأئمة الاثنى عشر أليف عام من عصور العالم. و الألف الثاني عشر هو امام البعث أو قائم القيامه. و عليه، فإن الوجدان الشيعي بدوره فهم مراحل العالم بصورة اثنا عشريه. $^{\circ}$ 

يعتقد كوربان أن الايمان بالوجوه المقدسة الاثنى عشر في المسيحية، إلى جانب الوجوه المقدسة الاثنى عشر في التفكير الإمامي، دليل على الصلة المعنوية بين المسيحية و الاسلام. و في معرض تبينه لهذه الصلة يشير إلى نرجس خاتون والدة الإمام المهدي التي كانت في البداية مسيحية و من أميرات الروم و أمها من ذرية أحد حواريي السيد المسيح هو شمعون الوريث المعنوي للسيد المسيح، ثم تحولت إلى الدين الاسلامي، و يعتبرها الواسطة و حلقة الوصل بين المعنوية الإسلامية و المسيحيه، و سبب تعرف المسيحية على أسرار الإسلام. ٥٠

و في مقارنتة بين المفردات، يتطرق لكلمة پاراقليط في الانجيل و يطبقها على الإمام المهدي المنافقة و يقول أن الرسول الاكرم المنافقية كان يلقب قبل ولادته و بعثته بلقب پاراقليط، و حيث أن هنان صلة بين خاتم النبوة و خاتم الولاية و هو الامام المهدي، نرى المفكرين الشيعة من قبيل عبدالرزاق الكاشاني و السيد حيدرالآملي يوجدون بكل صراحة بين الامام الثاني عشر و پاراقليط (الذي بشر به و بظهوره في انجيل يوحنا)، و يوضع كوربان السبب بالنحو التالي: السبب هو أن ظهور الإمام أو الپاراقليط يعني بداية عهد المعنى المعنوي الصرف للوحي الإلهي (أي حقيقة الديانة و هي الولاية الباقيه) و ستكون قيادة الامام عهداً لقيامة القيامات. "٥

# التفسير الباطني للاسلام عند كوربان

رؤية كوربان و نظرته للتشييع نظرة باطنية تقوم على التفسير المعنوي. و مع ان بالإمكان تناول الحالة الشيعة من زوايا مختلفه، بيد أن ما استرعى اهتمامه في الشيعة هو الجانب الحكمي و المعنوية الباطنية للشيعة. و هذا هو الجانب الذي شد كوربان إلى الإسماعيلية و الشيخية و الحكمة الخسروانية أيضاً بالاضافة إلى الشيعة الاماميه. و قد سعى أن يبين العناصر العقيدية و الحكمية المشتركة بين هذه المدارس و الاتجاهات، و ربطها بأواصر و قوائم مشتركة.

من وجهة نظر كوربان، و انطلاقاً من نظرته العرفانية، فإن الخلاف بين السنة و الشيعة ليس بسبب الخلافة و القيادة والسياسية للامام علي عليه المنافعة الاول، انما اختلافهم اكثر جذرية و تأصلاً من قضية القيادة السياسية. فإذا اعتبرنا خلافة الرسول الاكرم المنافقية بحرد حكومة سياسية و زعامة اجتماعية، فإن هذه المسألة يجب ان لا تكون ذات أهمية موضع اختلاف وجدل بالنسبة للفريقين بعد القرن الاسلامي الأول، فقد انقضت تلك المشكله، بينما استمر النقاش والجدل بين الفريقين على

الصعيد العقيدي والفكري، و لا تزال إلى مسائلة الإمامة - خلافاً لمسائلة الخلافة - إلى يومنا هذا مطروحةً على بساط البحث من الناحية الكلامية و العقيدية. يعتقد كوربان ان استمرار الحياة المعنوية الإسلامية و تأويل الشريعة يبتني على قضية الإمامة حيث يرى الشيعة أن الإمام له الولاية و يتولى مهمة تفسير الدين، و هو على حد تعبير السهروردي القيم بالكتاب. و لهذا ترى الشيعة أنه لو لم يكن لله حجةً على الارض لساخت الأرض بأهلها. ٦٠ أو أن عدم معرفة امام كل عصر من قبل أهل ذلك ا العصر يجعلهم يعيشون حياة جاهلية ملؤها الشرك". إذن الإمامة في التفكير الشيعي نوع من استبدال الامام بالنبي لتبيين الدين و تفسيره. لذلك تتابع الائمة على هذا المقام بعد وفاة الرسولﷺ واحداً بعد وفاة الرسولﷺ إلى مجرد شريعة، أما في الفكر الشيعي فإن الشريعة النبوية تواصل حياتما و لا تنقطع. و هكذا، فهو يرى الفاروق الرئيس بين الشيعة و السنة في هذه النقطة. و لهذا يولى أهميته مميزة لقضية المهدوية و يعدها القمة الأعلى في الفكر الشيعي خلال عصر الغيبة. و الواقع ان حياة الإنسان منذ فجر الخلقة تبتدأ بنبوة آدم لتصل إلى نبوة خاتم الأنبياء و تســـتمر إلى ظهور الامام المهدي ﷺ. و عليه، فإن مفهوم الانتظار في رأيه يعني انتظار الشـخصي الذي يريد ظهوره اجلاء المعاني الداخلية و الباطنية للدين.

في معرض بيانه للفكر الباطني في الاســــلام و الحكمة المعنوية للشـــيعة، يقرر كوربان بين بُعدي الرسالة و الامامة صلةً لاسبيل إلى فصامها. انه يعتقد أن النبي مبيّن الرسالة و الشريعة وقد نمض بمذه المهمة طوال ٢٣ سنة، فعرضت الشريعة و بانت من خلاله، أما البُعد الآخر لشخصية الرسول و الذي يشاركه فية الأئمة الاثنا عشر عند الشيعة، فهو الامامة. الإمام هو الذي يتحلى بالقدرة على الفهم الباطني و الجنبة الملكوتية للشريعة، و الامامة هي الطريقة التي توصل الناس إلى الحقيقة. و هكذا تصل الشريعة و الطريقة و الحقيقة إلى نتائجها المرجوة. إن فكرة كوربان في هذا الباب ترتكز على الحديث النبوي: «الشريعة أقوالي، و الطريقة أعمالي، و الحقيقة أحوالي»

بخصوص افضلية مقام إمامة الرسول الاكرم وَ السُّلَّةِ و بعض الأنبياء ممن نالوا هذا المقام، على نبوهم يكفـــي الدليل القرآني الذي يفيد أن إبراهيم تعرض لابتلاءات و اختبارات صحبة خرج منها ناجحاً موفقـــاً فنال معه عند الله مقام الإمامة ٢٠، وقد مَنَّ الله عليه لقاء صبره و جلادته بمقام الإمامة رغم انه كان حينها محظئاً بمقام النبوة. لذلك يقول الله في سورة الأنعام عن النبي ابراهيم علمُ التِّكُمُ صاحب مقام الإمامة:

# ﴿ وَكَذَلكَ نُري إِبْرَاهيمَ مَلَكُوتَ السَّمَاوَات وَالأَرْض وَليكُونَ منَ الْمُوقنينَ٣٠. ﴾

والمحصلة هي أن مقام إمامة ابراهيم اسمي وارقى من مقام نبوته، وقد حباه الله هذا المقام بعد اختبارات عسيرة. لذلك يعتبر كوربان الامام بشراً ملكوتياً، بحيث لو صدق عكس هذه القضية و كان مقام النبوة اسمى من مقام الإمامة، لما كان مسـخ هذا المقام (الامامة) بمثابة مكافئة لابراهيم على

والواقـع أن معه الخصائص المذكورة لمقام الإمامة في القــرآن و العرفان، والتي اهتم بما كوربان، هي أن من يناط به مقام الولاية سيحيط بالجانب الملكوتي فضلاً عن الجانب الملكي، وسيطلع على عوالم الوجود الأرقى و الأسمى. ويجب القول الجذر القرآني لموضوع قوس الصعود (أو المسار الطولي للعوالم) و قوس الترول، المطروح بين العرفاء و الحكماء، يبتني على هذه الآية التي يختص شــأن نزولها بإبراهيم المِينِكُونُ، وقد عبر كل واحد من العرفاء و الفلاسـفة عن هذه العوالم بشكل معين كحضرات الخمــس و قوس الصعود و قوس الـــــــرول و ما إلى ذلك، إلى درجة يمكن معها القول أن صورة هذه العوالم سواء عند الفلاسفة الاشراقيين كالسهروردي و أتباعه، او لدى المشائيين كابنسينا و أتباعه، كانت متداولة و شائعة بأدبيات هذين المعنيين. أضف إلى ذلك الهم استلهوا أيضاً للتعبير عن هذه العوالم أفكار الأفلاطونيين المحدثين كأفلوطين، حتى أن العرفاء و أصحاب الذوق الشهودي رسموا صورة هذه العوالم بواسطة الأدبيات القرآنية و الفلسفية.

من خصائص الذين نالو مقام الامامة كالرسول الاكرم المستقلة و ائمة الشيعة، الهم أحاطوا بالجانب الملكوتي لعالم الملك و بتأويل العالم. و من سمات العلم العالم و باطنه هي أن بمستطاع الإمام تأويل الكثير من الأمور التي يجهلها الناس و لا يعلمون أسباها، و بامكانه تفسير الطبقات العميقة و الداخلية من العالم، و من ذلك علم الخضر عليقيلاً بملكوت العالم الأمر الذي أهله لتأويل أمور معينة اثناء صحبته للنبي موسي عليه المستورة و لا يعلم القرآن. و هكذا يعلم الامام بباطن العالم و بمقدوره اعلان تأويل الأسسياء و الأمور في هذا العالم أن و لذلك جاء في القرآن و حقائقه و المطلعين على علم ملكوت العالم هم من الراسخين في العلم المحيطين ببطون القرآن و حقائقه و القادرين على تأويل القرآن و أمور العالم أن.

من الروايات التي يشير إليها كوربان في موضوع المستويات المختلفة لحقيقة العالم، و أيضاً لإثارة مسالة وجود الظاهر و الباطن في العالم، و حاجة، تفسير باطن العالم إلى الحكمة المعنوية و النبوية، قسول الامام الصادق عليه أن كتاب الله يحتوي أربعة أمور: العبادات، و الإشارات و اللطائف، و الحقائق، فالعبادات للعوام، و الاشارات للحواص، و اللطائف للأولياء، و الحقائق للأنبياء. و جاء في رواية أحري ان ظاهر النص يرتبط بالسمع، و اشاراته بالفهم، و لطائفه بالتأمل، و حقائقه بحقيقة الإسلام.

من هنا، فإن الرسول فضلاً عن كونه رسولاً يُعنى بتتريل القرآن و ظاهره و شريعته، فإنه في مقام الامامة يعني بتأويله و باطنه و حقيقته، و يأتي من بعده الأئمة الذين لم يشتركوا طبعاً مع الرسول في تتريل القرآن، لكنهم شاركوه في التأويل و التفسير الباطني للشريعة النبوية. و لذا نرى كوربان في مقالته الأولى من كتاب (تاريخ الفلسفة الاسلامية) يذكر في معرض الحديث معه الحكمة المعنوية للشيعة، الروايات الدالة على الوحدة النورانية بين النبي و الائمة، كقول الرسول المشتركة للنبي و الائمة من نور واحد» أو «أول ما خلق الله نوري». الها روايات تفصح عن المسوؤلية المشتركة للنبي و الائمة في مقام الولاية على الناس.

إذن، من الخصائص الاخرى لمقام الامامة فضاً عن التأويل، هو قضية الولاية. و الواقع أن من ينصب لمقام الإمامة الإلهية كالنبي الاكرم الكرائي و الائمة الاثنى عشر، يتمتع بولاية باطنية و مقام القيادة و الاشراف، و لذلك ينبغي للمؤمنين أن يرتبطوا مع الامام بعلافة محبة و انقياد و طاعة آل. الامام في الفكر الشيعي يعبر عن الجوانب الباطنية للشيعة و طريقة الدين، فهو الذي يبلغ بالمؤمنين حقيقة الدين. لذلك يعتقد كوربان أن المغي العرفاني القائم على التأويل و التفسير الحكمي لباطن الدين غير ممكن في سوي الفكر الشيعي حيث يزدهر العرفان و يتنامى، و تؤخذ ولاية العرفاء من صاحب الولاية و هم الائمة المعصومون. و من هنا، يحاول العرفاء ربط سلسلة عرفاهم ولايتهم الجزئية من شخص إلى شخص بأحد الائمة المعصومين، و يعتبرون هذا أمراً ضرورياً، لأن الولاية الجزئية أو «القمرية» على حد تعبير الخواجة عبدالله الأنصاري مقتبسة من الولاية الكلية أو الشمسية، والتي يمثلها الرسول على حد تعبير الخواجة عبدالله الأنصاري مقتبسة من الولاية الكلية أو الشمسية، والتي يمثلها الرسول الكرم المؤسطة و الائمة الاثنا عشر من بعده.

# تفسير المهدوية عند الكوربان

خلافاً لكثير من المستشرقين المفتقرين لنظرة شاملة عميقة في معرفة الإسلام و الذين ينظرون لكل واحد من مكونات الدين بنحو تحليلي، ولا يجترحون دراسة عضوية بنيوية لعناصر الدين، نجد أن كوربان من فئة الباحثين الذين ينظرون للاسلام من زاوية ظاهرياتية، فهو يفتش عن عناصره الأصلية و المحورية و يحلل هذه العناصر المحورية بطريقة ميدانية و شبكية. لذلك كانت المهدوية من المكونات الرئيسة التي استرعت انتباهه فاعتبرها من أهم العناصر العقيدية في العرفان و الحكمة الشيعية. يرى كوربان ان المهدوية بمعني تفسير باطن الدين و ظهور الامام هي احياء مجدد لحياة الناس:

إن ظهـور الامـام هو احياء حياة الناس ثانية، و ليس المعنى العميق لفكرة الغيبة و الظهور عند الشيعة سوى هذا. ٢٠

الامام حاضر موجود، بيد أن الناس يحرمون أنفسهم من لقائه و يتسترون خلف الحجب و يفقدون قدر هم على المعرفة. الهم بتفريطهم في قدر هم على رؤية الامام يضعونه خلف الحجب، فهم قد فقدو أو شلوا تلك الأعضاء «المدركة للتجلي الالهي» و هذه «المعرفة القلبية» المذكورة في علم مع فة الأئمة» ١٠٠٠.

ينيط كوربان ظهور الامام المهدي باكتساب المعرفة بالامام، و يعتقد: لأن ظهور الامام سيظهر باطن جميع التعاليم الوحيانية في الاديان، وهذا هو انتصار التأويل، لذلك ما لم يُدرك المعنى الباطني للتوحيد ٢٠٠٠، فلن يتحقق هذا الأمر:

ما لم يستطع الانسان معرفة الامام، فإن الكلام عن ظهوره لن يكون له معنى. ظهور الامام لي يستطع الانسان معرفة الامام، فإن الكلام عن ظهوره لن يكون له معنى. ظهور المؤمنين المسيعة... إن ظهور مستقبل الامام يستدعي استحالة قلوب الناس، و هذا الظهور التدريجي يرتبط بايمان الاتباع و وجودهم. و من هنا تنشأ أخلاق المروءة، و هذه فكرة تستوعب في داخلها كل الاخلاق الشيعة.

يكثر كوربان في أعماله معه الإشارة إلى الدور الرئيس للمهدوية و الامام المنتظر عَلَيْكُ، و فيما يلي سنشير إلى نماذج من هذه الأفكار و الرؤى التي أطلقها كوربان:

# دكترين المهدوية عند كوربان

من منظار العقيدة الشيعة الامامية، و بالتمعن الكلامي في بحوث كوربان حول المهدوية، يمكن تسيجيل بعض المؤاخذات عليه، بيد أن ما يمكن أن يكون ملفتاً أكثر من ذلك بالنسبة للمفكرين المؤمنين بالامام المهدي هو أن كوربان بخلاف نسيق المستشرقين الذين سيبقوه مثل دارمستتر، و جولدتسهر، و فان فلوتن و غيرهم ممن قلنا حاولوا التركيز في معرفة الاسلام و التشيع على عناصرهما و مكوناقهما الرئيسة، يشير إلى العناصر الأعمق و الأهم في التفكر الشيعي و بذل كل جهده لشرحها و تبيينها. و الواقع أن كوربان بوصفه مستشرقاً و باحثاً منهجياً استطاع الافصاح عن عمق المعتقدات الشيعية، و تفسير أسس و مرتكزاتها التي كانت رصيداً للمتانة النظرية عند الشيعة على مر تاريخهم. وقد مارس هذه المهمة بشكل جعل اهمية و عظمة عمله قياساً إلى سائر المستشرقين و الباحثين الغربيين تكمن في ترجيح المهدوية على سائر الآراء الكلامية. "

ثمة في الفكر الشيعي تعاليم عقيدية تحتل مكانة تأسيسة خاصه، بحيث أن الغائها يهدم البناء الشيعي

برمته. فمثلاً لا يمكن لصرح التشيع أن يبقي قائماً مع الغاء الإمامة و الولاية و المهدوية. حينما يصل رموز الدين في أحاديثهم إلى عرض مر تكزات الدين و يتكلمون عن مسالة الولاية يذكرون بأن كل اسس الدين تقوم على ولاية الأئمة، فبهذا تكتسب الشريعة معناها. و الواقع أن هذه الأولوية في العقائد تشي بأننا يجب أن لا نضع كافة المعتقدات في مستوى واحد و لا نفاضل بينها. في قضية المهدوية، يقترب كوربان أحياناً من الشيخية، و أحياناً من الاسماعيلية و الإمامية. و أحياناً يستمد العون من المباحث العرفانية و الاشراقية لابن العربي و السهروردي محاولاً خلق تناسق بين التفكير العرفاني و الحكمة المعنوية لكل المدارس و المذاهب الشيعية و الايرانية. غير أن مايسترعي الانتباه في العرفاني و الحكمة المعنوية لكل المدارس و المذاهب الشيعية هو أهمية القضية المهدوية بوصفها دكترين أو أعماله وفق هذه المذاهب و الأفكار الباطنية و المعنوية هو أهمية القضية المهدوية في دراساته نظرية جديدة حظيت باهتمامه و تدقيقه حتى انه فضلاً عن اشاراته الكثيرة للمهدوية في دراساته المختلفة، خصص عدة دراسات كتبها للمهدوية بنحو مستقل.

و الحقيقة أن بالامكان القول أنه بالنظر إلى أن الفكر الشيعي و حكمته المعنوية تبتني على مسألة الإمامة و المهدوية، فقد كان كوربان موفقاً جداً في عرض هذا العنصر من الفكر الشيعي، و ربما جاز القول أن احداً قبله لم يعرض هذا المحور الذي يدور حوله كل الكيان الشيعي، كما فعل هو. لم تكن أهمية المهدوية أمراً خافياً في التاريخ الشيعي، فقد حظيت بعناية العوام و الخواص، غير ان كوربان استطاع رسم مكانتها في الفكر الديني و خصوصاً في العرفان من الناحية النظرية.

و مثلما كان هناك قبل ابن العربي سلوك أخلاقي و عرفاني، ثم جاء ابن العربي ليصوره على شكل عرفان نظري و يدوّنه بنحو منظم، و مثلما كان المنطق موجوداً قبل أرسطو، لكنه كان أول من جمعه و دونه، كذلك أن الوصف الظاهرياتي للتشييع و لا همية الامامية و المهدوية من قبل كوربان، تجعل الانسان يشيع بأن هنان حاجة لشخص أو تيار يتولى تدوين النظام الفكري و النظري للمهدوية و ينقله من الهامش النظري للفكر الشيعي إلى الأصل.

حينما يطالع المرء مترلة المهدوية في التصور الشيعي لدى كوربان، فإنه يشعر - بغض النظر عن الخطاء كوربان حول المهدوية - ان بالامكان تشييد نظام فكري و دكترين ديني على أساس الفكر المهدوي. و مع مزيد من التعرف على اعمال كوربان و منهجه الظاهرياتي في دراسة التشيع و العرفان الشيعي، يمكن الاستنتاج بأن الفكرة المهدوية لها القابلية على أن توضع في قمة منظومة إلهية متكاملة، و تقديمها كأداة لوصف جذور التدين عند عامة الناس و خاصتهم. و للاسف فإن بعض عناصر الفكر الشيعي كالمهدوية و الاخلاق الشيعية، لا تزال كما هو حال العرفان النظري، تبحث عن افكار تسبغ عليها النظام و تجعلها منتظمة، و لا نزال نتوقع من بعض العلوم و الأفكار الدور الذي يحب ان نتوقعه من المهدوية في اصلاح المجتمع و الانسان و المرتكزات المعرفية - العقيدية.

اكتشف كوربان ان الفكر الشيعي يستقي من مصدر الحكمة النبوية، و كان يعلم أنه لا ظاهر الدين و الشريعة يعبر عن كنه التشيع و حقيقته، و لا الفلسفة و العلوم العقلية تستطيع أن توصل إلى ذلك الجوهر الشيعي. و قد ذهب بتأثير من السهروردي إلى أن الفلسفة اليونانية اسفرت عن قميش الحكمة النبوية. و الواقع ان الادبيات الفلسفية رغم الها دافعت عن الدين عقلانياً، ولكن ينبغي عدم تناسي الها استنبطت بعض السلبيات و اختطفت بعض الأضواء من الأدبيات القرآنية و الحكمتين النبوية و العلوية. و ربما كان بوسع العلماء المسلمين اقامة منظومة حكمية و معرفية على أساس السنة النبوية و الامامة العلوية و المهدوية. لهذا فهو يرى الشيعة جماعة منتظرة، و هذا لا يعني الها تنتظر محييء شريعة جديدة، الما يعني ظهور شخصية الامام المهدي الذي سيفسر الشريعة النبوية. يقول في هذا الصدد:

كان الفكر الشيعي منذ بدايته مصدرا لحكمة من النوع النبوي المتعلق بديانه نبوية، و لم يتقيد بظاهر أحكامها و لا بالأفق الذي ترسم حدوده مصادر و أحكام المنطق العقلي. الفكر الشيعى فكر انتظار، و هو لا ينتظر شريعة جديدة ينزل بها الوحي، و انها ينتظر الظهور الكامـل لكل المبـاني الخفية أو المعاني المعنويـة للوحى الالهي . والنمـوذج الأعلى لانتظار الظهـور هذا هو ظهور الامام الغائب (الامام المهدى الذي يعتقد الشـيعة الامامية انه الآن غائب). فبعد دائرة النبوة التي اغلقت الآن، ظهرت دائرة الولاية التي سيظهرالامام في

من هنا، فهو يعتقد أن عمق التشــيع و باطنه لا يتحدد بالشريعة و ظواهرالدين (ولايعارض هذه الظواهرطبعاً) ولا العلوم العقلية بوسعها التعبيرعن حدود و عمق الحكمة الباطنية الشيعية بنحوكامل، وانما مفهوم الامامة و الولايةهو الذي يستطيع عرض و تقديم هذه الحكمة المعنوية.٣٣

### مفهوم الانتظار عند كوربان

يعتقد كوربان ان ظهور الامام المهدي ﷺ بحاجة إلى توفر بعض الشروط، و من جهة ثانية فانه يري ظهور المهدي من أهم عوامل تزكية النفوس، و هي اســاس الفكر الشــيعي. و من الحري جداً بالناس ان يزكوا انفســهم و يعودوا إلى التدين من أجل ظهور المهدي. إنه يعتقد ان ظهور مســقبل الامـام يحتـاج إلى توجه الناس نحو الخير و الصلاح، و ان تكون لهـم القدرة على ادراكه و تقبله و إرادته. بل انه يرى هذا هو السبب في ظهور روح الفتوة و اخلاق المروءة التي اشيعت من قبل العرفاء و تمخضت عن كتابة رسائل في الفتوة، أي ان العرفاء حاولوا من خلال ذلك اشاعة الدين و الاخلاق و نقل التعاليم الاخلاقية إلى حياة الناس و مشاغلهم و حرفهم، و ربط الاخلاق بالحياة. لذلك يعتقد كوربان لأجل ظهور الامام المهدي يجب على الناس ان يبنوا انفسهم، فظهوره يستلزم استحالة قلوب الناس، و الواقع ان هذا الظهور التدريجي منوط بايمان اتباعه و وجودهم:

معنى ظهور الامام المنتظر هو تجلى كمال الانسانية، فهو الذي يظهر باطن الانسان الحي في الروح، و معنى هذا الكلام تجلى السر الالهى الذي اودع امانةً عند الانسان. ٢٠

و على هذا، يتعين القول أن مفهوم الانتظار في فكر كوربان له معنى عميق و متحرك، فهو يعني الاســتعداد الروحي و تزكية النفس لظهور الامام المهدي ﷺ و لا يعني أبداً الصمت و الكســـل و تكريس ذنوب المجتمع، بل على العكس الانتظار هو الاصلاح الذاتي و الاجتماعي. يشير كوربان إلى الحديـــث النبوي القائل لو بقي من الزمان يوم واحد لأطال الله ذلك اليوم حتى يظهر الامام المهدي، ليســـتنتج ان هذا الكلام النبوي اعلان صريح و صدي يدوي في كافة العصور التاريخية و في الوجدان الشيعي بأن الله يريد عبر ظهور المهدي أن يظهر باطن كل الديانات - و ليس الاسلام فقط - ذات الوحدة الداخلية المتسامية. و هذا ما يعتبره انتصاراً للتأويل الذي سيعيد البشرية إلى الوحدة. °

# آراء كوربان حول المهدوية في ميزان النقد

1. مـع ان أهمية المهدوية في ضـوء المنهج الظاهراتي لكوربان مما لا يخفي علينا، بيد أن بالامكان نقد بعض آرائه حول المهدوية، رغم أن هذه المؤاخذات لا تقلل شــيئاً من أهمية افكاره و إسهامه، و لا تنال أبداً من تصوراته القاضية بأن المهدوية من الأركان الرئيسة عند الفرق الشيعية.

بداية ينبغي التذكر بأن كوربان خلافاً لكثير من المستشرقين الذين نظروا للاسلام تاريخياً، و تمعنوا في مجريات الأحداث خلال القرون الإسلامية الأولى مما أدى إلى تشكيل المذهب الشيعي. نظر للتشيع نظر ظاهرياتية بعيدة عند المنحى التاريخي. و لكن رغم كل ايجابيات هذا المنهج التي مكنته من معرفة جوهر التشيع و عناصره الأصلية، الا أنه اخفى عنه بعض النقاط التاريخية المهمة، و من ذلك انه يهتم فقط للجانب العرفاني و الفلسفي في الدين و يناقش التشيع من الزاوية الباطنية و العرفانية فقط، فيؤكد أن عمق التشيع ليس سوى جانبه الباطني و المعنوي، و لا يكترث لصحة أوسقم هذه الرؤية تاريخياً في أفكار فرق كالإسماعيلية و الشيخية.

هـــذا الاتّحاه الباطني عند كوربان و الذي يقرر أنه جوهر التشــيع ولبابه، حظي طبعاً باقبال و مباركة بعض المفكرين، ولكن ينبغي عدم نســيان ان التشيع ممكن المعالجة من جوانب أخري أيضاً. فمثلاً يمكن دراســة التشــيع من زوايا عقلانية و كلامية و حديثية و فقهية أيضاً، مما كان بوسعه ان يكشف لكوربان أبعاداً اخرى من التشيع. لقد أمعن كوربان النظر في كل ما يتعلق بالحكمة المعنوية و الباطنية للشيعة، لذلك نراه يهتم بطيف خاص من الفلاسفة و العرفاء و الفرق الشيعية. فمثلاً يركز على السهروردي و الملا صدرا اكثر من غيرهما من الفلاسفة المسلمين و خصوصاً أمثال ابن سينا. و من بين الفرق الشيعية يُعنى إلى جانب الإمامية بالإسماعيلية و الشيخية أكثر من الفرق الأخرى، لأها تتمــد التأويل و الباطنية و الجوانب العرفانية أكثر من عيرها. كما نراه يهتم للعرفاء اكثر من باقي المفكرين المســلمين كالمتكلمين و المحدثين و الفقهاء و غيرهم من علماء الشــيعة. و الواقع ان نظرة كوربان للتشيع ليست شــاملة متوازنة. و حتى في تحليله للمصادر الشيعية كالاحاديث و الروايات، نراه يقبل اكثر ما يقبل على الاحاديث ذات القابلية للتأويل الحكمي و العرفاني، فيقتصر على الروايات نراه يقبل على عرض الحكمة الباطنية للتشيع.

من بين أعمال رجب البرسي التي تبلغ  $\hat{a}$ انية أعمال،  $\hat{a}$ كن اعتبار (مشارق الأنوار) الذي يضم أهم الخطب العرفانية المنسوبة للامام الاول، مقدمةً و مدخلاً ممتازاً للحكمة الشيعية. $\hat{a}$ 

بسبب ميله الوافر للتشيع المعنوي، يميل كوربان لاتجاهات شيعية تمتم للتأويل و الباطن كالاسماعيلية و الشيخية و المنحى العرفاني لدي الامامية. و هذا ما جعله يتخد في قضية المهدوية للآراء الإسماعيلية و الشيخية، لذلك كانت المؤاخذات المهمة حول آرائه في المهدوية هي تلك التي اقتبسها تحديداً من الشيخية.

 أيضاً إلى هذه المسالة و طفق يتحدث عن العلاقة بين عالم المثال و الجســم الهور قليائي و الجزيرة الخضــراء، و يوضـــح الأواصر بين هذه العوالم. و قد حاول التدليل علـــي أن الكثير من الحوادث و التجارب الدينية للمؤمنين مع الامام المهدي لم تحصل في العالم المحسوس و السياق الطبيعي لهذه الدنيا، انما وقعت في عالم وسيط فوق عالم المادة. وحين يعرض هذه الافكار فإنه يقترب من المدرسة الشميخية. انه في ظل منهجه الظاهرياتي، و نظرته لامامة المهدي من زاوية التاريخ القدسمي للشيعة، يقرر الاعتقاد بعالم المثال المتعالي على العالم الحســـى باعتباره ظاهريات الغيبة، و يعتبر ارض هورقليا الملكوتية كالأرض النورانية في الديانة المانوية:

مفهوم الامام الغائب، وجُّه مشايخ الفرقة الشيخية إلى التعمق في المعنى و أسلوب هذا الحضور لدى الغائب. هنا أيضاً يلعب عالم المثال دوراً اساسياً.

ان مشاهدة الامام في أرض هورقليا الملكوتية - تقارن بالأرض النورانية في الدين المانوي -مشاهدته في المكان الذي يوجد هوفيه، و هو مكان في عالم غير حسى و تتم المشاهدة بعضو يختص بإدراك مثل هذا العالم. ان المدرسة الشيخية ترسم نوعاً من ظاهريات الغيبة. ان وجهاً مثل وجه الامام الثاني عشر لا يظهر أو يختفي طبقاً لقوانين التاريخ المادية، فهو موجود وراء عالم الطبيعة، و يعبّر عن تلك الميول العقيمة المتطابقة في بعض الاتجاهات المسيحية مع الميول الناتجة عن فكرة الجسم اللطيف للسيد المسيح. $^{\text{VA}}$ 

مع ان الكثير من أبرز علماء الإمامية اكدوا وجود و حياة الامام المهدي بنحو حسماني ملموس في هذًّا العالم المادي، إلاَّ أن كوربان لا يأبه لآرائهم لأنه متأثَّر بفكرة عالم المثال و الجسم الهورقليائي، و يحاول تفسير اللقاءات و المكاشفات التي كانت للذين شاهدوا الامام المهدي بواسطة العالم الهورقليائي. وربما كان السبب الأهم لتروع كوربان إلى نظرية العالم الهورقليائي هو أنه يريد عرض التاريخ الشــيعي على انه تاريخ قدســي، تاريخ فوق الزمان و المكان حسب النظرة الظاهراتية، و في عالم أثيري متعال على المادة و خصائصها.

كثير من علمًاء الشيعة، كالشــيخ الصدوق في (كمال الدين و اتمام النعمة)، و الطبرسي النوري في (النجم الثاقب)، و محمد باقر المجلسي في المجلد الثالث عشر من (بحار الانوار) و سواهم، رووا أحداث اللقاء بالامام المهدي و درسـوا حياة المعمرين، ليثبتوا امكانية اللقاء به في هذا العالم المادي و الجسماني، و ليثبتوا بالتالي وجوده في هذا العالم. و لم يذهب اي منهم كما فعل كبار الشميخية إلى أن هـــذه اللقاءات تمت في عالم المثال أو العالم الهورقليائي، انما اكد جميعهم ان تلك اللقاءات حصلت في هذا العالم المادي (لقاء حسماني) أو خلال حالة كشف و شهود تقع عادة في الداخل الروحي للانسان. لكن كوربان على الرغم من رؤية علماء الامامية، مال إلى الرؤية الشيخية، وكأنه يرى جميع التجارب المتعلقة بالامام المهدي تنتمي لعالم آخر. لذلك يقول:

طبعاً كان هنالك سُـنّج اعتقدوا أن الامام الغائب موجود مثل أي انسان آخر، و بمقدور اي واحد منا أن يشاهده. بل ان بعض المؤلفين تناولوا بكل جد حياةَ المعمرين و اكدوا امكانيةً الحياة الحسمانية الطويلة الأمد. ٢٠

والواقع ان كوربان يرى أن الامام المهدي يعيش في عالم وسيط أو برزخي أو بييني يعبر عنه أحياناً به «الشــرق الوسيط». لذلك يعتبر الامام خارج نطاق قوانين العلية التاريخية، و بمذا يبرر طول عمر الامام. يقول داريوش شايغان حول هذا الجانب:

الامام بوصفه الوجه الملكوتي لتجلى الحق بمعزل عن قوانين العلية التاريخية، اذن فهو نموذج

لمبدأ «الذات» أو «الفردانية» العرفانية. والواقع ان التاريخ أو السيرة القدسية للامام الثاني عشر تقع في عالم مواز أو وسيط، و هو عالم برزخي أو بيني، كما أن زمان حياته زمان برزخي و بيني. أن مفهوم التجلي يستدعي وجود عالم المثال الذي تحيل فية النظرة «الوجه اللهية» كل شئ إلى رموز. انه عالم «الشرق الوسيط» الذي يغدو في تاريخ الحياة القدسية للامام الثاني عشر «الجزيرة الخضراء» الرمزية التي يحيط بها بحر ابيض يقع في اللامكان أو قطب الجهات جميعاً. ^

يقرر كوربان ان مكان حياة الامام المهدي فهو اللامكان (اليوطوبية) الذي يلفّه الغموض و يقع خارج المكان الذي نعيش نحن فيه، و له فضاؤه و احواؤه الخاصة فوق الأرضية، و لا سبيل لعموم الناس اليه ^^.

بالنظر لرؤية كوربان حول التفكير الباطني و المعنوي عند الشيعة، فإن الامام في رأيه هو أرقى و اسمى مظاهر تأويل الشريعة النبوية و الكتاب السماوي، بحيث ان الشريعة تفقد من دون الامام حركيتها و فاعليتها و حياتما.

\$. يرى عبد الرحمن بدوي ان هنري كوربان يعارض المنحى العقالي و يفضل عليه الترعة الاشراقية (theosophy). و يلوّح أنَّ نزعة كوربان هذه لها جمله من الأسباب. فهو من جهة تلميذ فلاسفة مثل هيدغر و غيره من الوجوديين الذين قالوا بانتهاء الحقبة الميتافيزيقية و الفلسفية، و لم يميلوا إلى البحوث الفلسفية الكلاسيكية، بل طلبوا من الآخرين أن لا يسموهم فلاسفة.

لذلك كانوا معنيين. باسئلة الحياة اكثر من سعيهم للاجابة عن أسئلة الفلسفة الانتزاعية. لذلك خضع كوربان الذي درس عندهم و عند ماسينيون الميّال إلى أفكار أمثال الحلاج و السهروردي لتأثير اساتذته، و أعجب بالسهروردي أكثر من أى مفكر آخر. و كان من الطبيعي أن يتوجه إلى ايران بمثل هذه الذهنية النازعة إلى العرفان و التفكير الإشراقي و التشيع المعنوي، و يركز حل اهتمامه البحثي على فهم هذه المناحي.

• بسبب تأثر كوربان بنظريات شهاب الدين السهروردي و فرق كالاسماعيلية و الشيخية يمكن توجية النقد لنظريته بخصوص اللقاء الجسماني و التجارب الدينية (الرؤياء، المكاشفة، الشهود) المتعلقة بالامام المهدي. و كما مرّ بنا، فهو من المعتقدين بنظرية العالم الهورقليائي للسهروردي و الشيخ أحمد الإحسائي، و أن الامام المهدي يعيش في هذا العالم مع أو لاده، لذلك فهو يرى أن الجزيرة الخضراء، و البحر الأبيض، و الكشف و الشهودات و لقاءات المؤمنين بالامام المهدي تحصل كلها في هذا العالم. بل انه يسوغ طول عمر الامام بالعالم المورقليائي لأنه من وجهة نظر كوربان عالم فوق المادة و فوق الزمان و المكان، إذ لا زمان هناك و لا تحولات زمانية. لهذا يعتقد تبعاً للشيخية أن طول عمر الامام ممكن التفسير باثبات العالم الهورقليائي. حتى انه يشكل من هذه الناحية على علماء الامامية و لا يرى نظريتهم صحيحة حين حاولوا تبرير طول عمر الامام من خلال أعمار بعض المعمرين. مع أن كوربان يولي اهتماماً بالغاً لنظريات الامامية، إلا أنه في هذا الخصوص يجنح إلى نظرية الشيخية و للباني الموجودة في تفكير السهروردي، و ينتقد آراء الامامية. الإشكال ألاهم الذي يسجل على آراء كوربان يتعلق بالعالم الهورقليائي. فلما كان يطمح إلى عرض تاريخ قدسي للشيعة بوحي من منهجه الظاهراتي، فقد كان الاعتقاد بعالم في (الشرق الوسيط) و فوق الزمان و المكان الطبيعيين جذاباً جداً بالنسبة له.

 ٦. من الملاحظات الاخرى التي تسجل ضد آراء كوربان بخصوص المهدوية هي أنه نظر للمهدوية من زاوية العرفان و الولاية فقط، و لم يبال لبقية أبعادها الاجتماعية و الانثروبولوجية و السياسة و ... الخ. يــري كوربان أن الامام المهدي خاتم الولاية المقيدة و من يزدهر عليه يدية باطن الاديان، إلاّ أنه ينظر لهذا المعنى من زاوية العرفان فقط، و قلما يُعنى في كتاباته بفاعليات و آثار الاعتقاد بالمهدوية على سائر الصعد الحياتية سواء قبل الظهور أو بعده.

#### نتيجه آراء كوربان عن المهدوية

ختاماً يجب القول ان رؤية هنري كوربان ممكنة النقد في بعضي النواحي، و لا سيما العالم الهورقليائي، إلاَّ أنَّ من الخطأ التقليل بشكل عام من أهمية عمله و قيمته في طرح المسألة المهدوية و مكانتها في الهندســة الذهنية و العقيدية للتشــيع. لقد توكأ مصيباً على المنهج الظاهرياتي و حالف الباحثين و الكتاب الموسـوعيين الذين سـبقوه و اعتمدوا المنهج التاريخي ٨١، فأكتشف أهمية المهدوية لدى كافة الفرق الشيعية، و مع أن الكثير من الدراسات الموجودة في الموسوعات و الكتب التي وضعها المستشرقون حول المهدوية لم تعر اهتماماً للمهدوية كركن رئيس في نص الفريقين، و اكتفوا بدارستها تاريخياً منذ تأسيس الفرقة الكيسـانية و ثورة المحتار الثقفي مروراً بادعياء المهدوية الكاذبين، الَّا ان كوربان لاحظ بدقة ان المهدوية لها بعداً عن السياق التاريخي و استغلال الدعاء، جذور عميقة في النصوص الإسلامية إلى درجة لا يمكن معها اعتبار استغلال الأصوليين دليلاً على كذب هذه الفكرة و تلفيقها، انما يمكن بذلك طرح دكترين و بناء نظرية. و بعبارة أحري لم يكن كل هذا الضحيج عبثاً، و ما كثرة ادعياء المهدوية الكاذبين و استغلالها بالباطل الا دليل على أهميتها و تواترها في النصوص و المصادر الرئيسة لدى الفريقين. لذلك طرح كوربان حولها أفكاراً تشي بأنه استوعبها و فهمها افضل من كثير من الباحثين و المستشرقين الغربيين. انه يشدد في كتاباته على مُترلة المهدوية في الفكر العرفاني الشميعي كركيزة فكرية متينة، بحيث يبقى هذا التوقع مشروعاً من المفكرين المسلمين بأن يجعلوا من المهدوية في مجال العرفان و الأحلاق الإسلامي نظريةً و دكترين.

#### پینوشت

- لمعرفة اعماله راجع: هنري كوربان، نظرة فيلسوف في سيره الشيخ الاحسائي و السيد الرشتي، خليل زامل. اعداد و تعليق راضي ناصر السلمان، مؤسسه فكر الأوحد للتحقيق و الطباعه، لبنان ٢٠٠٢م، ص ١٥ ٣-٣٣.
- الإطلاع على حياه كوربان و آثاره و انشطته االعلمية راجع: داريوش شايغان، هنري كوربان (آفاق التفكير المعنوي في الإسلام الايراني) ترجمة باقر پرهام، آگاه، طهران، ٢٠٠٠ وذكرى هنري كوربان، جمع و تدوين شهرام پازوكي، مؤسسه ايران للحكمة والفلسفه، طهران، ٢٠٠٣م، ص١٦٧ (حوار مع هنري كوربان، في سنه ١٩٧٦). تاريخ الفلسفه الاسلامية، هنسري كوربان، ترجمه اسلامية مبشسري، طح، أميركبير، طهران، ١٩٨٦ ( تزاول المترجم في مقدمة حياه كوربان ص ٩-٥٣) حلال آشتياني، أحوال و افكار هنري كوربان، كوربان، عبدالرحمن بدوي موسوعه محاضرات القيتا في ذكرى كوربان، عبدالرحمن بدوي موسوعه المستشرقين، ترجمة صالح طباطبائي، روزنه، طهران ۱۹۹۸، ص١٩٨ مصطفى حسيني طباطبائي، نقد أعمال المتشرقين، چاپخش، طهران، حمر ١٩٩٨.
- ۳. في أحــوال و افكار هنري كوربان، مقالــه هنري كوربان و الحكمه المتعالية عند الشيعة، حسين سيد عرب، ص ١٨.
- هنري كوربان، تاريخ الفلسفه الإسلامية، أسدالله مبشر، أميركبير، طهران، ١٩٨٢م، ص١٧.

- هنري كوربان، منهاج المروءة، احسان نراقي، نشر نو، طهران، ۱۹۸٤م، ص ۲۰.
- . «كان كوربان حديث الساعه في مقارنات بين ظاهريات هوسرل و ظاهريات هايدغر، و مقارنة آراء هايدغر بافكار ياسرز، وكان يملأ الحوارات الودية المسائية التي تدور في مترل جبرييل مارسيل» (هنري كوربان و آفاق التفكير المعنوي في الإسلام الايراني، ص ٢٩)
- أن ماري شميل، تبيين آيات الله،؛ نظرة ظاهرياتية للاسلام، عبدالرحيم گواهي، دفتر نشر فرهنگ اسلامي، طهران، ۹۹۷، ص ۳۹.
  - Descriptive psychology .A
- ٩. موريس كوروز، فلسفه هيدغر، محمود نوالي، حكمت، طهران،
   ٩ ٩ ٩ ٩ م، ص ٢٥ ٢٦.
- ۱۰. ۵ المحروفين في القرن التاسع عشر ممن كتبوا عن الإسلام و المعروفين في القرن التاسع عشر ممن كتبوا عن الإسلام و المهدوية. و قد حاول بوحي من المنهج التاريخية دراسته المهدوية حسب جذورها و التحولات التاريخية التي احاطت كها. و قد ترجم كتابه حول المهدوية إلى الفارسية «دارمستتر، المهدي من صدر الإسلام حتى القرن الثالث عشر، محسن جهانسوز، ادب، طهران ١٩٩٢م.
- Ignaz Goldziher(۱۸۰۰ ۱۹۲۱). ۱۱ و هو من اشهر المستشرقين وله آراؤة المسهبة في المهدويه، و عنوان كتابه حولها

بالعربية و الفارسية: إحنتس حولدتسيهر، العقيدة و الشريعة في الاسلام، محمد يوسف موسى و آخرون، دارالكتب الحديثة، مصر ٩٥٩/ گلد تسميهر، درسهايي دربارة اسلام (فرقهها) على نقي متروي بي جا، بي تا.

المستشرقين الذين كتبوا حول التشيع و العقيده المهدويه، و حاول التأكيد ان المذهب الشيعي و الفكره المهدويه، و حاول التأكيد ان المذهب الشيعي و الفكره المهدوية منبثقه من افكار الكوفيين و صنيعة أمثال المختار الثقفي الذين أرادوا إسقاط نظام الحكم آنذاك تحت عنوان المهدوية. عنوان كتابه بالعربية و الفارسية: فان فلوتن، السيادة العربية و الشيعة و الإسرائيليات في عهد بني أميه، د. حسن ابراهيم حسن و محمد زكي ابراهيم، مكتبة النهضة المهضية، القاهرة، ١٩٦٥م، فان فلوتن، تاريخ شيعة و علل سقوط بني اميه، ترجمه سيد مرتضى هاشي حائري، چاپ قران، بي جا بي تا.

۱۳ هنري كوربان، تاريخ الفلسفة الاسلامية، ترجمة: جواد طباطبائي،ط۲، كوير، طهران، ۱۹۹۷م، ص ۱۰۳.

۱٤. م ن، ص ١٥.

١٠. في بيان افكار الشبعة الباطنية، يستند كوربان إلى المفهوم الدلالي لخطبة البيان للحافظ رجب برسبي في كتاب (مشارق الانوار) من دون ال يخوض في سند هذه الخطبة وصحة صدورها. كمانراه يكتب بالفرنسية عن الجزيرة الخضراء و البحر الأبيض أو السيفر إلى الجزر الخمس لابناء امام العصر، وكذلك حول الفرقة الشبيخية و قضية الجسبم الهور قليائي، والركن الرابع، وأحمية بحث الولاية و المهدوية في التفكر الشبيخي، إلا أنه لا يعبأ بصدق و كذب الموضوع كلامياً و عقيدياً. المهم بالنسبة له بيان العناصر الأصلية للتفكير العرفاني عند الشبعة الباطنية، ويبقى الحكم معلقاً بخصوص حقيقة و صدق هذه الافكار، أي يبقى الحكم معلقاً قوسين.

.Martin Heidegger .\

١٦. « هنري كوربان و الحكمة المتعالية الشيعية» حول سيرة و افكار هنري كوربان، حسن سيد عرب، ص ٢٠ (طبعاً خلال السفرة التي رافق فيها حسين نصر هنري كوربان إلى ستراسبورغ بمناسبة الؤتمر الاول حول الشبعة، ينقل عن هنري كوربان: ذات يوم توجهنا إلى قمة التل الجميل الفاصل بين فرنسا و المانيا. فرمق كوربان الغابات في الجهة الالمانية و قال: حينما كنت شباباً اجتزت بهذا الطريق و دخلت المانيا لألتقي بهيدغر، لكنني بعد اكتشاف السهرودي و الملاصدرا و ساير الحكماء الالهين الايرانين لم تعد بي حاجة إلى السفر لتلك الجهة في الحدود» ، حسين نصر، احتفالية هنري كوربان).

.H.G. Gadamer . \ \

.paul Ricoeur . \^

.Hermeneutic . \ 9

 داريوش شايغان، هنري كوبارن و آفاق التفكير المعنوي في الإسالام الإيراني، باقر برهام، آگاه، طهاران، ١٩٩٢م، ص
 ٦٦.

٢١. م ن ، ص ٤٤ «قال كوربان: (حيث ان الغرب فقد روّج التأويل، فما عدنا قادرين على الولوج إلى رموز الكتاب المقدس، و صرنا ننسي الجوانب الاساطيرية للابعاد القدسية في العالم يوماً بعد يوم و بنحو متفاقم) و كانت هذه هي المرة الأولى التي اتعرف فيها على هذا الإصطلاح الذي كثيراً ما كان كوربان يستخدم، و هو كما نعلم مفتاح الدخول إلى داخل تأملاته.

قال العلامة الطباطبايي: (هل يمكن من دون معرفة سر التأويل المعنوي التحدث عن هذه القضايا؟ المعنوية الحقيقية من دون التأويل غير متاحة). كان الرجلان متفقين تماماً رغم صعوبات اللغية و الحوار. وقد اكتشفت في وقت لاحق الامكانات اللامتناهية لمفهوم التأويل بكل النتائج المترتبة عليه، واتضح لي أن كل حياة كوربان كانت بمثابة ضرب من السعي في طريق تفعيل و ازدهار في التأويل في وجوده، أي الوصول إلى نموذج اسمي التفكير الداخلي الذي كان قبل ذلك قد اكتشف جوانب منه في الطاهريات. لكن الشئ الذي كان امثال هرسرل و هيدغر قد توصلوا الية بعد مضي ازمان طويلة ضمن سياق تفاعلات الفكر الغربي... كان كوربان يقول لي: (هذا هو المقصود من كشف المحجوب، انه اماطة اللثام عن باطن الحقايق)».

۲۲. م ن ، ص ۲۸

۲۳. كلود عداس، ابن العربي، رحلة اللاعودة، نيلوفر، طهران،
 ۲۰۰۳ م، ص ۸۵.

 ٢٤. «الكنايات الفاخرة لماسـينيون حول التشيع، و الطابع الذي اصطبغت به دروسه أساســـــأ، اضاءت مشعل العرفان في روح كوربان. لم يكن بالامكان التحرر من تأثير كلامه. نيران روحــه، و نفوذه الجريء إلى الزوايــا الخفية من الحياة العرفانية في الإسلام و التي لم يلحها أحد بمذه الطريقة إلى ذلك اليوم، و نحابته، و غضبه و تمرده على انحطاط الدنيا، كانت كلها عوامل تؤثر في نفوس مستمعيه الشباب. اضف إلى ذلك أن ماسينيون إلى جانب اعترافه الصريح بالاسهام الاساسي لايران في العالم الاسلامي... يقرر أن العالم الايراني لم يكن يوماً ما مأواه المحبذ. أما كوربان فكان على العكس يشــعر أن ايران مترله و بيته، و الغريب أن ما سينيون هو من وفّر له فرصة الإقامة في هذا البيت. نتيجة الأسئلة المتكررة حول علاقات الفلسفة و العرفان، أعطى ماســينيون طبعة حجرية من أهم كتب الســهروردي (حكمة الاشراق) لكوربان و قال: (خذ هذا الكتاب، اظن انك ستجد فية شيئاً يناسب حالك). و يقول كوربان: (الشيئ الذي تحدث عنه ماسينيون هو مصاحبة السهروردي الشاب الذي لم يتركني بعدها إلى آخر حياتي». (هنري كوربان و آفاق التفكير المعنوي في الإسلام الإيراني، ص ٢٣).

.Etienne-Henry Gilson . ۲0

۲۲. للتعرف على افكار جيلسـون راجع: اتين جيلسـون، روح
 الفلسفة في القرون الوسطى، ترجمه ع. داودي، علمي فرهنگي،
 طهران، ۱۹۸۷م.

۲۷. يقـول داريوش شايغان بخصوص الصلة بــين كوربان و جيلسون في قسم العلوم جيلسون: «تابع كوربان دروس اتين جيلسون في قسم العلوم الدينية بالمدرسة العلمية للدراسات العليا سنة ١٩٢٣ - ١٩٢٤م بكل شــوق و ولع. وقد تعلم من هذه الدروس كيف ينبغي ان تقرأ النصوص القديمة و تفسر التعليمات الراقية لجيلسون أثارت فراح يحاول أن يعمل بنفس الدقة الشاملة التي ابداها جيلسون في قراءه ووعــي النصوص اللاتينية و احيائها، فيما يخص النصوص العربية و الفارسية التي ترجمها و نشرها بنفسه فيما يخص النصوص كوربان و آفاق التفكير المعنوي في الإسلام الايراني، ص ٢١).
۲۸. هنــري كوربان، تاريخ الفلســفه الإســـلامية، ترجمة: حواد الطباطبائي، ط٢، كوير، طهران ١٩٩٨، ص ٧-٨.

۲۹. انظر: مدخل إلى الفكسفه، عبدالحسين نقيب زاده، ط٢، طهران، ۱۹۹۳م، ص ۱۶۵–۱۹۲.

٣٠. شهاب الدين السهروردي، حكمه الاشراق، المجموعه الثانية
 في مصنفات السهروردي، ط٢، ص ١٥٧:

... والأضواء المينوية ينابيسع الخره «خره» و الرأي التي أخبر عنها زرادشت و وقع خلسه الملك الصديق كيخسرو المبارك اليها فشاهدها و حكماء الفرس كلهم متفقون على هذا، حتى ان الماء كان عندهم له صاحب صنم من الملكوت و سموه (حرداد) و ما للنار سموه «ارديبهشت»

٣١. غلام حسين الابراهيمي الدنياني، مديات الفكر و الشهود
 في فلسفه السهروردي، ط۲، حكمت، طهران، ۱۹۸۷، ص
 ۴۳۸ – ۱۹۳۹.

٣٢. حسين نصر، الحكماء المسلمون الثلاثــه، ترجمة: أحمد آرام، طه، شركت سهامي كتابجاى جيبي، طهران، ١٩٩٢م، ص٧٧ (نقلاً عن القسمه ٥٥ في الإلهيات كتاب التلويحات من أعمال السهروردي) تاريخ الفلسفه الإسلامية، هنري كوربان، ص ٩٦٠، يقول ارسطو في الرؤيا للسهروردي: «هؤلاءبايزيد البسطامي و سهل التستري- هم الفلاسفه الحق» و هكذا اوجدت حكمة الاشــراق أواصر بين الفلسفة و التصوف فصار هذا بعدد ذلك متلازمين غير منفصلين».

٣٣. الحكماء الثلاثه المسلمون، ص ٧١ (نقلاً عن المقاله السادسه لشهاب الدين السهروردي من طبيعيات كتاب المطارحات).

٣٤. يتحدث السهروردي عن كمالات أفلاطون و تجاربه العرفانية و عظمه شخصيه، فيروي قصة عن تخلية روحه و عروجه إلى عالم النور و يقول «و قد حكى أفلاطون عن نفسه فقال ما معناه: إنّي ربما خلوت بنفسي و خلعت بدني جانباً و صرت كأني بحرداً بالابدن، عري عن الملابس الطبيعية، يريء عن الهيولى فأكون داخا في ذاتي خارجاً من ساير الاشياء فأرى في نفسي من الحسن و البهاء و السناء و الضياء و المحاسس العجيبية الأنيقة ما ابقي متعجباً فأعلم أنّي جزء من اجزاء العالم الأعلى الشريف» المجموعة الأولى من آثار السهروردي، التلويجات، ط اسطنبول، ص١١٧٠.

٣٥. الحكماء المسلمون الثلاثه، ص ٧٣.

٣٦. يقول حسين نصر ان اطلاق السهروردي لفظه «المتأله» على الحكماء الاشراقيين هو الذي جعل هذه الكلمه تطلق على جماعه من الحكماء الالهيين في ايران مثل صدر المتأهلين (الحكماء المسلمون الثلاثه، ص ١٨٣).

٣٧. تاريخ الفلسفه الاسلاميه، ص ٣٠٧.

۳۸. م ن، ص ۳۰۷– ۳۰۸.

۳۹. م ن، ص ۳۰۵.

٠٤٠ م ن

٤١. م ن، ص ٣٠٧.

٤٢. ثمــة العديد من الآيات ترى أن مــن واجبات الامام الصريحة الهداية بأمرالله. و فيها الآية ٧٣ من ســورة الأنبياء ﴿وَحَعَلْنَاهُمْ أَنْهَةً يَهْدُونَ بَأَمْرِنَا﴾ و سورة الســجدة/٢٤ ﴿وَجَعَلْنَاهُمْ أَنِيَّةً يَهْدُونَ بَأَمْرِنَا﴾.

٢٤. انظر: عَلام حسين ابراهيمي ديناني، اشراق الفكر و الشهود في فلسفة السهروردي، ط٢، حكمت، طهران، ١٩٨٧م، ص
 ٢١٥ - ١٥٥ - حسين نصر، الحكماء المسلمون الثلاثه، ص
 ٨٤ - ٨٥ - مير عبدالحسين نقيب زاده، مدخل إلى الفلسفه، ط٢، آگاه، طهران، ١٩٩٣م، ص ١٦٧٠.

يقول السهروردي في حكمة الاشراق حول الفارق بين عالم المثل المعلقة (عالم المثال عندالسهروردي) و المثل النورية

(عالم المثال عند أفلاطون): «... و الصور المعلقة ليسست مثل أفلاطون نورية ثابتة في عالم الأنوار العقلية و هذة مثل معلقة وليس لها محل، فيجوز أن يكون لها مظهر من هذا العالم» (حكمة الاشراق، ط حجريه، ص ٥١١)

٥٤. مديات الفكر و الشهود في فلسفة السهروردي، س ١٦٦ –
 ٨١٨

٤٦. تاريخ الفلسفة الاسلامية، ص ٣٠٠.

٤٧. المشارع و المطارحات، ط اسطنبول، ص ٤٧٤.

٤٨. تاريخ الفلسفة الاسلامية.

٤٩. م س.

.ه. هنري كوربان، أســـس الفن المعنوي، جمع باشراف على تاج ديني، ط٢، دفتر مطالعات ديني هنر، طهران ١٩٩٧م، ص ٢٧

 د زابينة اشتيكه، مراسلات هنري كوربان و فلا ديمير ايوانوف، ترجمة: روح بخشان، مكتبة متحف مركز وثائق بحلس الشوري الاسلامي و مؤسسة الحكمة و الفلسفة في ايران، طهران،
 ۳ . . . ۲

٥٢ حيدر بن على الآملي، جامع الاسرار و منبع الأنوار، تصحيح هنري كوربان و عثمان يحيى، ترجمة جواد الطباطبائي انتشارات علمي فرهنگي ، طهران، ١٩٨٩م.

٥٣. تاريخ الفلسفة الاسلامية، ص ٤٦

٤٥. هنري كوربان و آفاق التفكير المعنوي في الاسلام الايراني،
 ص ١٦٣.

٥٥. م س، ص ١٦٠ – ١٦١.

٦٥. هنري كوربان، الفلسفة الايرانية و الفلسفة المقارنه، ص
 ٤٢.

٥٧. م س، ص ١٦٢.

۵۸. م س، ص ۱۰۸.

«لو لا الحجة لساخت الأرض بأهلها».

 ٦٠. مــن مفهوم الحديث «من مــات و لم يعرف امام زمانه مات ميتة جاهلية» يمكني اســتنباط ان من لم يعرف إمام زمانة مات كما يموت النــاس في العصر الجاهلي، و بالتالي فإن حياتة أيضاً ستكون حياةً جاهلية.

71. يقول القرآن في سسورة البقرة الآية ١٢٤ حول امامة ابراهيم ﴿ وَإِذَ البَّلَى إِبْرَاهِيمَ رَبُّهُ بِكَلَمَاتِ فَأَتَشَهُنَّ فَالَ إِنِّي جَاعلُكَ للنَّاسِ إِمَاماً قَالَ وَمَن ذُرِيتِي قَالَ لاَ يَنْالُ عَهْدي الظَّالُمِينَ ﴾ وتدل هذَة الآيةعلي رجحان مقام امامة ابراهيم على مقام نبوته، كما الها تثبت العصمة للامام، فحييما يسأل ابراهيم اللة هل سيكون من ذريستي ايضاً ائمة مثلي، يجيبه الله أن الظالمين، وهم هذا المذبون، غير جديرين بحذا المقام. لذلك يستنبط من مفهوم هذة الآية ان الامام يجب ان يكون مترهاً عن الدنب و الظلم.

٦٢. سورة الانعام/ الآية ٧٥

77. يقــول الامام الصادق: رحم اللة اخانا موســـي فإنة لو صبر على أفعال الخضر – التي قام بها حســب علمــة بباطن العالم و تأويله – لكشــف لة الخضر ســبعين امراً آخر من تأويل أفعاله. ومن الحالات التي تميات للأئمة حســب مقام امامتهم و لعلهم بملكوت العالم و التأويل، بعض تنبؤ اتمم عليهم الســـالام، و من ذلك الـــكلام الذي قالة الامام علي المتلافح لابن ملجم حول قتله له، أو الكلام الذي قاله لسعد بن أبي وقاص عن ابنة عمر بن سعد و قتله لولده الامام الحسين. و كل هذة الحالات تدل على العلم بالباطن و التأويل و ملكوت العالم، و تثبت الهم عليهم الســـلام بالباطن و التأويل و ملكوت العالم، و تثبت الهم عليهم الســــلام بالباطن و التأويل و ملكوت العالم، و تثبت الهم عليهم الســـــلام

من مصاديق الراسخين في العلم.

37. يقول القرآن الكريم حول العلماء بالتأويل في سورة آل عمران، الآية ٧: ﴿ وَمَا يَهُلُمُ تَأْوِيلَة إِلاَّ اللّه وَالرَّاسِيُحُونَ فِي الْعلْمِ ﴾ فمن وجهة نظر القرآن لايقدر على التأويل ألاَّ الراسخون في العلم و المطلعون على بواطن الأمور و ملكوت العالم. على هذا الاساس، يعتقد كوربان أن فهم المعاني ممكن بحسب المرتبة المعنوية، و يقول في هذا الشأن: «تمايز المعاني يحصل بين الأفراد في ضوء مواتبهم المعنوية التي تحددها قابلياقم الداخلية» (تاريخ الفلسفة الاسلامية، ص ١٨).

٥٦. يقول القرآن في ذلك ﴿أُطِيعُواْ اللهَ وَأُطِيعُواْ الرَّسُولَ وَأُولِي الأَمْرِ مَنكُمْ﴾ و الحالات المذكورة في الادبيات القرآنية من مصاديق أصحاب الولاية. لكلمة الولاية معنيان. حين تأتي بخصوص اللة و الرسل و الأئمة فمعناها الإشراف و القيادة، وحين تأتي بخصوص المؤمنين و الاتباع تعني الطاعة من دون مناقشة. و هذا فارق يشار الية من الناحية الدينية بفتحة و كسرة على و او الكلمة.

٦٦. تاريخ الفلسفة الاسلامية

٦٧. م س، ص ١٠٥

٦٨. لاثبات أن الظهور لن يحصل ما لم يرشد الناس روحياً، يعتمد كوربان على كلام سعدالدين الحموي: «لن يظهر الامام الغائب ما لم يستمعوا لأسرار التوحيد من شسع نعليه، اي ما لم يُدرك المعنى الباطني للتوحيد» (تاريخ الفلسفة الاسلامية ص ١٠١)

٦٩. م س، ص ٥٠٠ (يرى كوربان ان وجود روح الفتوة و أخلاق المروءة التي اشيعت في السابق من قبل العرفاء و تمخضت عن كتابة رسائل في الفتوة، كانت من عوامل اشاعة الدين و التعاليم الاخلاقية و تطبيقها في الحياة و في المشاغل الحرف المختلفة، بحيث أدت إلى ربط الحياة بالاخلاق. لذلك يعتقد كوربان ان ظهور مستقبل الامام يقتضي استحالة قلوب الناس و ظهور اخلاق المروءة و هو ظهور منوط بايمالهم).

٧٠. مع ان كوربان يستعرض خصائص الشيعة ضمن اطار منهجة الظاهراتي بكل شعبها الاسماعيلية و الشيخية و الاثنا عشرية، و قليسلا ما يحاول ان يبدي رأيه أو يصد حكماً، الا ان قلمة يسترسل أحياناً فيرجح فكراً على آخر و يقارن بينهما و يبدي آراءً شخصيته. فالعجيب مثلاً انة في قضية العالم الهورقليائي و اللقاء بالامام المهدى عميل إلى رأي الشيخية و يرى ان كل اللقاءات تتم في عالم وراء المادة هو العالم الهورقليائي، و يخطئ في هذا السياق علماء الشيعة الامامية كالكليني و الطبرسي النوري، و المفيد القائليني بطول عمر الامام و حياتة الجسمية في هذا العالم المادي.

٧١. تاريخ الفلسفة الاسلامية، ص٤٢.

٧٢. في اطار رأية بأن الشــريعة و الفلسفة غير قادرتين على التعبير بنحو متكامل عن باطن التشيع و حقيقتة المعنوية، كان كوربان يــري ان الامامة و ولاية الائمة تبين حقيقـــة الحكمة النبوية و الشيعية. و حيث انَّه يعتقد ان العرفان يبتني الامام و كون الامام قطباً للاقطاب، و كذلك على الولاية المنتشرة من قبل الامام، و لأنة كان يتصور أن العرفاء بمقدورهم النهوض بمذة المسـؤولية، و ان العرفان خلافاً للشــريعة و الفلســفة يستطيع تحمل هذة المسئولية، لذلك نراه يهتم بالعرفان و الفلاسفة الحكماء ذوي المنحى العرفاني الذين سبقوا الفلاسفة اعشائين. لكن المسألة الجديرة بالذكر هي أن قبول رأي كوربان القائل ان باطن الدين مما يحب ان يفهم على أساس مبحث الامامة و الولاية، لا يعني بالضرورة الوفاء للعرفان و التصوف، و قديري الشحص ان التصوف لا ينهض بدور الامامة و الولاية. رغم ادعاء ذلك من قبل التصوف- لكنة يعتقد إلى جانب ذلك برأي كوربان أن باطن التشميع هو الامامة و الولاية. و الواقع أن كوربان طرح قضية الامامة و الولاية، لكنة تحرّى مصداقها في العرفان.

۷۳. م س، ص ۱۰۹

٧٤. تاريخ الفلسفة الاسلامية، ص ١٠٥

بعمدباقر المجلسي، بحار الانوار، بيروت، ج ١، ص ١٠.
 ٢٦. تاريخ الفلسفة الاسلامية، ص ١٣٩.

۷۷. م س، ص ۱۰۵

٧٨. محمد على أمير معــزي، حول حياة و افكار هنري كوربان،
 دراســة في أنماط الروايات الخاصة باللقــاء بالامام الغائب، ص
 داه، نقلاً عن: ٣٩. P.٣٢٨

۷۹. داریوش شــایغان، هنری کوربان و آفاق التفکیر المعنوي في الاسلام الایراني، باقر پرهام، ص ۱۵۲.

٨٠. مــن النقاط الهشــة في تفكر كوربان حــول المهدوية، هي الحيــاة فوق الماديــة و الوجود في عالم المثال الـــذي جنح الية تبعاً للســـهروردي و كبار الشيخية. و مع أنة يميل في كثير من الأحيان إلى رأي الامامية، إلا انة يرى منها رأياً غير رأى علماء الامامية.

۸۱. انظر البعسوث التالية: روبرت.س. كرومر.موسسوعة العالم الاسسلامي الحديث (عنوان: المهدي) بحلة (انتظار) ترجمة بجروز جندقي، مؤسسة ، المهدي الموعود الثقافية، قم، السنة ، العدد ۱۱ و ۱۲ (ربيع و صيف ، ۲۰۰ م ص ۱۹ ۹ - دبليو. مادلانفع، موسسوعة الاسلام، ط كمبريج (عنوان: المهدي) مجلة (انتظار)، بحروز جندقي، مؤسسة المهدي الموعود الثقافيه، قم، السنة ۳، العدد ۱۰ (شتاء ۲۰۰۶م) ص ۲۵ - ۱۲۹.



न्त्री हि गिन वे ब्रावेजक्या

#### الخلاصة

المقالة الماثلة بين يديك تقارن بين خطاب «المهدوية» و نظرية «صدام الحضارات» ل- هنتينغتون. ستشرع المقالة بداية بعرض نظرية صراع الحضارات بصورة موجزة و نقدها نقداً عاماً ثم تقارن مضامينها بالتفصيل مع نظرية المهدوية من المنظار الإسلامي الشيعى. لقد أثار الإسلام الايدولوجي مع الايدولوجية المهدوية، حساسية الغرب و قد خصص جزء من هذه المقالة لدراسة ذلك، ثم تناقش إعادة حيوية الدين في العصر الحاضر. في جانب آخر هناك مقلانة بين خطاب المهدوية و الاصلاح الديني في الغرب بغية عرض الإختلافات الأساسية بينهما. و بعد التعريف بخطاب المهدوية و الدفاع عنه و عن الأصولية الإسلامية، قمنا بالدفاع التام عن التوجه المدرسي و الرؤية التجريدية إلى الدين و عقيب ذلك نوقشت الرؤية الفطرية إلى الأنسان كأساس للدين، كذلك نوقش موضوع العالم الثنائي الأقطاب، و اخبراً قمنا بتعريف للغرب بصورة ملحضة العالم لايستغنى عنه.

#### مقدمة

نظه هذا البحث بحدف المقارنة بين الخطاب المهدوي و نظرية صراع الحضارات لصموئيل هنتينغتون. فوجب بداية أن نبين اهمية الموضوع هذا. إن موضوع المهدوية يحظى بأهميته بالغة بسبب عرضه لمستقبل التاريخ و ان جميع الامال و الغيايات العليا للإسلام يختزل في هذه العقيدة و يتجلى فيها. و عليه فإن تقبل هذه العقيدة و الالتزام بحا يضع الانسان في المسار السليم للحياة و يمضي به فيها. و من ناحية أخرى فإن صراع الحضارات بوجهته التي تجلب اليأس و التشاؤم بالنسبة للمستقبل، قد عرض من قبل المنظر الامريكي الكبير السابق ذكره. إن أهمية الموضوع هذا تنبع من أن الولايات المتحدة تدعي في الوقت الراهن قيادة النظام العالمي الجديد و ترى نفسها القائدة اللائقة لهذا العالم و هي في نفس الوقت تدافع عن نظرية يبنى عليها مستقبل مهول و لا أثر فيه لحقوق الانسان الغربية والديموقراطية الامريكية. إنّ منظر صراع الحضارت له مكانة بارزة في الغرب و الولايات المتحدة:

«إن أهمية نظرية صراع الحضارات تكمن في كون منظره من ذوي النفوذ و القدرة و إن رؤاه تتماشى و التوجيهات الإستراتيجية للغرب و خصوصاً الولايات المتحدة. إن هذه النظرية هي أقرب إلى التوجهات الإستراتيجية منها إلى كونها نظرية محضة و تحتاج كذلك إلى تقييم سياسى و إن حصر ها في التحليلات التجردية لايكون كافياً».

## القسم الاول

التعريف بنظرية صراع الحضارات و نقدها إنّ مضامين النظرية تشمل مايلي:

### 1. خلق الاعداء

إن القسم الاوّل لنظرية صراع الحضارات يتضمن ضرورة وجود عدو ما. و في الحقيقة يتعين خلق الأعداء كي يتحقق العداء وكي يتم بالتالي مواجهته، يقول هنتينغتون:

إنّ وجود العدو ضرورة حيوية للشعوب التي تقوم بالبحث عن الهوية لها أو إعادة بناء قوميتها و إن أخطر العداءات الكامنة يقع في حطوط تماس الحضارات الرئيسة.

إنه من الواضح أن أساس النظرية هو وجود العدو و حالة العداء كي يمكن مواجهته و الواقع هو أن هذا الفعل ناتج عن التشاؤم و التوهم بالنسبة للآخرين و هو في ذلك لا يعكس الواقع. اليس بالإمكان بدلاً من ذلك أن نبدأ بالتفاؤل مع الآخرين و نمنع الاشتباك و العنف؟

تأسيساً على منطق الغرب، فإن صراع الحضارات لا يتفق و التسامح و حقوق الإنسان والديموقراطية.

## ٢. العالم متعدد الاقطاب

إنّ النقد اللاذع الذي يوجه صوب المناهضين للغرب و ديموقراطيتهم هو أنه لاينبغي تقسيم الأفراد إلى الصديق و العدو و تقسيم المجتمع الى المواطنين من الدرجة الأولى و الثانية، لكن بالرغم من هذا النقد و التنقيص فإنّ الخطوة الثانية التي تخطاها هنتينغتون عقيب خلقه للعدو هو الايمان بالعالم متعدد الأقطاب:

إن القول الأساس لهذا الكتاب هو أنّ الثقافات و الهويات الثقافية التي هي ذاتها الهويات الحضارية على نطاق واسع، تعين حالات التقارب أو التباعد أو الحروب في العالم ما بعد الحرب الباردة... للمرة الاولى في التاريخ تكون السياسية العالمية متعددة الأقطاب و متعددة الحضارات أيضاً.٤

علاوة على التنافر بين هكذا توجه و حقوق الإنسان و خطاب الديموقراطية الغربية! فإن هذه الرؤية لا تتفق مع موقف هنتينغتون نفسه فيما يتعلق بادارة العالم. لأنه يصرح بالنماذج الاربعة لإدارة المجتمع العالمي و هي نموذج العالم الواحد ل- فوكوياما و نموذج العالمين، اي عالمنا و عالمهم و الرؤية التقليدية للمسلمين على حد تعبيره المعنون بدار الحرب و دارالإسلام أو الصديق و العدو؛ و هو يرفض كذلك النظرة الفوضوية و يفضل بصورة نسبية العالم متعدد الاقطاب."

عندئذ فالسؤال الذي يطرح نفسه هو ما الفرق بين رؤية العالمين و تعدد العوالم من جهة و العالم آحادي القطب و متعدد الأقطاب؟ بناءً على نفس الأدلة الذي يرفض بها العالم ذا القطبين لما فيه من التمييز و التفريق غير المبرر و الخالق للعداء، فإن العالم متعدد الأقطاب سيكون طافحاً بالتوترات. ثم في العالم الذي سيكون ذا قطبين، كل يرى نفسه على الحق و يرى القطب الاخر على الباطل و كذا في العالم متعدد الاقطاب سيكون الامر خاضعاً لهذا المنطق و سوف لايتنازل أحد القطبين حيال الآخر. و عليه بناءاً على الرؤية الغربية لحقوق الانسان و المساواة بين البشر فإن كل استقطاب و تمييز ينفى

المساواة بين الافراد سيكون مرفوضاً و مستكرها سواءً أكان العالم متعدداً أم ثنائي الاقطاب.

# ٣. أفول الغرب النسبي

إنّ جانباً آخر من نظرية صراع الحضارات يقر بأفول الغرب النسبي و قصور الحضارة الغربية قبال الحضارت الاحرى.

إن الغرب يشهد أفولاً من ناحية النفوذ السياسي؛ لكن الحضارات الاسيوية تقوم بتوسعة قوتها العسكرية و السياسية. أما الإسلام فتوسعته بركانية من الناحية السكانية… الحضارات غير الغربية تقوم بإعادة عرض للقيم الخاصة بثقافتها. النظام العالمي يقوم على أساس الحضارات و إن التي بينها قرابة ثقافيه بدأت تتعاون فيما بينها. إن محاولة نقل مجتمع من حضارة إلى أخرى باتت مستحيلة و إن الدول الصغرى تتكتل حول الدولة التي لها دور رئيس في حضارتها."

و قد أصبحت سيادة الغرب موضعاً للشك و بدأ العد التنازلي لانحطاطه و بدأ الشرق يسمو عليه فاصبحت حدارة الغرب في تضاؤل و أحقية الشرق في تزايد نتيجه لذلك تكون الحضارة الهابطة قد فقدت قابليتها للبقاء فلا ينبغي لها التشابك و الصراع مع الحضارة النامية. و لكننا نجد العكس؛ فان مطامع الغرب في هكذا أوضاع لم تكن خافية على هنتينغتون.

## ٤. دعوي الشمولية العالمية

يقول هنتينغتون في هذا المضمار:

ان دعاوى الغرب ذات الن-زعة العالميه، أدت إلى اشتباكات متنامية مع الحظارات الاخرى و خصوصاً الإسلامية و الصينية منها مع الغرب إنَّ بقاء الغرب في الساحة يعتمد على تأكيد الأمريكيين على هويتهم الغربية و قبول الغرب بان حضارتهم لهم حصراً و انها ليست عالمية و ان يتحدوا بعضهم مع البعض لأجل اعادة البناء و الاحتفاظ بهذه الحضارة و تجنبها التحدي مع المجتمعات غير الغربية. ان تجنب حرب عالمية للحضارات يعتمد على إذعان قادة العالم بكون السياسة العالمية سياسة متعددة الحضارات و أن يتعاونوا فيما بينهم للابقاء عليها.

إن هنتينغتون و بعد ان يطرح الاشكالية، يجد الحل في العزوف عن المطامع و القبول باللاعالمية للحضارة الغربية؛ لكنه لايترك دعوى التحدي مع الحضارات الاحرى و يطالب الغرب بالتوحد فيما بينهم للحفاط على حضارتهم. إن الاشكال الذي يرد عليه هو:

اولا: إن الافول النسبي للحضارة الغربية و كونها غير عالمية لايترك لها حيزاً للمغامرة و التحدي تجساه الحضارات الاحرى. و ثانياً: عندما يكون الحديث عن التحديات و عند ما يعمل لها و يراد لها التنفيذ ستكون المرحلة اللاحقة مرحلة صراع الحضارات و بذلك لا يكون هناك مجال للحديث عن تعاون قادة العالم لاجل الحفاظ على الحضارات متجنبين الصراع بينها.

بعد سرد نظرية صراع الحضارات و التعرف على مضامينها نجد هناك تساؤلاً يطرح نفسه و هو ما مدى صحة و سلامة هذه العقيدة و هل لتكهنات هنتينغتون حظ من التحقق؛ هناك بعض النقد قد ورد على تلك النظرية و نحن هنا نتنحى عن تكرار الإشكالات الواردة و نقوم بدلاً من ذلك بطرح الاشكالات الآتية:

أ) إنّ نظرية صراع الحصارات قد بنيت على مبدأ العداء و المؤامرة و هذا ما يخطئه بحدية الداعون والمدافعون عن الديموقر اطية 6-2 لل بوبر و الحقيقة هي أن هذا الامر نوع من التهرب عن المسوولية و حداع السذج و هذا نابع من اللامسؤولية و روح المغامرة. ب) يبدو أن هنتينغتون و بالنيابة عن الغرب و كآلة ثقافية و سياسية للو لايات المتحدة، يسمعي جاهداً متجاوزاً لحدوده و محاو لا عبر طرحه لنظرية صدام الحضارات، أن يمنع الغرب من الأقول و أن يطالب بحصه للغرب لايستحقه. و مع الأخذ بنظر الاعتبار المسار المنحدر الذي يسلكه الغرب و الذي يعتر ف به هنتينغتون نفسه، فإنّ خلق الاعداء و القيام بالتحدي و صنع التوترات و إشعال نار صراع الحضارات و محاولة الإبقاء على حضارة تواجه الشيخوخة، ليس منطقياً و عادلاً.

ج. الإشكال الآخر هو جعل التنمية و المواجهة أمراً واحداً. نعم إن الحضارة الغربية و خصوصاً في الجانب الأخلاقي يتجه صوب الإنحطاط و نتيجة أذلك لا يمكنها و لايحق لها دعوى كونها عالمية و قائدة للعالم. و صحيح أن الحضارات الأخرى و خصوصاً الآسيوية منها و الإسلامية بدأت تتجه صوب السمو و الرقي و لكن نمو و تطور الحضارات الشرقية لايعني بالضرورة ألها بصدد التسلط أو التحرش بالغرب، لأن هذه الحضارات و خصوصاً الإسلامية منها، بسبب تمحورها حول الأخلاقيات فإلها لاتسمح لنفسها الجور و التمادي على حقوق الاخرين. نعم عندما نرى الغرب قد أجرم عندما رمى بأنظمة كإسرائيل المتوحشة تفتك بالمسلمين، فلايمكنهم الصمت و الإستسلام حيال ذلك. صحيح أن خطوط التماس للحضارة الإسلامية تقطر دماً لكن الغرب كان و لا يزال هو المسؤول المباشرعن جميع هذه الدماء التي تسفك في فلسطين المحتلة و العراق و افغانستان و البوسنة و ... و الذي يقوم بظلم فاضح و عن طريق دعم الدول الإرهابية المرتبطة به ممهداً لتلك الجرائم و سفك الدماء.

د. إن الإشكال الجوهري لنظرية صراع الحضارات يكمــن في الرؤية الخاطئة لطبيعة الإسلام و الإنسان وسيأتي تفصيل هذا الإشكال في أثناء هذا المقال المتعلق بالمقارنه بين خطاب المهدوية و صراع الحضارات.

# القسم الثايي

الفروق الجوهرية لخطاب المهدوية و صراع الحضارات

# ١. الأيدولوجية المهدوية و الغرب

### ١-١. لقد صرح هنتينغتون بأن:

الأيدولوجيات السياسية الرئيسية للقرن العشرين أمثال الليبرالية و الأنارشية و الإشتراكية و الشيوعية و الفاشية و الإشتراكية الديمو قراطية و... كلها نتاج الحضارة الغربية و لم يعرض أي من الحضارات الأخرى أيدولوجيةً سياسية مهمة.

من المؤكد هو أن مالم يستطع الغرب إنتاجه هو دينٌ عالمي رئيس. إن جميع الأديان العالمية العظيمة هي نتاج الحضارات غير الغربية و قد نشأت تلك الأديان في أغلب الحالات قبل نشوء الحضارة الغربية. و متزامناً مع اجتياز العالم من مرحلته الغربية، تبدأ الايدولوجيات الغربية بالتضعضع.^

7.١. إن محصلة كلام هنتينغتون هذا هو الفصل بين الدين و الأيدولوجيا، بأن يكون أحدهم ذا صبغة غربية و الآخر غير غربية. و أنّ غير الغربيين عاجزون عن انتاج الايدولوجيا و أنّ قسماً من المعتنقين لأفكاره أو المولعين بآرائه الغربية يصرّون على أن الدين الإسلامي ليس أيدولوجياً. أو إن هذه الفكرة ليسبت صحيحة بالمرّة، لأنّ الدين أنما هو مجموعة كامله تشمل الإيمان و العمل الصالح أي الرؤية النظرية حول الكون و الايدولوجيا، و إن هذين الأمرين لاينفصلان عن البعض و إنّ الواحد منهما لايبلغ بالإنسان غايةً من دون الاخر. إن الدين يعرض الرؤية الكونية من جهة و يعرض سبل تطبيق تلك الرؤية من جهة احرى. و عليه فالدين كجامعة متكاملة يضمن سعادة الإنسان من خلال الجمع بين الرؤية الكونية و الأيدولوجيا، عليه فإنّ الدين ليس فارغاً عن الايدولوجيا. إذاً انتاج الايدولوجيات ليس حكراً على الحضارة الغربية.

٣-١. إن الخطر الآخر لنظرية صراع الحضارات هو اعتبارالدين نتاجاً للحضارة و بناءاً على ما قلنا بأن الدين عبارة عن الايدولوجيا و الرؤية الكونية فلايمكن اعتبار الدين نتاجاً للحضارة. إنّ الدين في معناه الصحيح هو عبارة عن أمر منبثق من الوحي و ينشأ مما وراء المادة و ليس بشرياً و لا يمنع اعتبار الدين الالهي ركناً لحضارة إنسائية بنحو يمتنع تشكيل أية حضارة بدونه.

1.3. مثلما انتبه هنتينغتون لأسباب أفول الأيدولوجيات الغربية (انحطاط الحضارة الغربية)، كان من الأفضل له الالتفات إلى سر بناء هذه الحضارة للأيدولوجيات، و يبدو أنّ سبب ذلك هو أن الأزمات و الإحفاقات المحتلفة للمجتمع و الحضارة الغربية التي أدت إلى ظهور الايدولوجيات المختلفة من جهة و كذلك الفراغ الناشئ من تنحية الدين جانباً في أعقاب النهضة من ناحية أخرى. و على كل فان هذين الأمرين ليسا مدعاة للفخر فحسب، بل هو مؤشر على ضعف و عجز الحضارة الغربية في إدراتها للمجتمع و تلبيتها لحاجات الإنسان و مع ذلك و مع وصول الحضارة الغربية و ما تتضن من الأيدولوجيات إلى طريق مغلق، كيف يمكن أن نرد المستقبل و أن نعقد الأمل فيه. و من هذا يظهر الفرق بين خطاب المهدوية و وجهة نظر نظرية صراع الحضارات. إن المهدوية و استناداً إلى الجامعة الإسلام و العدل تبشر الإنسان بمستقبل زاخر بالآمال و أمّا نظرية صراع الحضارات مع ما تفتقد إلى الدين و الايدولوجيا آيله إلى الزوال و إلما تعد بمستقبل معتم و غائم و وافر بالحروب و العنف.

٥.١ جدير بالالتفات أن أسباب عدم انتاج الايدولوجيا في الحضارات غير الغربية هي عدم الشعور بالحاجة إلى ذلك لمكان وجود الدين في هذه الحضارات. أما الإسلام الذي بذاته غني و جامع و متكامل، لم يكن يوماً بحاجة إلى الايدولوجيات البشرية.

1.1. ننقل لكم حديثاً فيما يتعلق بخطاب العدالة في المهدوية و الأيدولوجيا و السلوك العادل للإمام المهدي الله الكامة العدالة الإقتصادية و القضائية و الثقافية في حكومته العادلة:

... عـن جابر قال: دخل رجل على أبي جعفر الباقر علم المنتسلان فقال له: عافاك الله اقبض مني هذه الخمسمأة درهم، فإنها زكاة مالي؛ فقال له ابو جعفر علم المنتسلان فضعها في جيرانك من اهل الإسلام و المساكين من اخوانك المسلمين، ثم قال: إذا قام قائم اهل البيت قسم بالسوية وعدل في الرعية، فمن اطاعه فقد اطاع الله، و من عصاه فقد عصى الله، و انها سمي المهدي لانه يهدي إلى امر خفي. و يستخرج التوراة و سائر كتب الله عزوجل من غار بأنطاكية و يحكم بين اهل التوراة بالتوراة و بين أهل الإنجيل بالإنجيل، و بين أهل الزبور بالزبور و بين أهل القرآن، و يجمع إليه أموال الدنيا من بطن الأرض و ظهرها فيقول للناس: تعالوا إلى ما قطعتم فيه الارحام و سفكتم فيه الدماء الحرام و ركبتم فيه ما حرم الله عزوجل

فيعطي شيئاً لم يعط احدٌ كان قبله، و يهلأ الارض عدلاً و قسطاً و نـوراً كما ملئت ظلماً و حوراً و شراً.

### ٢. النهضة الدينية

إن الفارق الثاني لخطاب المهدوية و صراع الحضارات يتعلق ب- النهضة الدينية. إنّ كلاً من المهدوية و نظرية صراع الحضارات يقران بإعادة الحياة إلى الدين (النهضة الدينية) و لكن من وجهات نظر مختلفه.

### ٧-١. يقول هنتينغتون:

كان للعرب و البيزنطيين و الصينيين و العثمانيين و المغول و الروس ثقة عالية بانفسهم و ذلك قبل القرن التاسع عشر، حتى انهم كانوا يحتقرون التن-زل الثقافي و التخلف المؤسسي و الفساد و الانحطاط لدى الغربيين. عندما يبدأ الغرب بالتضاؤل تحيى هذه الرؤى من جديد ]و بطريق أولى [ تشعر الشعوب بهوان الغرب، و كما يقول أحد المراقبين، ففي ايران - رغم كونها حالة شاذه و متشددة - ترفض القيم الغربية بصور مختلفة، الحالة هي نفسها في كل من ماليزيا و اندنوسيا و سنغافورة و الصين و اليابان... ان الوطنية كحركة عالمية تتجسد في النهضة الدينيه: تلك العملية العالمية التي تحدث في كثير من أنحاء العالم و الأهم منها ما تقع في النهضة الثقافية في آسيا و البلدان الإسلامية و هي ناشئة من الحيوية الاقتصاديه و السكانية لتلك المجتمعات.

العودة إلى الله: كانت النخبة الفكرية في النصف الأول من القرن العشرين تعتقد عموماً ان الحداثة الاقتصادية و الاجتماعية تزيح الدين، كعنصرمهم في حياة الانسان، من الساحة. و قد تبين في النصف الثاني من القرن العشرين ان تلك المخاوف و الآمال لا أساس لها من الواقعية. ان الحداثة الاقتصادية و الاجتماعية و جدت ابعاداً عالمية و في نفس الوقت قامت للدين فحضة في جميع انحاء العالم. ان هذه الولادة الجديدة للدين أو النهضة الدينية أو كما يسمية جيل كبل، الرجعة أو العودة إلى الله، قد شملت جميع القارات و جميع الدول تقريباً. إن هذا الاتجاه كان يدافع بصور مختلفه عن العزوف عن الحذوف عن الحداثة المهزومة التي كان يُدّعى أن هزيمتها تأتي بسبب ابتعادها عن الله. و لم يتحدّث أحد عن التوفيق بين الدين و مقتضيات الحداثة. كان الحديث عن اعادة أروبا مجدداً إلى احضان المسيحية و لم تكن الغاية تحديث الإسلام بل كان الحديث عن أسلمة الحداثة. "

و يرى هنتينغتون أن العامل الأكثر بداهة و الابرز و الأقوى للنهضة الدينية على المستوى العالمي هـ و عملية الحداثـة الاجتماعية و الاقتصادية و الثقافية في النصف الثاني من القرن العشرين و على الساحة العالمية. و يرى كذلك اضفاء الهوية و الدلالة و الهدف للحياة الإنسانية من قبل الدين، عاملاً آخر للنهضة الدينية:

«إنّ الدين هو الذي يكسب الهوية عن طريق الفرز بين المؤمنين و غيرهم و بين أتباعه الأعلون و غيرهم الأدنون»''

### انه يصف طبيعة النهضة الدينية كمايلي:

ان النهضة الدينية في دائرة اوسع و على المستوى العالمي، هي ردود افعال تجاه العلمانية و النسبية الأخلاقية و النزعة التلذذية و إعادة تأكيد على قيم النظم و العمل و التعاون

و التكافل الإنساني. إن الفئات الدينية قد لبت تلك الحاجات الاجتماعية التي عجزت عنها المؤسسات الحكومية. ويرى هنتينغتون ان تراجع الغرب و انتهاء الحرب الباردة يعدان أيضاً من عوامل النهضة الدينية:

إن هذه النهضة لا تعد رفضاً للحداثة بل تعني رفض الغرب و نكران ثقافتها الملحدة و النسبية التي تلازم الغرب ورفض ما يسمى التغرب و هي بيان للاستقلال الثقافي عن الغرب و الفخر و الاعتزاز بأننا نكسب الحداثه منكم و لا نكون أمثالكم.

ان تتريل النهضة الدينية إلى مستوي القومية و الوطنية كما يقول هاينتنغتون، غير قابل للقبول. لأنه يرى أن النهضة الدينية ما هي إلا العروف عن الحضارة الغربية و أن القومية أو الوطنية كانت موجودة مسبقاً و بشدّه على ساحة الحضارة الغربية، فكون النهضة الدينية هي التوجه القوي فحسب، فارغة من مضموفها و لم يكن عزوفاً عن الن-زعة الغربية (التغرب). ثم إنّ الدين لم يكن يوماً مرحباً بالقومية وهو كذلك في خطاب المهدوية، اذ لامكان للقومية و الوطنية فيه؛ لأنّ المهدوية هي النهضة الإسلامية و إعادة الحيوية للإسلام و لا يستطيع أن يوحد الأمم و القوميات تحت لواء، إلاّ اذا عرض لهم الإسلام الخالص النقى المناهض للقومية و الشعوبية. "ا

٣٠٠. إن هنتينغتون يعتقد أن النزعة الوطنية و العزوف عن الغربية و الترعة الإسلامية لدى سكان آسيا و منهم الإيرانيون، نزعة متشددة. إن هذه العقيدة خاطئة كذلك، لأن الواقع المشهود في هذه القارة و خصوصاً في ايران إنما ينسجم و العقل و الدين فلا يمكن وصفها بالتشدد و انما الهموا بالتشدد لأن النهضة الدينية و خطاب المهدوية يقفان تمدين للمصالح الغربية. ثم إن كانت الوطنية متشددة كانت القومية الغربية كذلك، الحقيقة التي ينكرها الغربيون. إن الخطأ الآخر لهنتينغتون يكمن في تعريفه ببعض الأسباب التي أدت إلى الأصولية الإسلامية، فهنتينغتون و من ينحومنحاه و يرى رأيه، أن قد ابتعدوا عن الحقائق كثيراً. إن عوامل التمنية الإقتصادية و النمو السكاني و نهاية الحرب الباردة و التراجع الغربي و الن-زعة الوطنية و ... ليست العوامل المتغيرة الأساسية في التوجه الاسلامي، لسبب هو أن تلك العوامل ليست ذات أصالة و مبدئية في الدين و لكنها تعتبر وسائل للسيادة. و لكن ما هو العامل الأساس؟

إن العامل الأساس كما يذكره هنتينغتون هو الإيمان بالله و الابتعاد عن الحداثه الإلحادية. إنّ الإيمان بالله باعتباره القيمة العليا و إن الالحاد باعتباره، من أهم المفاهيم السلبية، هما العاملان الأساسيان للنهضة الدينية في العصر الجديد. كما أن تكوين الحضارة الغربية الحديثة في عصر النهضه، كان يكمن في الإبتعاد عن الدين و الولوج في احضان الإلحاد، فعليه من المنطقي أن يكون الإبتعاد و النفور من تلك الحضارة - كما يقول هنتينغتون - في إطار إعادة جعل أوروبا مسيحية أو أسلمة الحداثة.

2.6. ينبغي القول عن تأثير الحداثه في النهضة الإسلامية: ان تأثير هذا العامل تأثير غير مباشر؛ أعني أن المسلمين لم يُعيدوا النظر في ديينهم من منطلق حسران الذات أو لأجل ان لا يتخلفوا عن ركب الحداثة، بل من منطلق مشاهدتهم للنقائص و مواطن الضعف لدى الحداثة، التي أبدت لهم بصورة أجلى القيم و الأحكام الدينية. بل لجؤوا إلى الأحكام الدينية الخالقة للحياة و الايمان الديني، هاربين من الحداثة الإلحادية كما يقول هنتينغتون.

7.1. ان النهضة الدينية و طبيعة الحداثة و الأصولية الإسلامية لا تبدو جلية للبعض. ان النهضة الدينية ليست بمعنى إعادة النظر في الاحكام الإسلامية و تعديل القوانين الإسلامية لصالح القيم الأجنبية، بل ان خطاب الأصولية الإسلامية و المهدوية هو تمذيب الدين من البدع و الشوائب و عرض الدين للمحتمع نزيها من النقائص و الملوثات و التحريف.

٧.٢. يجب أن لا نغفل عن اعتراف هنتينغتون بإستقلالية النهضة الإسلامية و نفورها من الغرب و الحقيقة هي إن هذه النقطة المهمة تبين طبيعة الأصولية الإسلامية و نحضه الإمام المهدي كأفضل نموذج للاصولية الاسلامية. و عليه فالنهضة الإسلامية علاوة على احتواءها المميزات المادية و المعنوية للعلم و الحضارة البشرية فإنها من-زهة عن عيوب و مفاسد الحضارة الغربية.

A-Y. و اخيراً نقول إن أسباب النهضة الدينية تكمن في عجز الغرب عن حل مشاكل البشرية و كفاءة الإسلام في تلبية حاجات الانسان اليومية و إلا فما معنى النهضة الإسلامية أو اعادة الحيوية إلى الدين الاسلامي و العزوف عن الغرب و العودة إلى دين مضى على حياته أربعة عشر قرناً. هذا من جهة و من جهة أخرى يعود الامر إلى التعريف السليم و الصحيح للانسان من قبل الدين الإسلامي. هذا و نترك التفاصيل إلى فصل آخر.

# ٣. المهدوية و النهضة الدينية في الغرب

ان هنتينغتون خلال عرضه لنظرية صراع الحضارات، يشبه الحضارة الإسلامية و الأصولية الإسلامية بين العرب، أي النهضة البروتستانتية و يذكر أوجه شبه كثيرة بين الحركة البروتستانتية الاصلاحية و الحداثة الإسلامية و قد ذكر كذلك الفوارق بين الحركتين. و شبه أيضاً الأصولية الإسلامية بالثورية الماركسية.

و قد نلاحظ هكذا رؤى تجاه الدين الاسلامي في السنوات الأخيره في ايران. و قد طرحت أفكار كالبروتستانتية الإسلامية و الانسنة الاسلامية كما طرحت الإشتراكية الإسلامية أو الاشتراكية المؤمنة بالله. لاحل تقييم هكذا اتجاهات و تبيين فوارق خطاب الأصولية الإسلامية و خطاب المهدوية عن الاصلاح الديني المسيحي و الثورية الماركسية، نقوم بطرح و نقد أفكار هنتينغتون في هذا الصدد:

1.7 عرض الموضوع: يذكر هنتينغتون تحت عنوان النضهة الاسلامية.

عند ما كان الآسياويون يزدادون ثقة بالنفس بسبب التنمية الاقتصادية الحاصلة لديهم، كانت الافواج المسلمة تتجه إلى الإسلام كمصدر للهوية و الثبات و الشرعية و التنمية و القوة و الأمل؛ الأمل الذي يعتبر الحل الوحيد في الشعار الإسلامي. ان النهضة الإسلامية مع ما لها من الشمولية و العمق، تعد أحدث المراحل في عملية التوفيق بين الحضارة الإسلامية و الغرب."

ثم يعرّف مضمون النهضة الإسلامية استناداً إلى أقوال أحد المنظرين المسلمين: «سن القوانين الإسلامية بدلاً من القوانين الغربية و الإستخدام المتزايد من اللغة و الرموز الدينية و توسعة التعاليم الإسلامية و الالتزام المتزايد بالأنظمة و السلوك الإسلامية كالحجاب و العزوف عن الخمر و...» ثم يستطرد قائلاً إنّ العودة إلى الله ظاهرة عالمية، لكن الله لدى المسلمين هو من ينتقم بصورة شاملة و موفقة.

إنّ النهضة الإسلامية في مظهره السياسي يتشابه مع الماركسية. النصوص التي تعتبر مقدسة و تصور مجتمعاً متكاملاً و الإيمان بالتغييرات الجذرية و رفض قدرة الشعب – الدوله، و تنوع التعاليم التي تشمل ابتداءً من الاصلاح المعتدل و انتهاءاً بالثورية العنيفه، كلها تعد من تلك التشابحات. إن هذه النهضة تقرب بصورة أكبر إلى الحركة الإصلاحية في المذهب البروتستاني. إن رفض الركود و الفساد و العودة إلى الدين الأكثر خلوصاً و نقاءاً و النظم و تجبب الطبقة الوسطى إليه، يعد كلها اوجه الشبه بينهما، انّ مذهب لوثر و كالفين يتشابحان و مذهبي الشيعة و السنة حتى انّ هناك أوجه شبه بين جون كالفين و آية الله الخمين.

ثم يشير إلى الفارق بين الأصولية الإسلامية والأصولية المسيحية:

«كانت حركة الاصلاح محصورة اصلاً في شـمال اروپا، لكنّ النهضة الإسـلامية قد اثرت تقريباً على جميع المجتمعات الاسلامية». ً '

إنّه يعتقد أنّ المجموعات الليبرالية الديمقراطية الموجودة على الساحة لم توفق كالأصوليين الإسلاميين! إنّ الديمقراطيين الليبراليين – عدى حالات مستثناة – لم يستطيعوا كسب أرضية إجتماعية مستقرة في المجتمعات الإسلامية و كذلك الليبرالية الإسلامية لم يستطع الاستقرار في هذه المجتمعات. إنّ الهزيمة التامة للديمقراطية الليبرالية في الوصول إلى السلطة في المجتمعات الإسلامية ظاهرة مستمرة و متكررة، في فترة تقرب من قرن، تبدء من القرن التاسع عشر.

إنَّ السبب الاساس لهذا الفشل يعود إلى حدٍ ما إلى طبيعة الثفافة و المجتمع الإسلامي اللذين الايحتملان المفاهيم الليبرالية الغربية. ١٨

و اخيراً، إنّه بعد تكراره لعوامل الأصولية الإسلامية كنمو السكان و التحديث و تظاهر الحكومات الإسلامية بالإسلامية بالإسلامية غير كفوءة في مواصلة العدل الاجتماعي و النمو الاقتصادي و الحريات السياسية.

7.7. سبق أن ذكرنا على لسان هنتينغتون أنّ الأصولية الإسلامية تعني العزوف عن الغرب و الن- زعة الإستقلالية و قول «لا» للغرب و الحداثة على النمط غير الغربي و لكنه يقول: التوجه الاسلامي يعني التغرب و هو لا يعرض دليلاً أو ايضاحاً لذلك. إنّ الإشكال في كلامه يكمن في كونه متناقضاً بالدرجة الاولى لأن العزوف التام عن الغرب لايجتمعان و التغرب و بالدرجة الثانية فإنّ جوهر قيم الدين الإسلامي التوحيدية يتناقض مبديئاً و التغرب و إنّ أي توجه غير توحيدي إلى الغرب يعد الحاداً.

7.7. يبدو أنّه بناءاً على نمط فكر الغربيين السقيم حيال الدين الذي يعتبرونه قدسياً و معنوياً صرفاً و بالتالي فمضمونه فارغ عن السياسة، يرى هنتينغتون بدوره رغم اعترافه بالن-زعة القانونية للإسلام و السلوك الدين المحبّد و التوجه إلى الرموز و لغة الدين و التمسك بالآيدئولجية الإسلامية و من خلال بيان لطبيعة الأصولية الإسلامية، يرى إنّ جوهرها عنيف و عدواني و حتى أنّه يرى فكرة كون الله منتقماً، فكرة ثقافيةً. و لكننا نعلم أن الأمر ليس كذلك، و أنّ جوهر الدين و الأصولية الإسلامية و المهدوية، علاوة على ايمالها ب تلازم الدين و الدنيا، يرتكز على رحمانية الله كثقافة و تطبيق الحبّ و العطف الإسلامي. انّ هذا هو الخطاب السائد للمهدوية الإسلامية و إلاّ فالإنتقام من أعداء الله الذين لايتقبلون الإصلاح و يشكلون نسبة ضئيلة من المجتمع، لايشكل الصورة السائده للإسلام. بعبارة أخرى إنّ خطاب العدالة الإسلامية و المهدوية مشروط و شرطه ابادة أعداء الدين و العدالة و الإنسان، و طبيعي أنه إن ل-م تحقق المقدمة لا تتحقق ذي المقدمة، و هذا الأمر عادل تماماً و لكن لا تكون المقدمة أكثر تفصيلاً و سعة من ذي المقدمة أبداً.

2. إن التشابحات و النقاط المشتركة التي يذكرها هنتينغتون بين الإسلام و الماركسية غير قابلة للقبول، لأنّ كيفية هذه النقاط المشتركة متفاوته فانّ الشمولية أو الأصولية أو الثورية في الإسلام تختلف عن نظيراتها في الماركسية.

من المؤكد أنَّه عند مقارنة الإسلام و المسيحية - مع تغاض كثير نابع من أنَّ التوحيد الإسلامي لا يقارن بالتثليث المسيحي - يمكن القول إنَّ كلا الدينين إلهيان و يطلبان الله و لكن لايمكن جعل

الن-زعة الاصلاحية المسيحية على نفس المستوى مع الأصولية الإسلامية و السبب في ذلك ان ما قامت به النهضة البروتستانية – و قد اشار اليه هنتينغتون – انما هو اصلاحات في اطار دين محرف اصلاً، بينما الأصولية الإسلامية هي العودة إلى المبادئ و التعاليم الدينية غير المحرفة و ان نصوصها الدينية الأصلية أي القرآن الكريم سليمة. ثانياً إنّ الإتجاه الاصلاحي المسيحي دنيويي محض بسبب ظهور الرأسمالية الغربية في ضوء الحركة البروتستانيه بينما الأصولية الإسلامية أو المهدوية تمدف إلى التوجه إلى الله و إنّ التوجه الدنيوي لديها نابعة من أنّ الله امرهم بعدم العزوف عن الدنيا و تركها. ثالثاً أنّ البروتستانية المسيحية نفسها لم تُبن على أصولها و هي حركة بدعية تدعو إلى إعادة النظر، بينما الأصولية الإسلامية و المهدوية منطلقة من النص الديني و المشروعية الدينية و هي عامل نمو كما إنّ الاحتهاد عندما يكون في اطار هذه الخصوصية لا يعد بدعة و أنّما قيمة.

1.7. إنّ روية هنتينغتون خاطئة عندما وضع عببء الأصولية الإسلامية على عاتق الفئات الثلاثة التي ذكرها، لأنّ الإسلام مبدئياً هو من جنس الإيمان و الاعتقاد و لا يدع أحداً من معتنقيه الا انّ يؤمن بالمبادي الاعتقاديه و المهدوية. ثم انّ العمل الصالح يُكمل الايمان و على كل مسلم السعي لتحقيق الاعتقاديات الدينية. فلذا ليست هناك خصوصية للفئات الثلاثة المذكورة و انّ جميع فئات المجتمع يدخلون تحت غطاء الأصولية الإسلامية، كما يزعم ذلك هنتينغتون نفسه عند ما يعتبر جميع العالم الاسلامي ساحة للأصولية الإسلامية. و الحق إن أية بقعة من الكرة الأرضية يتواجد فيها المسلم فإنّ واجبه الإسلامي يحتم عليه التصرف و فق الأصولية.

٧٠٣. إنّ اعتراف هنتينغتون بحزيمة الدايمقراطية الليبرالية أمام الأصولية الإسلامية مثيرة للإنتباه. إنّ هذا لدليل على كون الخطاب المهدوي على الحق و كونه اعلى كعباً، لكنّ المهم هو استيعاب سرّ هزيمــة الديمقراطية الليبرالية بأعتبارها أهم منجزات الحضارة الغربية. يبدو انّ ســجل الحضارة الغربية حيال العالم الاســـلامي سجل أســود و مليئ بالمظالم على المسلمين، رغم هذا فانّ الغرب ضحل من الناحيــة الفكرية. و نتيجة لذلك فان قصور الغـرب العلمي و العملي قد افضى بنا إلى العزوف عن الخطاب الديمقراطي الليبرالي و الدخول في رحاب الاســـلام. جدير بالذكر انّ الليبرالية الإسلامية ما الأســباب و الأدلة التي سبق ذكرها في نقد البروتستانية الإسلامية و الاشتراكية الاسلامية. إنّ الدين الاسلامي مستقل و متكامل في ذاته و هو الهي و ليس بشرياً و لا يمتّ بالمدارس الفكرية البشرية بصله الإسلام مينا كاملاً و مستغنياً فانه يمتلك خطاباً حول حرية الانسان (باعتباره عبداً لله) و نتيجه لذلك حرية الإرادة فيه، منبثقة من ارادة الله المطلقة. و الحال أنّ الانسان الغربي المنفصل عن الله – قد جعل نفسه مكان الله و قد اطلق العنان لإرادته و يرى نفسه حراً مطلقاً و هذا ما يتنافي و العبودية لله.

مد. و أحيراً، الجواب على شبهة عدم كفاءة الدين و المهدوية و الذي يبدو كونه أهم الإشكاليات على الأصولية الإسلامية. إنّه لفكرة أساسية أن تكون روح الحضارة الغربية مادّية و أساسها الفكري و رؤيتها الكونية هي اعطاء الأصالة إلى المادة و اتجاهه الاصلي هو الإقتصاد و لهذا السبب تقاس الأصولية الإسلامية مع تلك المعايير. و لكنّ هذا الموقف سقيمٌ و يجب ابتداءاً و لإجل تقييم الأصولية الإسلامية أن يعتمد على معيار غير مادي كي تتبين كفاء قما النظرية. بعد ذلك يصل الدور إلى الكفاءة العملية للدين و هذه لا يمكن الحكم عليها إلا بعد أن تتوفر فرصه العمل للدين.

مع الغرب و هي بحاجة اليها كي تتوصل هذه الحركة إلى النجاحات العملية و تظهر كفاءتما.

# ٤. الرؤية التجردية أو التاريخية؟

سبقت الاشارة إلى انه هل يمكن روية الدين في ثوب الإيدولوجيا أم لا. إن الغربيين و المؤمنين هم يهابون من توظيف الدين و يطالبون بدين غير سياسي و غير مرتكز على الأيدولوجيا، و مهمش عن المجتمع، كي لا تواجه مصالحهم خطراً. الهم يتعاملون مع المسيحيه بنفس الأسلوب كي لا تكون عائقة في طريق أكابرهم و أصحاب الدنيا منهم. لذا فالهم لا يريدون اسلاماً مجرداً و أصيلاً يدعو معتنقيه إلى الايمان و العمل الصالح، بل يريدون اسلاماً تاريخياً قابلاً للتحوير و التغيير بحسب الأهواء.

1.4. بدايتاً نعرض رؤية منظّر صراع الحضارات فهو يقول تحت عنوان الاسلام وعي من دون وحدة:

إن الولاء السياسي بين العرب و المسلمين عموماً يقابل بنية الولاء لدي الغرب المتحضر. ان مفهوم الشعب - الدولة لدى الغرب يعتبر قمه الولاء السياسي و إن الجوانب الأخرى من الولاء تعد فرعاً لذلك و تضعف امام الولاء تجاه الشعب.... ان بنية الولاء في العالم الاسلامي تكون على العكس تماماً. ان الإسلام يواجه فراغاً في المنطقة الوسطى من تسلسل الاولاء. يعتقد ايرالاييدوس أن هناك بنيتان أساسيتان و قد عيتان في اسلام هما:

الأسرة و القبيلة من جهة و الوحدات الثفافيه الدينيه و الملكيه في أوسع مستواها... في العالم العربي هناك اشكالية الشرعية لدى دول العالم العربي لان اكثرها اتت بسبب الامبرياليه المطلقة بل و غير المستقرة للغرب. ان الحدود الموجودة بينهم لا تنطبق على موطن المجاميع القوميه كالبربر و الكرد. علاوة على ذلك ان سلطة الشعب - الدوله لا تنسجم مع فكرة حكومة الله و اسبقية الأمة. ان الأصوليه الاسلاميه بأعتبارها حركة ثوريه يرفض مفهوم الشعب - الدوله لحساب وحدة العالم الاسلامي."

ان السيدة هانتر احدى المدافعات عن نظرية صراع الحضارات تدعي خلو الإسلام من النظام السياسي و كونه سياسياً و غير آيدولوجي:

ان اشكالية اكثر النظريات التي تدرس طبيعة الإسلام هي أن دور و مكانة الإسلام كأحد العوامل الحاسمة في تعيين سلوك المسلمين قبال العالم الخارجي، كثيراً ما تدرس بطريقة مجردة و غير تاريخية. و لكن لا يكن تعيين تأثير الإسلام في حالة مجردة. علاوة على هذا ان الإسلام ليس مجموعة راكدة من القواعد و الضوابط الاخلاقية و القانونية التي نشأت عبر قرون من دون تغيير. إن الإسلام لايزال عبارة عن ملخص لحياة و تجارب المسلمين الذين تعايشوا مع غيرهم في أماكن و فترات تاريخيه متفاوته.

يظهر بعد دراسة جزء آخر من كلامها، سرّ رغبتها للاسلام التاريخي و ليس المجرد: المجتمع الاسلامي الأول أسطورة أم حقيقه. لقد كان نبي الإسلام محمد المسلطة في فترة بين سنه ٢٢٦م الذي ورد المدينة و ٣٣٦ الذي ارتحل إلى بارئه، كان قائداً روحياً و سياسياً لاتباعه في المجتمع الاسلامي الجديد. ان هذه الفترة رغم قصرها كان لها اثر عميق في تطور النظرية السياسية و الاجتماعية للأسلام. إنّ شدة حبّ المسلمين ل - هذه المرحلة المثالية للحياة الإسلامية و من ثمّ رغبتهم إلى إعادة بناء تلك المدينة المثالية الفاضلة كانت في تذبذب عبر التاريخ....

إنّ القرآن الكريم و السّنة النبويـة لايوّفران دليلاً كافياً و واضحاً للظـروف اللازمة لحكومة إسلامية. و في موضع آخر من كتابها، تفضل النظام السياسي الساساني على الاسلام:

كان الدمج بين الظواهر الدنيوية و السماوية و بين الدين و السياسة في التقاليد الساسانية اكثر منها في الاسلام! أرغم الاعتقاد الواسع بالخاصة الإسلامية التي هي أن السياسة و الدين متصلان بعضاً ببعض، الحقيقة هي إن هذا التشابك (الروحاني و الدنيوي) لم يكن اكثر من بقية الاديان. ان العالم الاسلامي يعاني من انعدام الوحدة على المستوى السياسي. ان الإسلام لم يحذف الخصائص القومية و الثقافية و غيره من عالمه... يبدو أن تشكيل امة مسلمة واحدة امر بعيد المنال. إن حقيقة كون الوصول إلى الوحدة بقي سراباً، تركت أثراً مهما على الهوية الفردية و الجماعية للمسلمين حيال الدول الاخرى. ان اهم نتائج الوحدة غير المكتسبة للمسلمين هو ان الإسلام هو احد العناصر للتحسس بالهوية و القيمه لديهم و غالباً ما لايكون هو الأهم.

### و في النهاية تقول و هي تماجم الأصولية الإسلامية بشدة:

إذا عد الإسلام المتطرف انحرافاً منبثقاً من عوامل مختلفة التي لاصلة لها بالإسلام ذاتاً و مفهوماً، عندئذ يمكن ابادته بالهجوم على أسبابه الجنريه القابلة للتعرف... و مع ذلك لايفرق المفكرون و المراقبون الغربيون بين الإسلام الجيد و الرديء، فهم يعلمون أن هناك العلام (في صورته المناضلة و المكافحة) اخطر على الغرب و اكثر تهديداً له سواء على الجانب الحصاري أو الجهات الاخرى. فلذا يجب ان يحتوى و يحذف. و هم يرفضون فكرة أن الإسلام بامكانه ان يتكامل و يصلح و يقرب نفسه إلى القيم الغربية و يتعايش معها. و على هذا الاساس يستنتجون أنه يمكن تجنب صراع الحضارات عن طريق علمنة المجتمعات الإسلامية بصورة كاملة و تقييد الإسلام و حصره في الوعي الخاص و الفردي. إن مؤيدي هذه النظرية يعتقدون بأن اية محاولة لاشتباك المجموعات الإسلامية و حتى تلك التي ليست متطرفة سياسياً، تكون محفوفة بالمخاط.

قبل الدخول في نقد هذه المقتبسات الطويلة، اتقدم الى القراء الكرام بالاعتذار لما حوت من المضامين المهينة و أن ارفع عذري الى الباري سبحانه و اولياء الاسلام. و انني ليس بوسعي أن اخفي اسفي حيال الكم الوافر من الكتابات المشابحة التي نشرت في بلدنا في السنوات الاخيرة و بتكاليف باهضة تحملتها الحزينة العامة (بيت المال)، و لم تراع في نشرها معتقدات الناس، بل و لم نجد الحد الادبى من النقد او الايضاح حول ضحالة مضامينها. عليه فاني اقوم بالاشارة الى النقاط الاتية، أملاً بتخفيف الاعباء و تبين هشاشة تلك الاوهام.

2.7. لاشك ان القومية مدرسة و ظاهرةً غربية. لقد بينت تطورات القرنين التاسع عشر و العشرين في الغرب و خصوصاً الحربين العالمييتن، أن القومية و العنصرية المتطرفة لاقمتدي إلى سبيل. و نتيجتاً لذلك ظهرت الوجودية كي تقوم بنحو ما بترميم خسائر الغرب المعنوية و الروحية. بالإضافة إلى أنّ القومية تخالف العقل و الفطرة و لا تنسجم بوجه مع المساوات بين الناس. إنّ الناس المتساوون من ناحية الإمكانيات و القدرات الجسمية و النفسية و لا يمكن إدارهم من منطلق الرؤية القومية السّيئة، و يمكن أن يكون هذا هو السبب الذي جعل هنتينغتون نفسه خلال شرحه لنظرية صراع الحضارات، أن يعارض القومية. لكن ما يثير العجب هو أنه يعود إلى القومية و ينتقد الإسلام لمرفضه لها، لذا فمناهضة الإسلام لهذه الظاهره هي عين الصواب و تعدّ مفخرةً له.

7. إنّ الكلام بأنّ النموذج الإسلامي فارغ من المضمون أي انه، يركز على الأسرة و القبيلة و الإمبراطورية و الخلافة النهائية بدلاً من القومية مما أدّى إلى تفرقة المجتمعات الإسلامية، لهو خلاف للحقيقة لأنّه بناءاً على النصوص الدينية و تأسيساً على العقل و الفطرة، فقد اعطيت للأسرة قيمتها. فمثلاً، حرّض الإسلام على تكوين الاسرة ٢٦ أُخذت الحقوق المتبادلة بين الزوج و الزوجة بنظر الإعتبار. ٢٠ حرّض على احترام الوالدين ٢٠ و لكن لم يقبل بحال من الأحوال ان تكون القبلية أو الخلافة أو الامبراطورية بمثابة النظام السياسي الاسلامي. ان ما تبناه الإسلام هو ولاية رسول الله و الامام علم المنظرة و حدها المرفوضة و النظام القبلي و الخلافة و ما شابه ذلك كلها مرفوضة لمخالفتها للعقل و الفطرة.

1.3. و قد ذكر هنتينغتون مشكلة فقدان شرعية الدول العربية المرتبطة بالغرب. لكن مشكلتهم لاصلة لها بالاسلام و قد تبين ان الإسلام لا يتقبلها و كما صرح هنتينغتون أنّ لهم شرعية كاذبة بسبب صلاتهم بالغرب. إذاً تؤول مشكلة هذه الدول إلى سلطة الغرب المخزية.

3. إن الحكمُ إلاَّ لله ٢٠٠٥. و لكن كيف تعني هذه القاعدة نفياً للحكومة الله. كما يصرح بذلك القرآن الكريم ﴿إِن الحكمُ إلاَّ لله ٢٠٠٥. و لكن كيف تعني هذه القاعدة نفياً للحكومة الوطنية كما يقول بذلك هنتينغتون و تابعيه المتغربين في الداخل و يطالبون بالجمهورية من دون الإسلامية لأنهم يظنون بأن حكومة الله لاتجتمع و حكومة الشبعب. في صدد الإجابة على هذا التوهم نقول: بأنّ الحكم يختلف عن الحكومة. الحكم هو الشريعة و القانون الالهي و لكن الحكومة تعني تنفيذ القانون. في إطار الدين الإسلامي - كما سبق ذكره - يعرّف أو يرشح الحكام و المنفذون إلى الشعب و يُطلب منهم المتابعة و الطاعة. عندئذ يكون أمتثال الأمر الألهي من منطلق اللامي و العبودية و إن جمهورية النظام الاسلامي تأتي من منطلق الاعتماد الحقيقي على اصوات الشعب. إذاً لا تنافي بين الحكومة الوطنية و جمهورية النظام السياسي من جهة و الحكم الالهي و اسلاميته من جهة احرى.

عمل. إن خطاب المهدوية و الأصولية الإسلامية، بناءاً على الوحدة و نفي الفرقة، ليسا بصدد القومية و الوطنية لأنّ القومية عندما تكون في منافسة ضارة مع الوحدات المشابحة و الأمم الأخرى، تكوّن وحدة هشدة. في المقابل نرى أنّ الوحدة بين الأمم و القبائل و تكوين حكومة واحدة عالمية، تحقق التقوى و الكرامة الإنسانية و تكون الهدف الاسمى ﴿ يا أيهَا النّاسُ إِنّا خَلَقْنَاكُم مِّن ذَكر وَأُنثَى وَجعَلْنَاكُم مُّن فَكر وَأُنشَى وَجعَلْنَاكُم مُّن الذكر و الانثى. كأنّ الإنسانية قسمت بين الرجل و المرأة بصورة متساوية و كما أنّ الرجولة أو الأتوثة لاتكون سبباً لفخر أحدهما على الاخر، كذلك لا قبيلة أو امّة تعلو على اختها.

إذاً فما هي فلسفة التنوع في الخلق و الفروقات الظاهرية بين الرجال و النساء و القبائل و الأمم؟ إن الهدف الرئيس كما يوضح القرآن الكريم هو «التعارف» و ليس «التفاخر» إنّ التعارف أو المعرفة المتبادلة فيما لو اقترنت بالتقوى لأدّت إلى التعاون و التكامل و لكن الفروقات التي لا تكون مقترنة بالتقوى تسبب التفاخر و التفاضل. اذاً صح القول أنّ المهدوية و الأصولية الإسلامية تعارضان القومية و تضعان وحدةً بناءة و أعلي مرتبةً و هي وحدة المسلمين كافة بل الوحدة العملية للناس كافة رغم الفروقات الإعتقادية و التفاوتات الثقافية و الظاهرية. الحقيقة هي أنّ الحق مع برنالد لويس الزميل الفكري هنتينغتون في صراع الحضارات الذي صرح بالحق اذ قال: «الاسلام ليس قومياً بل هو علمي». ٧٠

٧.٤. بناءً على ما مرَّ ذكره فان أسمى الأنظمه السياسية هي ما لدى الإسلام لأنها تدار وفقاً للقوانين الالهية من جهة، و من جهة اخرى تشرك جميع الناس و الوحدات الاجتماعيه في الحكومة و تعطيهم الدور التنفيذي.

لا يعنى الخطاب الديني و المهدوي للحكومة، ادارةً مغلقة كما يدعي البعض بالها ادارة فقهية حصرية و غير علمية. بل ان التقوى و كرامة النفس وفقاً لمعيار التقوي يوجب ان يكون المعيار هو التخصص و الإلتزام الذي يتجلّى في الكفاءة سواء في نظام ولاية الفقيه الحالية أو في النظام المهدوي في المستقبل.

1. إن خطاب الإسلامي ليس الا مجموعة من الوحي الالهي إلى نبيه. إذاً الدين مجموعة من رؤية كونية و لأن الدين الاسلامي ليس الا مجموعة من الوحي الالهي إلى نبيه. إذاً الدين مجموعة من رؤية كونية و أيدولوجيا أي مدرسة. إن المدرسة لها بعد مجرد و مستقل عن الانسان، أما ما ينفذ على أرض الواقع فهو سلوك المسلمين، فإن تطابق مع أوامر الله كان اسلاماً حقيقياً و الا فلا. ففي الحالة الأولى لا معنى للتكامل و التحول و التطور، و في الحالة الثانية فما يقع على أرض الواقع يختلف عن الإسلام و لا يعزى اليه. اذاً فالمهدوية إحياءً للاسلام الخالص و العودة اليه و ليس تكاملاً للدين و ما سُمى بالإسلام التاريخي فان تطابق مع الإسلام الخالص فلايكون عندئذ تاريخياً و ان لم يتطابق مع ما اوحي إلى النبى فلا يكون، عندئذ إسلاماً.

4.8. تقول هانتر نقلاً عن الغربيين إن الإسلام غير قادر على التكامل و الإصلاح. إن الطريقة التي تنقل بها أقوالهم تُشعر بأنها تؤيد اقوالهم و تستغلها لصالحها. و كذلك تقسيم الإسلام إلى جيّد و رديء، فهي ترفض هذا التقسيم و ترى الاسلام رديئاً مطلقاً. عليه تكون نتيجة هذا الموقف أن تقسيم الإسلام إلى التاريخي و المجرد لا أساس له من الصحة، اي إن الإسلام، كما تصرح، تقليدي و راكد و مغلق فحسب و الها صفات غير مستحسنة. و خلاصة القول هي ان الاسلام بسبب كونه الهياً دين كامل و لا يفتقر الى التكامل.

1.1. إن الإسلام التاريخي يتصور فقط في صيغة الخصائص الثقافيه و التقاليد و آداب أية قومية مسلمة. و في هذه الحالة تتحقق ثقافة الشعوب المسلمة و تاريخهم و يطلق على تلك الحضارة اسم الامة و تنطبق و الأوصاف الإسلامية و لكن لاتعني تلك الحضارة الها مساوية للمدرسة الإسلامية. إن الإسلام قابل للتجرد من أية حضارة و هذا يعني كون الإسلام مجرداً و غير تاريخي.

11.1. إن هانتر اعتبرت النظام السياسي للإسلام و نظرية الحكومة الدينية أسطورة وجعلت مدينه الرسول مدينة فاضلة و في نفس الوقت اعتبرت الاسلام التاريخي واقعاً. نورد على كلامها أربع اشكالات.

الأول: وفقاً لصريح القرآن الكريم، فقد أمر الرسول الأكرم بتشكيل الحكومة و أمر المسلمون بالطاعة. ^^ إن الحكومة الإسلامية أو النظرية القرآنية حول الحكومة الدينية ليستا أسطورة

الثالث: لم يكن المسلمون متوهمون اذ اقتبسوا من النموذج الإسلامي في الحكومة. الرابــع: اذا كانت دولة المدينة المنورة و الحكومة النبوية اســـطورة، فدعوى هانتر أي الإسلام التاريخي، لا تكون سوى نسج من الحيال.

17.4. انه لمن المشهور و المعروف أن ثمانين بالمئة تقريباً من الفقه الاسلامي، تخص المعاملات و العقود و الايقاعات و التجارة و الحقيقه هي أن الفقه السياسي و الاجتماعي تشكل كيان الاسلام. فعليه يكون الإسلام دين الحياة و الدنيا و لم يكن منفصلاً عن المجتمع و السياسة مطلقاً. فعليه فبعد

مراجعة للفقه السياسي الاسلامي و الموسوعات الفقية كحواهر الكلام نجد أن الخطاب الحكومي في الإسكام و المهدوية ليس اسطورة. ولا نعلم كيف عرفت هانتر و استناداً على أي دليل أن القرآن و السنة النبوية، لم يوفرا دليلاً واضحاً و كافياً لشروط الحكومة.

17. استناداً إلى اي مقارنه بين الإسلام و الديانات الاخرى، استنتجت هانتر ان نظرية الحكومة عندهم و كذا عند الزرادشت و التقاليد الساسانية كانت اشد قوة من النظرية الإسلامية؟! دليلنا على ما ندعيه هو كثره الآيات القرآنية فيما يخص السياسة و الدولة و الروايات الوفيرة المتعلقة بالفقه السياسي و الكتب القيمة التي تقنع أي محايد بأن نظرية الحكومة في الإسلام أعلى كعباً من غيرها و لكن ما دليلها على أن الديانات الأحرى تركت تراثاً فقيهاً و قانونياً أكثر منه في الإسلام كي تستدل هما على علوشأنها على الإسلام.

18.2. يبدو أن تنوع القوميات و الشعوب الإسلامية جعلت هانتر تقول بالتكثر والتعددية داخل الدين الاسلامي و تعبر عنها بالتفرق و التشرذم عند المسلمين، ثم تنكر صراحة مثالية وحدة المسلمين و خطاب المهدوية. إن تلك المدعيات جديرة بالتأمل؛ لايمكن أن ندعي بتعددية دينية داخلية من نوع جديد و نعتبر المسلمين متورطين في اختلافات عقائدية مهمة و لا أن ننكر المسيرة الإيجابية و النامية لوحدة المسلمين في المجتمعات الإسلامية و لا يمكن اعتبار خطاب الوحدة الإسلامية و النامية لوحدة المسلم اسطورة و ليس المهدوية سراباً و بعيد المنال؛ لانه و كما شاهدنا، ليست نظرية الحكومة في الإسلام اسطورة و ليس النموذج الاسلامي للحكومة في صدر الإسلام خيالاً فتكون متابعته عبثاً؛ لأن تجربة الثورة الإسلامية في ايران و وحدة القوميات الإيرانية و دفاعهم الجاد عن الحكومة و النظام الايراني في صبغتها المصغرة، بينت امكانية تجمع المسلمين بل و غيرهم تحت الراية الإسلامية؛ راية الامام الحجة و تلبية نداءه الوحدوي.

10.4. يبدو ان هانتر عندما تقوم بنقد تشردم المسلمين و تفرقهم تحاول ان تنظاهر بأنها راغبة في وفاقهم ووحدهم. لكنها تسمي المجموعات الأصولية الإسلامية ذات الاتجاه الوحدوي، بالمتطرفة و تندد بهم. بينما الأصولية الإسلامية و المهدوية بسبب نزعتها الوحدية تتجهان اتجاهاً عادلاً و اذا كانوا منددين بهم لتوجهم الوحدوي، كانت هانتر و بنفس الأسباب متطرفة و منحرفة و منددة بها.

17.4. لا نعلم سبب تسمية الاصوليين الاسلامين بالمتطرفين من قبل هانتر. اذا كان السبب انحرافهم عن الاسلام. فنقول الها جردت ذات الإسلام عن اي توجه سياسي. اذاً الأصولية الإسلامية من وجهة نظرها لا ينبغي أن تعد انحرافاً.

ثالثاً: اذا كانت تقول بالاسلام التاريخي، فالاصولية الإسلامية تعتبر نوعاً من الإسلام التاريخي فلا أمر يشين ذلك.

10.1 إن السيدة هانتر، بعدم تمييزها بين الإسلام الجيد و الرديء – وفقا لما عبرت به – و التنديد بكليهما، اي التنديد بالأصولية و الاعتدالية، اظهرت حقدها تجاه الإسلام نفسه. و بهذا بينت انه من وجهة نظرها، ليس الإسلام الرديء أو المتطرف مندداً به فحسب، بل الإسلام الجيد أو المساوم و كذا المجموعات المتغربه المعتدلة، فهم غير جديرين بالثقة و يجب الا يستوظفوا. أن اذاً ما هو الجيد المرغوب به في رأيها؟ هل الجيد في رأيها كل شئ عدا الإسسلام أم البراغماتية الامريكيه؟ أم أي غربي بصورة عامة أم الفوضوية؟ أم لا وجود للحيد مبدئياً؟ و الجيد هو الثنائية الزادشتية؟ حقاً لا ندري ما ذا يعني الجيد في رأيها؟ لكن يمكن استناداً إلى اعترافها بأرجحية التقاليد الساسانية على الإسلام أو ما ادعت

من تأثر الإسلام من الثنائية الزرادشتية، ٣٠ القول بان الزرادشتية جيدة – على حد اعتقادها.

10.1 كان آخر كلماتها عن علمنة المجتمعات الإسلامية بصورة كاملة و ازاحة الدين من ساحات الحياة الاجتماعية للمسلمين. ان الاشكالية في الموضوع هي أن هذا الاتجاه الذي يسلب عن الإسلام وظيفته الاجتماعية و يحصره في مجال الحياة الفردية، لا ينسجم و قلقها حيال التفرقة في المسلمين و ظهور خلل في علاقاتم الإجتماعية. فاذا كانت قلقة على وحدة المسلمين، فهي اذاً تذعن بالتوظيف الاجتماعي للدين و تدعوا إلى وحدقم في ضوء الاسلام. و لكن موقفاً كهذا لا يتناغم مع العلمانية لديها.

## ٥. رؤيتان إلى الانسان

بعد ان قارننا بين الرؤية التاريخية و التجريدية إلى الدين و عرفنا الفوارق بين خطاب المدرسة المهدويه و الاتجاه القومي لدى الغرب إلى المجتمعات، نأتي إلى نمط رؤية الغرب و المهدوية إلى الإنسان. بداية نغض الطرف عن حكم منظر صراع الحضارات حول الطبيعة الانسانية.

1.0 يقول هنتينغتون حول من-زلة الانسان التقليدي و الحديث - على حدّ قوله - تحت عنوان «عقلانية القدرة»:

لا شك أنّ أهمّ فارق بين الإنسان الحديث و الانسان التقليدي، هو رؤيته إلى الانسان بالنسبة إلى بيئته. في المجتمع التقلييدي يقبل الإنسان بيئته الطبيعية و الإجتماعية كواقع طبيعي؛ كل شيء سيكون كما كان، لأنّ الله أراد ذلك. إنّ كلّ محاولة في سبيلً تحوّل النظام الأزلي و غير القابل للتحول، ليس كفراً فحسب بل أمرٌ مستحيل الوقوع. إنّ التحول في المجتمع التقليدي غير قابل للتصور؛ لأنّ الناس لا يستطيعون تصور ذلك في اذهانهم. إن الحداثة تبدأ عندما يشعر الناس بالقدرة الداخلية و بأنّهم يستطيعون فهم العالم و المجتمع و انّهم باستطاعتهم مراقبة ذلك. إنّ تجديد البناء يعني طرد نفوذ الموانع الخلرجية على الانسان و تحرير الانسان من قيد مراقبة الألهة.

إن الانسان التقليدي يرى بإنّ القانون عائق خارجي و ليس بوسع الانسان مراقبته. انّ الإنسان يكشف القانون و لكن لا يصنعه و لكنّ المجتمع السياسي الذي يروم التحول الاجتماعي يجب إن تكون القدرة السياسية فيه مستقرة على المؤسسات السياسية و ليس على الموانع الخارجية. ٣٠

و يقول في موضع آخر في معرض كلامه عن «التعامل المزدوج و المنافق» لَلغربيين مع الإنسان الغربي و غير الغربي و التناقضية و الديمقرطيته:

إنّ المجتمعات غير الغربية لا يترددون في الإشاره إلى الهوة الحاصلة بين العقيدة و العمل لدى الغربيين. إنّ النفاق و الازدواجية هو ثمن السلوك. المتصنع لدي اصحاب الدنيا إنّ الديمقراطية تُدعم شريطة ألا تودّي إلى صعود الإصوليين الإسلاميين إلى السلطة؛ توصى بعدم إنتشار الأسلحة النووية فيما يخص ايران و العراق و ليس اسرائيل. إن نفوذ الغرب لم يضعف فحسب بل أنّ متناقضة الديمقراطية سببّت عجز الغرب عن نشر الديمقراطيه في العالم. إن الغرب عموماً و الولايات المتحدة خصوصاً في فترة الحرب الباردة، كانوا يواجهون العالمة الديمقراطية في مشكلة اصدقائهم الديكتاتورين... إنَّ قادة الغرب تنبهوا إلى انّ عملية نشر الديمقراطية في المجتمعات غير الغربية تودّي إلى تقوية الدول المعارضة لهم و يسعون في التأثير على العملية الانتخابية و كذلك لا يبدون شوقاً كما في السابق لنشر الديمقراطية في تلك المجتمعات.

7.0 إن الفارق بين الانسان الحديث و التقليدي ناتج عن الإستنتاج الضحل القائل بأنّ التطورات الراهنة التي لم تكن في الماضي، و هي حاصة الحضارة الحديثة، إنّما هي حصيلة الرؤية الكونية المفتوحة للإنسان الحديث وانّ إستقرار الماضي هو حصيلة الرؤية الكونية المغلقة للانسان الماضي. إنّ هذه الفكرة خاطئة لأسباب:

الف – إنّ فرضية عدم تطور ذات الطبيعة من دون تدخل الانسان فيها أسطورة محضة. انّ مشاهدتنا لا تقبل ذلك. و تفصيل هذا البحث يأتي في محله.

ب- إن العقل و الإختيار و حرية الإرادة – مثلما ثبت في الفلسفة الإسلامية – وصف لمطلق الإنسان و ليس وصفاً للانسان الحديث. فالإنسان التقليدي يرغب في التطور أيضاً ولكن نظراً إلى نمو العلم و الآلات المحدود فانّ دائرة التطورات كانت اكثر قيوداً من التطورات الحالية.

ج – إنّ الحطاب الديني و القرآني لم يفرّق بين أفراد الإنســــان. و جعل الخلافة الإلهية و الحكومة في الارض خاصة لكلّ انســـــان. وفقاً للآيات القرآنية فانّ جميع الأشياء خلقت للإنسان و إنّ الإنسان خلق مسيطراً عُلمي الطبيعة.""

دً - حصيلة ما قلنا هي ان تطوير الانسان للطبيعة و المجتمع ليس مستحيلاً لأنّه قادر و مختار و ليس هذا الأمر كفراً لأنّ حرية الإنسان ثابتة بإرادة الله و لافرق بين الانسان التقليدي و الحديث لانّ طبيعة الانسان لم تتغير منذ البداية و إلى الآن.

مع. من الممكن ان يرى البعض أنّ الارادة و القدرة المطلقتين الإلهيتين يمنعان تحقق حرية الانسان و يرى ذلك خاصة الانسان التقليدي و يقول بفصل التقليد عن الحداثة. يردّ عليه انّ قدرة الله و ارادته ليســـتا مانعتان و انّ علمه و رقابته لا يؤديان إلى الجبر لإنّ الإرادة و القدرة و العلم في الإنســـان لها آثارها الخاصة و قد خلقه الله كذلك بصورة طبيعية.

مع. الفلسفة الإنسانية تعني اصالة الإنسان و قدرته الكاملة و الحلول محل الله و انسياب الانسان و تركه لشأنه. ان الفلسفه الانسانية مستحيلة عقلاً لان امكانيات الانسان و قدراته و قابلياته محدودة بالقياس إلى الله، لان الله واجب الوجود و الإنسان ممكن الوجود. اذاً الفلسفة الانسانية مرفوضة و غير ممكنه ثبوتاً فضلاً عنها اثباتاً و الحاصل أن اسسس الحداثة ضعيفة بل مستحيلة عقلاً و لا يبنى عليها.

ه.٥. يبدو ان الدافع الرئيس لدعاة الحداثة ل - تغيير الإنسان الغربي هو احتقار الانسان الشرقي كإنسان تقليدي و إلا فما معنى نظرية صراع الحضارات و اعتداء الغرب على الشرق. إن الفصل بين الانسان الحديث و التقليدي يجعل الانسان الشرقي و الغربي في طرفي المواجهة و العداء كي يتم الصراع بينهما في المرحلة اللاحقة، الامر الذي يخالف العدالة و العقل بعد أن اثبتنا الطبيعة الموحدة للانسان.

1.0 إنَّ ما يصرح به هنتينغتون هو المواجهة المنافقة للغربيين و متناقضة الديمقراطية لديهم و هذا لا يمكن تبريره ديمقراطياً. استناداً للمعابير الديمقراطية نفسها نتساءل لماذا لا يكون ارادة الإنسان الشرقي المتدين مصدراً للتأثير، لماذا و رغم تصريحه «بأنَّ ايران و في إطار ثورها تمتلك اكثر الانظمة السياسية في العالم الاسلامي ديمقراطية»، " رغم تصريحه ذلك، فانَّ الديمقراطية الايراينية تفتقد قيمتها إلى الحد السندي يتآمر الغربيون - كما اعترف هو - على عملية تكولها و لا يعترفون بها بعد ان تستقر على الأرض.

٧٠٥ طبقاً للفقرة الخامسة نستنتج: ان التفاوت بين خطاب المهدوية و نظرية صراع الحضارات، فيما يخص تعريف و طبيعة الانسان، غير قابل للانكار. وفقاً للتوجه الغربي التمييزي للانسان، فان الغرب يحرف طبيعة الانسان، فيرى الانسان الشرقي هابطاً و جديراً به العقاب، و في المقابل يرى

الانسان الغربي متسامياً و مقداماً. امّا وفقاً للخطاب الاسلامي و المهدوي العادل، فانّ للانسان الغربي و الشرقي حقوقاً معينة و معترفاً بها؛ لان فلسفة التفاوت و الاختلاف في الانسان و كونه شرقياً او غربياً او منتمياً الى هذه القبيلة او تلك، هي التعارف بينهم و ليست التفاخر. عليه فلا مبرر للتمييز بين الانسان، فلا صراع بينهم.

## ٦. النفسية الإستكبارية و الطبيعة الإنسانية

إنّ حبّ الذات و الاستعلاء نتاجان لخطاب إستحقار غير الغربيين و هيمنة اتبعتها الحضارة الغربية منذ اكدّ فرنسيس بيكن على القوة و القدرة كهدف لهائي للعلم. إن نفسية كهذه تجلّت في نظرية صراع الحضارات. يقول برنالد لويس المنظر الإمريكي البارز عن «صراع الثقافات»:

### ٦-١. يقول برنالد لويس:

إنّ التسامح المسيحي قد انتهى بعد إعادة فتح الأراضي. إنّ هذا التطور بدأ عندما فتحت غرناطـة لا عن طريـق الحرب بل عن طريق المفاوضات و أنتهت إلـى معاهدة امتيازات. في سـنة ١٤٩٨م حدث تطور مع دخول الأسقف الاعظم الشهير لمدينة تولدو و اضطر المسلمون تحت الضغط المتزايد بانّ يعتنقوا المسيحية أو يغادروا اسبانيا... و نتيجةً لهذا القمع تحول كثير من المسلمين إلى المسيحية أو تركوا اسبانيا في فبراير ١٥٠٢م واجه المسلمون المقيمون في مملكة كاستيل - التي كانت تشمل غرناطة آنذاك - الخيار نفسه الذي واجهه اليهود قبل عشر سنوات من ذلك اليوم أي غسل التعميد، النفي أو الموت.

### و يقول في موضع آخر:

يمكن فهم بداية التوسع الأروبي الذي بدأ في القرن الخامس عشر بصورة أفضل في المساحة الواسعة التي يوفرها لنا التاريخ، كان من الطبيعي أن يقوم الاسبانيون و البرتغاليون في سياق تحرير اوطانهم بملاحقة المسلمين حتى الطرف الآخر لجبل طارق."

### و يقول في مدح الاروبيين:

إنّ الروبا قررّت و لأوّل مرّة تحرير العبيد لانّ التكنولوجيا اغنته عن تهلك العبيد و إنّ نجاح أروپا يأتي من الصفات الذاتية و الكامنة في الحضارة الاروبية؛ الاوصاف التي يفتقدها الآخرون. $^{77}$ 

### إنَّ الخصائص الإساسية للغرب من وجهة نظر لويس هي:

أنّ التشكيك وصف جيد و يمكن القول بأنّه أحد الدوافع الرئيسية للحضارة الغربية. إن التشكيك أدى إلى زعزعة أسس فرضيات كانت تعدّ مسلماً بها و التي منعت الحضارات الاخرى و حتى الحضارة الغربية في مرحلتها الاولى من التطور.

إنّ الذنوب في معناها الحديث مهدمة و في نفس الوقت يمكن القول إنه مفهوم بارز من حبّ الذات الذي يعدُّ اعمق و أبرز نقطة ضعف في الحضارة الغربية، إنّ تحمل المسوؤلية حيال جميع مساوئ الدنيا تعبير آخر لعبارة العبًّا الثقيل للرجل الأبيض. إنّ اجدادنا الماجدين كانوا يدّعون بانّهم منبع الفضائل بنفس التكبر و الهراء.

#### و الان هاكم رؤيته في الارادة الالهية:

في قبال التهم الكثيره الموجهة الينا، لابد لنا من اللجوء إلى الاخطاء الانسانية. لقد كنا نحن الغربيون مذنبين بسبب حب الذات و الهيمنة و الاعتداء و النهب و الاستيلاء و الاستعباد و القتل و السلب. و مع ذلك فلأجل التقليل من عبئ ذنوبنا، يمكننا الاستدلال بان زماناً بعيداً قد مرّ منذكنا نجيز هذه الاعمال و مضت فترة ابعد منذ كنا نرتكب ذلك لرضى الله و كنا نرى فيها مشبئته.

### و يعيد الكرّة في ذكر جميل الغرب للبشرية٣٩

ان سابقة الحروب المحزنة و ما سببنا نحن الغربيون من الاذى، تشهد اننا لم نوفق في احترام الآخرين الذين يختلفون معنا و لكن هـذا هو ما كافحنا لأجله و بإعتباره مبدأ و قد وفقنا في ذلك قليلاً. ان الأمبرياليه و التمييز الجنسي و التميز العنصري مصطلحات غربية، ليس يعني ان الغرب قد ابتدع هذه الشرور، فانها للأسف امر عالمي، بل لأجل ان الغرب قد توصل إلى طبيعتها الشيطانيه و ندد بها باعتبارها ذنوباً و سعى بكل قوة لأخمادها و مساعدة ضحاياها. و اخيراً يحذر لويس مناهضي الغرب:

لم يواجه الغرب إلى الآن منافساً حدّياً و لا من بديل له، وحتى الذين يهتفون بالموت لأمريكا، ربما رغبوا فيها و لكن لاحول لهم لتطبيق ما ارادوه، الهم لا يقدرون على القتل و لكن اذا وصلت نزعات خاصة تلك التي يمكن تشخيصها في الولايات المتحدة وصلت إلى مبلغها النهائي فالهم يستطيعون المساعدة على انتحار جماعي... يمكن للحضارة الغربية ان تخلي الساحة فاذا تحقق ذلك فان جميع القارات ستصاب بالفقر و المسكنة و سيعرضون للخطر. "

2.1. إنَّ معاهدة الامتياز المسيحية الاسبانية و البرتغالية تعتبر عند لويس مخالفاً للتسامح المسيحي و هي مؤشر على نفسية استكبارية و حب الذات لدى الغربيين المنبعث عن رؤيتهم التمييزية إلى الإنسان و تفضيل القومية البيضاء و المواطن الأوروبي على بقية القوميات. ولكن في مقابل هكذا نفسية نجد النفسية الاسلامية و المهدوية تخالف التمييز العنصري و حب الذات كما يقول لويس نفسه «إنّ اليهود كانوا راضيين إلى حد ما بالعدالة الإسلامية. الذين كانوا يلجأون طواعية إلى الامبراطورية العثمانية كي يكونوا بمنئي عن ً أذى المسيحيين. ١٤ بالإضافة إلى انّ القرآن يناهض التفاخر و العنصرية.

٣٠٦. رغم أنَّ لويس يعتبر الإســـتعمارية الاروبية نوعاً من الضبـــط للامور؛ انَّهم فعلوا ذلك كي يطمئنوا من عدم عودة المسلمين إلى اروپا و لكن هذا التبرير لا يكون صحيحاً لانّه:

اوّلاً. إن دخول الإسلام إلى اروبا و اعتناق الاروبيين الإسلام لم يكن عن طريق الاعتداء و الظلم. إنّهم دخلوا في الإسلام بصورة طوعية اذاً الإسلام ليس إحتلالياً.

ثانياً. لو كان الغربيون حقاً في صدد ضبط الأمور كان عليهم أن يحرســـوا حدودهم لا أن يقوموا بأحتلال أراضي غيرهم.

رابعاً. إنّ نمط تعامل المسلمين كان متفاوتاً، بشهادة التاريخ، مع نمط تعامل المستعمرين كان سلوك الغرب على كان سلوك الغرب على العكس من ذلك.

٤٦. إن فرضية تحرير العبيد من قبل الغربيين بسبب ضعط الحركة الصناعية، على فرض صحتها يعتبر فكاهة لأنّ عملاً كهذا يفتقد القيمة الاخلاقية و الانسانية لأنهم احبروا على ذلك و لكن إستعباد

الانسان الحرو البرئ يعد ذنباً لا يغتفر، الذنب الذي إرتكبه الغربيون المتحضرون على حد قولهم النادين ينادون بحقوق الإنسان و يدّعون الديمقراطية و مساواة الإنسان. السؤال الذي يطرح نفسه هو لماذا استعبدتم ظالمين حتى تجبروا على التحرير؟

٦٥. بناءاً على تحليل و اعتراف السيد لويس بأن جذور جرائم المستعمرين و المتحضرين الأروبيين
 تعود إلى ثلاثة أشياء: التشكيك و استصغار الذنوب و الهيمنة أوتوهم السّيادة على العالمين.

نحن نشهد زيادة هذه العملية المنبوذه في الحضارة الغربية رغم إنَّ هذا الاتجاه يعد بدوره درساً. الحقيقة هي ان السهد لويس و هانتينغتون فضلاً عن السياسيين و رجال الدولة الغربيين و الإمريكيين لا يستطيعون أن ينكرو هذه الخصائص في سياستهم و برامجهم. إذاً نفس الأسباب التي جعلت الغرب المشكك و المذنب و الطامع مداناً في الماضي، يجعله مداناً في الحاضر و هل يدل سهلوك الغربيين و الولايات المنحدة في افغانستان و العراق و غرانادا و گواتانامو و أبي غريب و... على غير ذلك.

7.٦. ينبغي انَّ نذكر لويس انَّ مرور الزمن و قدم الذنب لايقلل من قبحه لا سيما اذا لم تكن هناك توبة كما نشاهده في سلوك الغربيين.

٧-٦. من الطريف أنه يتمسك بالقدر و الجبر و المشيئة الالهية لأجل تبرير الغرب و التقليل من تأنيب الضمير. نذكر السيد لويس، بغض النظر عن الاشكاليات العقلية على هكذا اتجاه، نذكره بان هذا الموقف يتنافض جلياً مع رؤية الفلسفة الانسانية للحضارة الغربية فبناءاً على أصالة الإنسان لا يمكن توجيه مسؤولية أخطاء الغربيين إلى الله.

٨-٦. يجب أن نكثر من مواجهة العناصر الثقافية و صنّاع القرار الغربيين بالاحتجاج عليهم بأنّ سلوكهم في الماضي و الحاضر غريب عن الديمقراطية و حقوق الانسان و يجب أنّ يجدوا حلاً و مخرجاً للتناقض الموجود في أقوالهم و أفعالهم.

2.8. إن اعتراف لويس و مثله هانتينغتون بالافول النسبي أو إستهلاك الغرب، حدير بالتأمّل و أدق من ذلك هو الإدعاء بان الحضارة الغربية لابديل لها من الناحية العلمية. لا شك ان الغرب في منحدر السقوط و أي سقوط اسوء من الإنحطاط الاخلاقي. لا ريب ان رؤية فوكوياما حول نهاية التاريخ حاطئة إذ يقول إن الغرب رغم الفضائح الأخلافية و الحضارية هو المنتصر النهائي و ليست نهاية التاريخ بالصورة التي يرسمها لويس إذ يقول إن الغرب سيأخذ معه الجميع إلى الهلاك. اذاً كيف سيكون المستقبل سيكون كما يرسمه القرآن الكريم.

1.1. إنّ الخطاب القرآني و المهدوي هو أنّ عبادالله الصالحين سيرتقون إلى السلطة في النهاية و انّ غيوم الظلم ستنقشع. وفقاً لهذا المنطق فان المستقبل واضح و مفعم بالأمل لانّ الارادة المقترنة بالعدل الالهـــي لا ترضى أبداً بالظلم و الآثام و لا ترضى أن تكــون لهاية التاريخ صفحة مظلمة. نعم مثلما بدء الإســــــلام بحكومة نبوية عادلة و نموذجية ثم استمر بعد فترة بحكومة علوية عادلة و لكنها قصيرة، سيستمر بحكومة المهدي الفعمة بالعدل في نهاية التاريخ.

# ٧. العالم ثنائي الاقطاب

لا بــأس بالذكر أن العالم كما يــراه القرآن الكريم، عالم ثنائي الاقطاب، اي قطب الحق و قطب الباطل. ان الناس لخصوصية و جود الارادة فيهم، ينقســمون إلى قســمين:الفئة الحقة و الفئة الباطلة. فئــة تعبد الله و اخرى كافرة. فئة تبصر الحق و اخرى عمياء، فئة تنتفع المجتمعات بها و اخرى ظالمه لها و... في اطار الرؤية القرآنية لا تســتوي هاتين المجموعتين اللتين يطلق عليهما اختصاراً، الحق و الباطــل فاقداً للقيمة، مضراً و زائلا. ٢٠ إن هذا الباطــل. يعتبر الحق قيمةً و هو نافع و خالد و يعتبر الباطــل فاقداً للقيمة، مضراً و زائلا. ٢٠ إن هذا

الخطاب القــرآني الذي يرمي إلى ثنائية الاقطاب، خطاب معقــول و منطقي تماماً، و لم يتأثر بغيره مطلقاً. لكننا نجد نقداً له من قبل نظرية صراع الحضارات.

### ٧-١. يقول هنتيغتون حول رؤية الاسلام الثنائية:

إن المسلمين - كرؤية تقليدية - يقسمون العالم إلى دار الاسلام و دار الحرب، اي منطقتي السلام و الحرب. $^{12}$ 

و يرى برنارد لويس الرؤية نفسها:

إن العالم - من وجهة نظر المسلمين - كان يقسم إلى قسمين: احدهما دارالاسلام و فيها تسود الضوابط الاسلامية، الشرعية و القانونية و الاخرى دارالحرب الخالية من القوانين الاسلامية. و كانت بين هاتين الدارين حرب مستمرة و كانت تتخللها هدنات قصيرة الامد، تؤدي إلى وقف حالة الحرب. ان الصراع يستمر حتى يصل كلام الله إلى جميع الناس. "

تقول السيدة هانتر دفاعاً عن نظرية صراع الحضارات و نقداً لخطاب المهدوية الاسلامي و رؤية الإسلام إلى العالم:

إن رؤية الإسلام إلى العالم و إلى العلاقات الدولية، رؤية ثنائية - و كما يقول المفكرون الغربيون - رؤية توسعية تنطلق من رؤية الإسلام إلى العالم و تقسيمه إلى داراالاسلام اي منطقة السلام و النور، و دار الحرب. ان دار الحرب غالباً ما تفسر بمنطقة الحرب لكن اعتبارها بعنى منطقة الفساد و الفاقد للعقيدة، هو أقرب إلى الواقع. و عليه لم يكن للمسلمين معرفة دقيقة و متقدمة للسياسة الخارجية، خارج اطار ادارة العلاقات و المجابهة بين دار الإسلام و دار الحرب؛ انه يجب الجهاد على المسلمين حتى تتحول دار الحرب إلى دار الإسلام.

### و تقول في موضع آخر:

العالم الاكثر تعقيداً: إن روية الإسلام إلى العالم و الى مدلول العلاقات الدولية، كما تشاهد في تقسيمه العالم إلى دار الإسلام و دار الحرب، لم تكن ساذجة و ثنائية. إن هذا التقسيم تبلور في متأخر في العصر العباسي و ككثير من المعتقدات الاخرى، يحتمل انها قد استلهمت من العادات و التقاليد الساسانية و قد قسم الساسانيون العالم إلى قسمين؛ ايرانشهر او اقليم ايران (الوطن الآريايي) و عداها. كانت ايران صاحبة الدين الافضل، يعتقد الزرادشتية التي تتقسم العالم إلى ثنائية الطيب و الخبيث او النور و الظلمات و وجود صراع ابدي بينهما و قد اخذ المسلمون بهذه الثنائية و احلوا ثنائية الإسلام و غير الإسلام او دار الإسلام و دار الحرب، محل ايران و غير ايران.

اله الم تُعزى ايضاً الرؤية الثنائية نحو العالم إلى الإمام الخميني بأنه يقسم العالم إلى المقتدرين و العاجزين او المستكبرين و المستضعفين او الشرق و الغرب او اصحاب الصراط المستقيم و اتباع الشيطان. و تدعي انه بتأثير من النظرية الاسلامية، يقسم العالم إلى دار الحرب و دار الإسلام. فهي تعتقد أن الإمام الخميني قد تأثر بالنظرية التي كانت سائدة في ايران قبل الإسلام و متأثر كذلك من النظام الثنائي الاقطاب في اعقاب الحرب العالمية الثانية. أنه

ان هانتر ترى الإسكام ذا رؤية ثنائية متأثرة من الزرادشتية. ٧٠ و تدعي ان لوقعة كربلاء تأثيراً مزدوجاً على الشيعة: احدهما نهاية الكفاح لاجل استرجاع حق آل على و اعادته اليهم ثم لزوم الانتظــــار لعودة الإمام الحجة (الإمام المتوفى الذي ينتظرونه لأكثر من الف ســــنة) و ثانيهما لزوم و وجوب مناهضة الكذب و انعدام العدالة حتى مع وجود العوائق الشديدة.^^

٧٠٧. اضافة إلى الايضاحات السابقة حول الخطاب القرآني حول الحق و الباطل، يجب ايضاح المر و هو أن خطاب «الحصرية» الاسلامي يقف حيال خطاب «التعددية الدينية» الرائج الباطل المتبنى من قبل الغرب. إن الاسلام لا يحتمل ابداً التعددية الدينية لانه يرى في ذلك تناقضاً و يدرك أن التناقض مستحيل عقلاً. و نتيجة لذلك لا يمكن ان يكون طرفي النقيض اي التوحيد الاسلامي و الثلاثية المسيحية صادقين و اذا ثبت بالبراهين الخاصة أن التوحيد حق سيكون عندئذ نقيضه باطلا. اذأ فالحصرية الاسلامية تنطبق مع ثنائية الحق و الباطل، و هذا الامر طبيعي. إن الاديان الاحرى بدورها تؤمن بالحصرية و ترى الحق في نفسها و الباطل في غيرها. و قد صرح كل من هنتيغتون أن و السيدة هانتر " و لويس" كل من هنتيغتون أن الامر.

اذاً لا مجال للانتقاص من الاسلام على وجه الخصوص. إن الحصرية الاسلامية تتطابق و البراهين و العقلانية. لأن التوحيد الاسلامي مؤسس على البراهين و أن خاتمية الرسالة الاسلامية ثابتة بسبب غنى الدين الاسلامي و تدنّي مرتبة الاديان الاخرى بالقياس إلى الدين الاسلامي؛ كما ان المهدوية تضع التشيع و الاسلام في اسمى المراتب؛ ان المهدوية هي التوجه الوحيد الذي يربط العلاقة بين الله و الناس والارض و السماء لحظة بلحظة. لان حجة الله على الارض حاضر بين الناس و يعتبر رابطا، الا انه غائب لا يعرف بشحصه. وليس للاديان الاحرى هكذا مميزات، عليه لا تتمكن من انقاذ الناس و هدايتهم بصورة تامة و كما ينبغى، فضلاً عن اعتبارها المنقذ الوحيد.

٣.٧. مع وضوح موضوع الحصرية الاسلامية و كونها الحق، يمكننا فهم معنى التقسيم الثنائي، اي دار الحرب و دار الاسلام. و فيما يخص هذا المصطلح فهو لم يذكر بلفظه في القرآن الكريم بل ورد مفهومه، و تم استعمال المصطلح استيحاءاً من القرآن الكريم، اذ ينصح المستضعفين فكرياً بالهجرة من بيئة الشرك الثقافية "و هذا ما سبب استعمال هذا المصطلح السامي، اي بلاد الشرك او بلاد دار الحرب، في الاحاديث و الروايات الاسلامية. "و

لكن ينبغي الالتفات إلى ان هذا التقسيم، ليس تقسيماً سياسياً و حاقداً كما توهمه من نقلنا كلماقه. و هو لا يهدف إلى بناء عالم ثنائي الاقطاب كما يتوهم الغربيون. ان العالم الغربي الثنائي الاقطاب طافح بالصراعات و المظالم، و لكن التقسيم الاسلامي ما هو الا تقسيم اعتباري و ثقافي، فدار الحرب من وجهة نظر الدين الاسلامي، ليست تعني منطقة المنازلة و الصراع، بل تعني تلك المنطقة التي لا يجد المسلم او اي انسان فيها الا من النفسي و الحرية الفكرية كما يصوره لنا القرآن الكريم و في المقابل يقصد بدار الاسلام، المكان الذي يخلو من الحالة التي وصفناها. و الدليل على ما ذكرناه هو أن المسلمين و حتى عند قدر هم، لم يخلقوا لغيرهم بيئة فكرية مغلقة. في هذا الشأن يقول برنارد لوييس:

و مع ذلك كان المجتمع الاسلامي مرناً تجاة الاديان الاخرى، و كان المسلمون، و عن لرتياح منهم، يعيشون مع معتنقي المذاهب الاخرى معايشة سلمية، و كانوا مستعدين للسماح لغيرهم بمزاولة مناسكهم الدينية و ادارة شؤونهم المعيشية بحرية تامة، في مقابل التزامهم ببعض القيود. هذا و لم نشاهد تسامحاً كذلك في العالم المسيحي الا عندما اقتنعت الحروب الصليبية اخيراً أن الوقت قد حال للتعايش مع الاخرين.  $^{\circ}$ 

و قد وجدنا في كلمات السيدة هانتر، أن دار الإسلام هي منطقة السلام و الفكر النير، و أن دار الحرب هي منطقة الفساد و اللا اعتقاديه. اذا فاولئك المنظرون انفسهم لا يؤمنون بما اشكلوا على

غيرهم.

1. إن السيدة هانتر قد وقعت في تناقضات عدة حول موضوع الثنائية الاسلامية. فمن ناحية تعتبر خطاب الثنائية الاسلامية دليلاً على اطماع توسعية للمسلمين، و من ناحية اخرى تُقر بأن الجهاد يتوقف على اذن الإمام و حضوره في الساحة و ان اي توسع للحدود بعيداً عن حضور الإمام المعصوم، يعد ممنوعاً لدى الشيعة. و مع ذلك فالها ترى نظرية دار الحرب و دار الإسلام، هي النظرية التقليدية للمسلمين و تراها في نفس الوقت مستلهمة من التقاليد الساسانية و العقيدة الزرادشتية. و مع ذلك ترى تبلور هذه النظرية في وقت متأخر في العصر العباسي، و ترى رؤية الإمام الخميني حول العالم ثنائي الاقطاب السلامية و زرادشتية و منبعثة من النظام ثنائي الاقطاب الذي ظهر في اعقاب الحرب العالمية الثانية. اذاً إلى اي مدى يمكن الاعتماد على كلامها مع ما يتضمن من تناقضات.

٧٠٥. ان رؤيتها حول تأثر الإسلام من الزرادشتية في اطار نظريتها عن العالم ثنائي الاقطاب، خاطئة تماماً. لانه وفقاً للزرادشتية فان العالم ينقسم فعلاً إلى ساحتين؛ ساحة عمل يزدان و ساحة عمل أهريمن، او الخير و الشر، او النور و الظلام، فهناك قوتان متجاهاتان و متشابكتان و لا اثر لهذه الثنائية في منطق القران الكريم. ان مقتضى مبدأ التوحيد و كمال الحق المطلق - خصوصاً بسبب كونه القوة المطلقة - هو ان لا يكون هناك نداً له و ان لا قوة حقيقية سواه فهو قادر على كل شئ و كل فعل و لا يحسب لغيره اي حساب و حتى الشيطان الخادع الموسوس كائن عاجز للغاية و ليس له سيطرة مادية على الانسان، و ليس له دخل في عالم القوة و القدرة. و ما قميأت له من فرصة فبمشيئة الله. ان هذه الحقائق الواضحة هي مفاد آيات كثيرة و لبداهتها لا تحتاج إلى شرح او ايضاح.

7.1. إن إساءة السيدة هانتر لساحة الإمام الخميني لا تنحصر بما نقلناه، فهي تصفة في موضع آخر من كتابها، بالداعي إلى العنف و الثورة ضد المستكبرين، لكن جميع هذه الاتمامات و الاساءات لا نصيب لها من الحقيقة، و انه قدسسره و كعالم عارف بالشوون الاسلامية و كولي فقيه، برئ مما تقول، فهو قدسسره انما استوحى من الثقافة القرآنية و من سنة اهل البيت و على اساس ذلك قال بثنائية الحق و الباطل و الاستكبار و الاستضعاف. و ان هذا التوجه الديني منطقي تماماً، لان للانسان جانبين: الغريزة و العقل. فالغريزة تسوق الانسان إلى حاجاته المادية و الجسمانية و العقل يرشده إلى المعنوية و الروحية و نتيجة لذلك فالانسان جسماني - روحاني. و كما قالت هانتر فان التعريف الاسلامي للانسان هو انه ذلك الكائن الذي ينبغي ان يحقق التوازن بين حاجاته الجسمانية و الروحانية و المعنوية. ٥٠

اذاً يمكن القول بأن التراع الداخلي بين العقل و الغريزة ينعكس إلى نزاع خارجي و اجتماعي بين الانسان الدنيوي الاستغلالي و الانسان الذي يعبد الله و ينشد العدالة. عليه فمن الطبيعي ان يكون العالم ثنائي الاقطاب.

٧٠٧. آن التعبير بعودة الحجة المهيم أنها يكون صحيحاً فيما آمنًا - كما يشهد التاريخ و روايات كشيرة بذلك - بحياته و غيبته. لكن هانتر وقعت في تناقض اذ طرحت عودة من لا حياة له و الغيبة سوية. مهما يكن فعقيدة الشيعة بناءاً على الادلة التاريخية و الاعتقادية و الروائية الكثيرة هي ولادة الإمام الحجة في دار ابيه الإمام الحسن العسكري من زوجته نرجس في النصف من شعبان سنة ٥٥٠ هجرية و نتيجة لذلك فحياته و غيبته، تكونان لمصالح خاصة و اراد الله امامته المهالح في غيابه و اذا كان الامر كذلك و هو كذلك، فرجعته و ظهوره يكونان ذا معنى. و لا معنى - كما يقول اهل السنة - للرجعة بالولادة في لهاية التاريخ لانه لم يذهب كي يعود.

٧.٨. ان افضل شاهد على اختلاف الرؤية الاستقطابية الاسلامية - المهدوية مع الثنائية الزرادشتية

اوِ الغربية هو الآية القرانية: ﴿هُوَ الَّذِي أَرْسَلَ رَسُولُهُ بِالْهُدَى وَدِينِ الْحَقِّ لِيظْهِرَهُ عَلَى الدِّينِ كُلِّهِ وَلَوْ كَرِهَ الْمُشْرِكُونَ^ ﴾ و هذا يعني ان رسالة الإسلام رسالة عالمية و ان خطاب المهدوية هو تطبيق العدل على المستوى العالمي و ان هذه الرؤية لا تتفق و التمييز بين البشرية و جعلهم في اطار تقسيمات تمييزية.

# ٨. الخطاب القومي و العالمي

رغم ان هانتينغتون من خلال شرحه لنظرية صراع الحضارات - يقول ان سيادة القومية آيلة إلى نهايتها و ان العالم متعدد الاقطاب قد حل محل العالم ثنائي الاقطاب و لكنه يستعين بالقومية و يستغلها في اثارة الغرب و يدق بذلك طبول صراع الحضارات و يقوم بأخافة الغرب من الخطر الاتي من الإسلام و سنتعرض لذلك آجلاً.

## ٩. مجاهمة الاسلام و الغرب

يري المدافعون عن فكرة صراع الحضارات، ان الإسلام هو الخطر الوحيد الذي يهدد الغرب. بدايةً فلنقرأ كلماقم:

### ٩-١. يصف هنتيغتون المسلمين هكذا مهاجمين:

ان سبب غزو المسلمين الغرب هو انهم يعتقدون أن الغربين اساساً لا يؤمنون بدين... كان الغرب يصف القوة المجابهة له في فترة الحرب الباردة، بالشبوعية الملحدة؛ ان في العالم ما بعد الحرب الباردة، الذي هو من خصائص صدام الحضارات، يصف المسلمون القوة المقابلة لها بالملحدة. \*\*

و يستطرد قائلاً انه وفقاً لاستطاع الاراء الذي اجري في الولايات المتحدة عام ١٩٩٤، يرى اكثر الشارع و المسؤولين، ان انتشار الاسلحة النووية و الارهاب الدولي هما التهديدان الاساسيان للولايات المتحدة، التهديدان الذان يقترنان بالاسلام عموماً. '

#### ثم يضيف:

نظراً إلى الانطباعات التي عليها المسلمون و الغرب، كل تجاه الاخر و نظراً إلى غو الاصولية الاسلامية، فليس من المستغرب ان تحدث بعد الثورة الاسلامية في عام ١٩٧٩، حالة شبه حرب حضارية بين الاسلام و الغرب... ان طرفي النزاع قد اعترفا بان العلاقة بينهما هي علاقة حرب... و قد اعترف آية الله الخميني من قبل، بان ايران في حالة حرب مع الولايات المتحدة بصورة جادة. و قد اعلن القذافي الجهاد ضد الغرب مراراً. ان قادة الجماعات الاسلامية و البلدان المتطرفة قد خاطبوا الغرب بنفس اللهجة الخاطبية. اما في الجانب الغربي فان الولايات المتحدة قد ادرجت سبع دول في قائمة الارهاب، خمسة منها اسلامية و هي ايران و العراق و سوريا و ليبيا و السودان."

#### و هو يقول في النهاية:

إن الاصولية الاسلامية ليست المعضلة الاساس للغرب، بل الاسلام نفسه؛ الحضارة المغايرة التي يؤمن المنتمون اليها الهاناً وثيقاً بأفضلية ثقافتهم و هم منشغلون بعجر هم. ان السي اي ايه او البنتاغون ليستا المشكلة للعالم الاسلامي بل الغرب نفسه؛ الحضارة المغايرة التي يشق المنتمون اليها بعالمية ثقافتهم، و يعتقدون بان قدراتهم رغم اتجاهها صوب الافول، جعل على عاتقهم الالتزام بنشر الثقافة الغربية في جميع انحاء العالم."

### يقول برنارد لوييس المنظر الاخر لنظرية صراع الحضارات:

من الفترة الممتدة ابتداءاً من تقدم الجيش الاسلامي صوب الاراضي المسيحية في شرق منطقة الشرق الاوسط في اوائل القرن السابع عشر [الصحيح هو القرن السابع] و حتى ثاني و آخر انسحاب للقوات التركية من اسوار مدينة فينا في عام ١٦٨٨، عاش المسيحيون في خوف دائم من خطر الاسلام الداهم و استغرق ذلك قريبا من الف سنة. و كان الخطر الاسلامي الذي يهدد اروبا لمدة الف سنة على غطين: الخطر العسكري من جهة و اخطر الديني من جهة اخرى، اى خطر فتح المساحات الارضية و خطر اعتناق الدين الاسلامي."

لقد بدأت السيدة هانتر كتابها باستعراض خطر الإسلام على الغرب، و قد ذكرت اموراً لا تجدر الاشارة اليها. '`

1. فيما يخص عزو المسلمين الغرب و بسبب الحاد الاخير، ينبغي بداية أثباب المدعى بينما افترض هنتيغتون الدعوى قطعيةً. و تعترف هانتر بان الشيعة لا يجوزون ذلك في عصر الغيبة، تعبطل الدعوى مبدئياً. و دليله لا يصمد حجة، لان عزوف الغرب عن الله يرجع الى دين محرف و غير قابل للتطبيق، و قد تم تحميش هذا الدين نفسه. إن رؤية الإسلام إلى الشيوعية و الغرب ليست سواءاً؛ فالاول ملحد لماديته و اما الثاني فلشركه و تحريفه الديني و الاستهانه به و التحلل الاعتقادي. لكن نقد المسلمين الغرب فبسبب الهم لا يلتزمون حتى بالمسيحية المحرفة و هي مهمشة في مجتمعهم، اذاً لامكان للغزو المادي.

9.8. ان هنتيغتون لم يأت بدليل على ما يدعيه من أن الإسلام مع تطوير الاسلحة النووية و الارهاب، رغم ان هذين الامرين لا ينفصلان عن الحضارة الغربية. لان الحضارة الغربية قد بدأت بالاستعمار و استمرت بالغزو و الارهاب و لديها ترسانة ضخمة من الاسلحة النووية. رغم ذلك فان الدين الاسلامي قد اظهر للجميع انه بضوابطه العادلة و الانسانية في الجهاد و التي وردت تفاصيلها في باب الجهاد من الفقه الاسلامي، قد اوضح انه لاصلة له باسلحة الدمار الشامل اللا انسانية و لا يدعم الارهاب. مهما يكن من امر، فبعد ان فندنا مبدأ هجومية الموقف الاسلامي حيال الغرب، فلا يبقى هناك مجالاً لمناقشة مسألة اسلحة الدمار الشامل و الارهاب كوسائل و ادوات الموقف.

2. الأشك أن ثورة ايران الاسلامية تعد منعطفاً مهماً في علاقة الإسلام مع الغرب. لكن المهم هو أن هذه الثورة حققت الإسلام على ارض الواقع و لتزيل سلطة الاجنبي عن الشعب الايراني. فالهدف الاول لا يخالف الدمقراطية الغربية و يأتي تطبيقاً لحرية الانسان في اختيار الدين، و اما الهدف الثاني، فيعد لازمة من لوازم الديموقراطية. اذاً فلا ضير في الامر. اما الجانب الاحر فهو مدان بسبب مخالفته لحق الحرية في اختيار الدين و يعد حرقاً لاستقلال الطرف الاحر. عليه فحدوث الثورة الاسلامية لا يضع الايرانيين في موقف عدائي مع الغرب، بل الثورة فضحت الغرب و وضعت مصالحه على حافة الخطر. نعم، ما لم يعترف الغرب بحقوق الجانب الاحر، ستبقى ازمة الثقة سائدة على اقل تقدير. و

لو استمر التشاؤم، فسيستمر العداء و لا يستبعد وقوع الحرب بينهما. لكن المسؤولية تناط على عاتق الغرب لا محالة. جدير بالذكر ان ثورة ايران الاسلامية جاءت استمراراً لثورة الإسلام في فجره و هي مقدمة لثورة الإمام المهدي العالمية، فهي تتبع منطق الإسلام و تنأى بنفسها عن منطق الظلم و العنف.

ه. ما يقال من ان الصراع الاساس هو ما يكون ضد الإسلام، يناقض نظرية صراع الحضارات، لان الإسلام كدين ليس له جانب ملموس كي يكون هدفاً للغرب، اذاً فما معنى صراع الإسلام مع الغرب، ربما لان الغرب يخشي القوة الكامنة للاسلام و منطقه القوي في تعبئة الشعوب ضده، لذا يوجهون العداء صوب الإسلام نفسه بدلاً من الحضارة الاسلامية او المسلمين. عليه ليس هناك صراعاً للحضارات و انما الصراع ما بين الإسلام و الغرب. و هذا هو الصراع الفكري بين الإسلام و المذاهب و المدارس الباطلة التي عرضناه في اطار صراع الحق ضد الباطل.

1.9. ان دعوى هنتيغتون مرفوضة اذ يقول بأن الثقافة الغربية ثقافة عالمية و أن العولمة يحب ان تكتسح العالم، و ذلك لان هذا التوجه يناقض العالم متعدد الاقطاب كما يراه هو، اضافة إلى ان الاوضاع العالمية بعد الهيار الشيوعية و ظهور التعددية القطبية لا تتحمّل الرأي الواحد و لا يمكن للعولمة ان تتحمّق في شكل فرض ثقافة الغرب على الاخرين. إن قيم الغرب العليلة التي كانت وارء افول الغرب و انحطاطه - كما يعترف بذلك هنتيغتون - لا يمكن لها ان تشمل العالم. و في المقابل فان قيم الإسلام الانسانية التي سيكون احياؤها و تنفيذها هدفاً لرسالة الإمام الحجة، هي القابلة للتطبيق و الشمولية العالمية لتوافقها مع الفطرة الانسانية و العقل.

9.N. إن رؤية لوييس فيما يتعلق «بالف سنة من الخطر الاسلامي على الغرب» - بغض النظر عن مخالفتها للحقائق و التي ينبغي دراستها في مجال آخر - لا تستقيم و جانب آخر من كلامه حيث يقول: إن التسامح الاسلامي بصورته التامة و الكاملة كان مشهوداً في تلك البرهة الممتدة لالف سنة. اذاً فاحد هذين التصريحين لا يكون صحيحاً؛ الف سنة من الخطر المستمر او التسامح في اعلى مستوياته.

A.A. و اخريراً، خلافاً لما يعتقد لوييس فان هاجس اعتناق الدين الاسلامي من قبل الغربيين لا يعد خطراً. فقد قلنا مسبقاً ان حرية اختيار الدين تعد حقاً من حقوق الانسان و تأتي مسايرة مع الديموقراطية و قد اعترف بهذا الحق الميثاق العالمي لحقوق الانسان. لذا فان الدخول في الإسلام سيكتسب مترلة انسانية لائقة و سامية. فلا يأتي الدور للحديث عن الخطر العسكري الاسلامي و سيكون اعتناق الدين الاسلامي من قبل الغربيين آتياً وفقا للحرية المقدسة عندهم.

### ١٠. النتيجة

لقد بدأنا هذه المقالة بعرض مقدمة حول اهمية نظرية صراع الحضارات و نقدها. ثم شرحنا النظرية في القسم الاول ثم ناقشنا جوانبها كالحاجة إلى وجود عدو لاجل الاحتفاظ بالهوية و القومية؛ تعددية الاقطاب في السياسية العالمية، بعد الحرب الباردة؛ افول الغرب النسبي؛ نمو القدرة الاقتصادية للمسلمين و الحضارات الاسيوية.

خصص القسم الثاني للمقارنة بين خطاب المهدوية و نظرية صراع الحضارات و ذكرنا تسمعة فسوارق بينهما. و كان الفارق الاول هو أن الدين في العصر الحاضر في حال الازدهار و ان الحضارة الغربية في طور الافول لأن الايدولوجيات الغربية نسميت او في طور النسميان. ثم تطرقنا إلى النهضة الدينية و في اطارها طرح هنتيغتون اسلمة الحداثة و كان الفارق الثالث حول مقارنة الاصلاح الديني

الفارق الاساسي و المهم الخامس هو رؤية الحداثه و الغرب إلى طبيعة الانسان و الذي يجرد الانسان من فطرته و قابلياته الانسانية و لكن في المقابل، لا فرق من منظار الإسلام و المهدوية، بين الانسان التقليدي و الحديث و ان جميع الرؤي التمييزية بين افراد البشر مرفوضة.

و قد شاهدنا في الفارق السادس، تواضع الاول و استكبار الاخير. و كان الفارق السابع بينهما هو، الرؤية الاستقطابية للاسلام و المهدوية في اطار التوجه إلى خطاب مجاهة الحق و الباطل من جهة و رؤية الغرب إلى العالم باعتباره متعدد الاقطاب و طافح بالصراعات من جهة اخرى. ان العودة إلى القومية و العنصرية من بعد رفضهما، هي الخطوة الاخرى في مسار نظرية صراع الحضارات؛ بينما يلترم خطاب المهدوية بالرؤية العالمية للاسلام و رفض التمييز بصورة جادة و كان هذا هو الفارق الثامن بين هاتين النظريتين.

و اخيراً، طرحت مسالة تجابه الإسلام مع الغرب و عرض الإسلام من قبل منظري صراع الحضارات، كخطر للغرب، فارقاً آخر. و تبين الهم خالفوا الحقيقة اسوة بغيرها من المسائل.

نأمل من القارئ الكريم، بعد قراءته لهذا البحث، أن يوفق في اختيار الخيار الصائب و المحايد و ان يتوصل إلى الحقيقة بعد قراءته الاجمالية لنظرية صراع الحضارات و المهدوية الاسلامية.

#### المصادر

- ۱. القران الكريم.
  - ٢. لهج البلاغة.
- ۳. اميري، مجتبى، نظرية برخورد تمدنها (نظرية صراع الحضارات)، منشورات وزارة الخارجية لجمهورية ايران الاسلامية، طهران، ١٣٧٥.
- ع. سروش، عبدالكريم، فربهتر از ايدولوژي (اصلب من ايدولوجيا)، صراط، طهران،
   ۲۳۷۲.
  - ٥. العاملي، وسائل الشيعة، المكتبة الاسلامية، طهران، ١٣٨٧ق.
- ۲. لوييس، برنارد، صدام الثقافات، ترجمة بممن دخت اويسي، فرزان و المركز الدولي لحوار الحضارات)، طهران، ۱۳۸۰.
  - ٧. المجلسي، محمدباقر، بحار الأنوار، مؤسسة الوفا، بيروت، ٣٠٤ ١ق.
- ۸. هانتر، شیرین، مستقبل الاسلام و الغرب، ترجمة همایون مجد، فرزان و المركز الدولي لحوار الحضارات، طهران، ۱۳۸۰.
- ٩. هنتیغتون، ساموئیل، صدام الحضارات و اعادة النظم العاملي، ترجمة محمدعلي حمید رفیعی، مکتب الابحاث الثقافیة، طهران، ۱۳۷۸.
- ١٠. هنتيغتون، سـاموئيل، نظام سياســـي در جوامع دســـتخوش دگرگوني (النظام السياسي في مجتمعات متغيرة)، ترجمة محسن ثلاثي، دار نشر العلم (نشر علم)، [بي جا]،
   ١٣٧٥.

#### پىنوشت

استاذ آمریکی معاصر.

مجتب أميري، نظرية برخورد تمدنه (نظرية صدام الحضارات)، ص٧٧، ٢٨ و ٣٤.

 ٣. ساموئيل هانتينغتون، برخورد تمدنها و بازسازي نظم جهاني (صدام الحضارات و اعادة بناء النظام العالمي)، ترجمة محمد علي حميد رفيعي، ص ٢٨ و ٢٩.

۴. نفسه، ص ۲۹.

۵. نفسه، ص ٤٢ و ٤٩.

 برخورد تمدنها و بازسازي نظم جهاني (صدام الحضارات و اعادة بناء النظام العالمي)، ص٢٩.

۷. نفسه، ص۲۹ ــ۳۰.

۸. نفسه، ص ۷۹ ــ ۸۰.

۱۰. نفسه، ص۱۵ ـ ۱۲۸.

١١. نفسه، ص١٥٢ ــ ١٥٣.

١٢. نفسه، ص١٥٤.

١٣. انظر سورة الحجرات، ١٣.

١٤. أمثال السيدة هانتر، في كتاب آينده اسلام و غرب (مستقبل الاسلام و الغرب)، ص١١٢ و ما بعدها.

برخورد تمدنها و بازسازي نظم جهاني (صدام الحضارات و اعادة نباء النظام العالمي)، ص١٧٤.

۱۶. نفسه، ص۱۷٦.

۱۷. نفسه، ص۱۷۸، ۱۷۹.

۱۸. نفسه، ص۱۸۱، ۱۸۲.

۱۹. برخـورد تمدنها و بازسـازي نظم حهـاني (صدام الحضارات و اعـادة بناء النظام العالمــي)، ص۲۸۸ ــ

آینده اسلام یا غرب (مستقبل الاسلام و الغرب)،
 ۲۸ ـ ۲۸ .

۲۱. نفسه، ص۹۹.

٢٢. النساء، ٢٥؛ النور، ٣٢.

٢٣. النساء، ٢٥؛ النور، ٣٣؛ المتحنه، ١٠.

۲۴. البقرة، ۸۳، ۲۱۰؛ النساء، ۳۳؛ الاسراء، ۲۳؛ الاحقاف، ۱۵ و ۱۷.

۲۵. يوسف، ٤٠.

۲۶. الحجرات، ۱۳.

۲۷. برخورد فرهنگها (صدام الثقافات)، ص۸.

٢٨. انظر: سَـورة المائدة، ٩٤ و ٥٥؛ النساء، ٥٩ و ١٠٥ النوبة، ١٠٥ و ١٠٦ التوبة، ١٠٣.

۲۹. مستقبل الاسلام و الغرب، ص۷. ۳۰. نفسه.

٣١. النظم السياسي في المجتمعات المتحولة، ص١٤٧ \_\_. ١٤٨.

۳۲. برخورد تمدنما و بازسازي نظم جهاني (صدام الحضارات و اعادة بناء النظام العالمي)، ص۲۳۹، ۳۱۱، ۳۱۶.

٣٣. البقرة، ٢٩؛ الجاثية، ١٢ ١٣؛ ابراهيم، ٣٢ ٣٣؛ النحل، ٣٢ لو ٢٩؛ الحج، ٣٥.

٣٤. برخورد تمدنها (صدام الحضارات)، ص ٣١٤.

۳۵. نفسه، ص٥٣ ــ ٥٥.

۳۶. نفسه، ص۹۹.

۳۷. نفسه، ص۸۲ ـ ۸۲.

۳۸. نفسه، ۸۷ ــ ۸۸.

۳۹. نفسه، ۸۹ ــ ۹۰.

۴۰. نفسه، ۸۸ ــ ۹۰.

۴۱. برخورد فرهنگها (صدام الثقافات)، ص٥١.

۴۲. سورة الرعد، ١٦ ــ ١٧؛ سبأ، ٤٦ ــ ٤٩.

۴۳. بر حورد تمدنها (صدام الحضارات)، ص ٤٥.

۴۴. برخورد فرهنگها (صدام الثقافات)، ص۱۶.

۴۶. ینظر نفسه، ص ۲۰۸ ــ ۲۱۰.

۴۷. ینظر: نفسه، ص۷ و ۱۸۸.

۴۸. ینظر: نفسه، ص۸۷ و ۹۹.

۴۹. برخورد تمدنها (صدام الحضارات)، ص۳۳٦.

۵۰. برخورد فرهنگها (صدام الثقافات)، ص٥٠.

۵۱. آينده اسالام و غرب (مستقبل الاسالام و الغرب)،

۵۲. ســورة النساء، ۲۰، ۹۷ ــ ۱۰۰؛ سورة النحل، ٤١، . ۱۱۰.

۵۳. منها ما ورد عن الرسول ﷺ من التعبير بدار الحرب. وسائل الشيعة، ج١١، ص٧٦. و قد ورد التعبير بدار الشيرك و بلاد الشرك في حديث للامام الصادق الماليك في نفسه، ص٧٦ و ٧٧؛ و قد استعمل بعض الرواة مصطلح دار الاسلام و لم يواجهوا معارضة من قبل المعصومين؛

و اعادة بناء النظام العالمي)، ص٣٤٠ ــ ٣٤١. ۶٠. نفسه، ص٣٤٣ ــ ٣٤٥. ۶١. نفسه، ص٣٤٣ ــ ٣٤٥. ۶٢. نفسه، ص٣٤٣. ۶٣. برخورد فرهنگها (صدام الثقافات)، ص١٠ ــ ١٢. ۶۴. ينظر: آينده اسلام و غرب (مستقبل الاسلام و الغرب)، ۵۲. آينده اسلام و غرب (مستقبل الاسلام و الغرب)، ۵۲. آينده اسلام و غرب (مستقبل الاسلام و الغرب)، ۵۹. آينده اسلام و غرب (مستقبل الاسلام و الغرب)، نفسه، ص۷۸. ۵۵. برخورد فرهنگها (صدام الثقافات)، ص۱۷. ۵۵. ينظر: آينده اسلام و غرب (مستقبل الاسلام و الغرب)، ص۹۹. ۵۸. نفسه، ص۵۸. ۵۸. التوبة، ۳۳. ۵۸. برخورد تمدنها و بازسازي نظم جهاني (صدام الحضارات



क्षांगी ख़बेक्च वे क्षांवेजक्ष्मा क्ष्च वेगिन्ती।

#### الخلاصة

موضوع البيئة و ضرورة حمايتها و رعايتها حظي بأهميته بالغة في كافة أطوار التاريخ البشري، إلى درجة انه حمل الأفراد و المجتمعات الإنسانية خلال العقود الأخيرة على سنن مقررات و قواعد خاصة تحت عنوان حقوق البيئة. و مع ذلك لم يستطع الإنسان المعاصر لحد الآن السيطرة على الآثار المخربة لحياته الصناعية و الآلية و الاستهلاكية ضد البيئة، و لايزال العالم يواجه وتيرة متصاعدة في تخريب البيئة و تلويثها.

و بالنظر لضرورة طرح بحوث جديدة و طرق جوانب غير مسبوقة بخصوص موضوع المهدوية، نحاول في هذا البحث دراسة النظرة إلى البيئة و مكانتها في الحياة المهدوية الطيبة، و إثبات أن حقوق البيئة و حقوق جميع الأحياء و النباتات ستراعى بالكامل في عصر الظهور، بل إن هذه الموجودات و بيئتها ستتفجّر كل قابليتها و مواهبها الكاملة على أحسن وجه في عصر الظهور.

# الفصل الأول: نظرة إلى حقوق البيئة في العالم المعاصر

«البيئة» من أكبر الهموم التي عاشها و يعيشها الإنسان و العالم المعاصر طوال العقود الأخيرة و إلى الآن. لذلك كان إيجاد حقوق و واجبات خاصة بالبيئة و تطويرها، سواء على الصعيد الداخلي أو على الصعيد الدولي من القضايا المهمة جداً حيث شغلت العديد من الخبراء و الساسة و المؤسسات العالمية و المعاهدات الدولية.

و بالطبع فإن «البيئة» بمعناها العصري على الأقل، مصطلح حديد في كثير من اللغات. واستخدامه في اللغة الفرنسية إلى القرن الثاني عشر، مع أن استخدامه المتواصل يرجع إلى عقد الستينات من القرن العشرين.

لقد كانت البيئة منذ أقصى القديم موضع احترام الحضارات و الثقافات، و تحظى بقداسة خاصة لدى البشرفعلى سبيل المثال شاعت عبادة (ميترا) أو الشمس عند الايرانيين القدامى، و كان فمرا «الغنغ» و «النيل» مقدسين عند الهنود و المصريين، و انتشرت عبادة النجوم عند البابليين، و هنالك اشمارات في كتب مثل «ريغ فيدا» (الكتاب المقدس عند الهندوس) و «التوراة» و «قانون حمورايي» إلى حفظ المصادر الطبيعية و عدم تلويث البيئة. و كان هناك أقوام آخرون كالفينيقيين و الليديين و الميتين و المايا و الاينكا يقدسون الظواهر الطبيعية الأمر الذي يدل على ظهور فكرة الإهتمام بالطبيعة و الحفاظ على البيئة منذالعصور القديمة.

و مع قيام الثورة الصناعية في القرن الثامن عشر برزت المشكلات البيئية و خصوصاً في العالم الصناعي بشكل أوضح. و في القرن العشرين اكتسبت الاضرار و الحسائر البيئية شكلاً أبرز و اكثر خطورة و تأزماً بفعل مشكلات و حوادث «تريل اسميلتر» في ١٩٤١، و «قناة كورفو» في ١٩٤٥، و « بحيرة لانو» في ١٩٤٨، و «اختلاف سدغات» في ١٩٤٨، و «قضية كاسموس ٩٥٤» في ١٩٨٧ في الفضاء، و كارثة المعمل الكيمياوي «بوپال» في الهند سنة ١٩٨٤، و محطة «چرنوبيل» الذرية في ٢٩٨٤ أبريل ١٩٨٤، و التلوث الناتج عن الحرائق المتعمدة لآبار النفط الكويتية من قبل العراق

في حرب الخليج الفارسي الثانية. و قد دلّت كل هذه الأحداث على أن البشرية و لأحل التغلب على الأخطار بحاجة إلى عزيمة عالمية و برمجة دقيقة و إتخاذ خطوات حاسمة و شاملة على المستويات المحلية و الإقليمية و الدولية، و بغير ذلك ستمنى الحياة الإنسانية بالدمار و الاستتراف المتسارع.

إن المخاطر البيئية تشمل اليوم مساحة واسعة، وفي ذلك المياه و الهواء و درجة الحرارة و ازديادها في الكرة الأرضية، و إرتفاع سطح البحار، و الحفاظ على الأنواع المختلفة، لاسيما الأنواع النباتية والحيوانية النادرة، و تآكل طبقة الاوزون، و آثار الأنشطة الصناعية لأفعال الإنسان، تخريب الغابات، تلوث المياه، الأمطار الحامضية، التلوث الصوتي، والعسكري، و الذري و ما إلى ذلك.

وقد أدّت بعض هذه الخسائر البيئية بدورها إلى خسائر أكبر. فمثلاً يرى الخبراء أن قطع أشجار الغابات بشكل واسع و الإنتشار الكبير للمخلفات الصناعية في الفضاء يؤدي إلى تغييرات سلبية جداً في مناخ العالم و ارتفاع مستوى المياه في البحار و المحيطات و غرق السهول الساحلية و اتساع الأمواج الحرارية. كما أن الوقود الفسائلي و استخدامه الواسع و المنفلت يؤدي إلى زيادة هاين او كسيد الكاربون في الأرض و ايجاد ظاهرة الاحتباس الحراري. ان وجود الغازات السامة المنتشرة من الانشطة الصناعية الإنسانية يؤدي إلى أكسدة الامطار و نشر السموم في مياه الشرب و تلويث بيئة الكائنات الحية البحرية و بالتالي يعرض سلامة الإنسان للخطر.

يسود اليوم هذا الاعتقاد بأنه على الرغم من أن الموضوعات البيئية في العلاقات الدولية ليست ظواهر جديدة، و لكن بالنظر لوخامة الاوضاع، فإن قادة العالم كثيراً ما ينقلون قضايا البيئة من الهامش إلى اوراق عملهم السياسية الرئيسة.^

ويلاحظ هذا المنحني ايضاً في اساليب المنظمات الدولية و العالمية في خطوات وقائية ضد تلوث البيئة، و ما عقد عشرات المعاهدات البيئية الآدليل على هذه الأهمية المتزايدة.

يجب التذكير بأن مصطلح «البيئة» يمكن ان يطلق على منطقة معينة أو كل الكوكب أو حتى الفضاء الخارجي للكوكب. كما أن منظمة اليونسكو أختار مصطلح «بيوسفر» أو الطبقة الحيوية للبيئة و هو من التعاريف الموسعة في هذا المجال حيث يعرفه ببيئة حياة البشر أو ذلك الجزء من العالم الذي تجري فيها الحياة كلها حسب العلم الحالي للانسان. والواقع أن البيوسفر أو الطبقة الحيوية، هي تلك الطبقة الرقيقة التي تلفّ الكرة الأرضية و هي تشمل الأرض و ألف متر فوقها و اعماق الأرض و المحيطات.

كما أن البيئة تشمل الماء و الهواء و التراب و العوامل الداخلية و الخارجية المتعلقة بحياة أي كائن حي، و الحقيقة أن الحياة الإنسانية و الحيوانية و النباتية و نحوها تتأثر بهذه البيئة. كما أن بعض نصوص المعاهدات البيئة، تعرّف البيئة متكونة من الأجزاء التالية:

الف) المصادر الطبيعة سواء المتحددة منها أو غير المتحددة كالهواء و الماء و التربة و كل الحيوانات و النباتات و التأثيرات المتبادلة بين هذه العناصر.

ب) الأموال و الممتلكات الخاصة بالتراث الثقافي.

ج) المناظر الخاصة.

لذا فإن البيئة المصنوعة من قبل البشر كالأبنية و الآثار التاريخية و البنايات المتنوعة و المناظر الخاصة تعد جزءاً من البيئة و ينبغي حمايتها من التخريب. ' كما أن المصادر الطبيعية للكرة الأرضية كالهواء و المساء و الأرض و النباتات و الحيوانات و خصوصاً النماذج المعروفة من النظم البيئة الطبيعية، يجب أن تحفظ لصالح الأجيال الحالية و المستقبلة و بحسب الحاجة و طبقاً لخطط مدروسة و ادارة دقيقة، كذلك يجب ادارة الانتاج و المصادر بشكل منطقي يعالج التعارض الموجود بين التنمية و البيئة، و

لكن من الواضح أن انسان عصر ما بعد الصناعة و عهد «بيوتكنوالكترونيك» اليوم لم يستطع التغلب على معضلة تخريب البيئة من قبله، فهو يواجه يوماً بعد يوم تخريباً اكثر للغابات، و زيادة في اتساع الصحارى، و تلوث الهواء و الماء و التربة و البيئة و انقراض أنواع حيوانية و نباتية، و هذه العملية تدور داخل دائرة مغلقة و تراجعية و تتكرر باستمرار، و لا تزال للاسف وتيرة تخريب البيئة أسرع من وتيرة ترميمها.

# الفصل الثاني: حقوق البيئة في سيرة النبي المنافي و المعصومين:

في البحث عن أطروحة المهدوية، لابد دائماً من مراجعة سيرة عموم المعصومين عليهم السلام هي من خاتم الانبياء حتى الإمام الحادي عشر ذلك أن حاكمية و إمامة الإمام المهدي عليه السلام هي نقطة النهاية و تكميل الرسالة النبوية و مهمة سائر المعصومين، و من البديهي ان تكون هذه السيرة شرحاً و بياناً لأطروحة المهدوية و تتمة و كمالاً للسيرة المذكورة. لذلك سنعرض هنا بشكل موجز حقوق الكائنات، الحية الحيوانية و النباتية و بيئتها كمدخل تمهيدي لبيان البحث المذكور في الأطروحة المهدوية.

ألف): ما أجمل النخلة مالاً محكماً في الأرض.

ب): لو قامت القيامة و كانت في يد أحدكم غرسة فليزرعها إن استطاع.

ج): من زرع شجرة كتب الله له حسنات بمقدار ما تعطي من الثمر.

د): في زرع شجرة كتب الله له صدقة جارية كلما أكل من ثمرها انسان أو حيوان. '' و في حديث آخر يعد النبي الاكرم الشيخية غرس الشجرة، و حفر النهر و البئر صدقة جارية توازي «الولد الصالح» و «عمارة المسجد»، يدوم ثوابما لفاعلها إلى الأبد.

و مضمون أحد أحاديثه:

سبعة أشياء يدوم ثوابها للعبد في قبره بعد موته: من عَلَّمَ علماً، أو شقَّ نهراً، أو حفر ببُرا، أو زرع نخلة، أو بنى مسجداً، أو اورث مصحفاً، أو ترك ولداً يطلب له الرحمة بعد موته."

إن وصايا الرسول الاكرم المُنْ بخصوص حفظ حقوق الحيوانات و التعامل الحسن معها كثيرة، فقد نهى بشدة عن إيذائها و قتلها دون سبب، واكد على رعايتها و مداراتها. و من ذلك قوله:

\_ كل حيوان طائراً كان أو غير ذلك، يقتل بغير حقّ يخاصم قاتله يوم القيامة.

ــــ من قتل عصفوراً بغير حق، جاء العصفور يوم القيامة و صاح عند العرش: الهي اسأله لمَ قتليٰن بغير حق و لا نفع.

ُ من قتل عصفوراً بغير حق سأله الله يوم القيامة.

\_ دخلت امرأة النار لأنما حبسـت هرة ولم تعطمها و لم تتركها تأكل مما في الأرض، حتى ماتت.'ا

و قد شــددت الروايات النبوية على بناء البيئة و عمرانها، و حذّر الله المنازل المنازل المهدومة، و عدّ عدم استجابة دعاء هذا الشخص كمن يهمل رعاية حيواناته، فقال:

ثلاثة لايستجيب الله دعاؤهم، رجل يسكن في بيت مهدوم، و رجل يقيم على قارعة الطريق، و رجل يهمل حيوانات ثم يدعوالله أن يحفظها. وفي احاديث كثيرة اخري اعتبر الرسول المساك في ذلك، و اوصى اصحاب الخيول بمداعبة العيال، و ساوى ذلك بالصدقة، و لهى عن الامساك في ذلك، و اوصى اصحاب الخيول بمداعبة جباها لزيادة بركتها. "و و من البديهي انه نظراً للاستخدام الواسع لحيوانات كالفرس في الاغراض العسكرية والنقل، فإن تأكيد الرسول على الخيول كان على نحو الرمز أي ان القصد هو حفظ حقوق سائر الحيوانات، كما اوصى الموسي الموسي الموسول على البقرة بوصفها سيدة البهائم. "ا و قد روي عن الإمام الصادق عليه الناس عن ضرب الحيوانات بالسياط حصوصاً على وجوهها، وقتل النحل. "ا و في حديث آخر عن الصادق عليه السلام اشارة إلى سبب لهي الناس عن ضرب الحيوانات بالسياط على وجوهها، و ذلك أن الحيوانات تسبّح الله بوجوهها. " و روي عن الإمام الحيوانات بالسياط على وجوهها، و ذلك أن الحيوانات تسبّح الله بوجوهها.

و قد اعتبرت الروايات الاسلامية أن الفاقدين للعقول هم كالبهائم، ١٩ أو أن الإنسان الذي يسلّط شهوته على عقله أسوء من البهائم. ٢٠ و هكذا فإن الحيوانات و بسبب افتقارها إلى العقل وضعت في مرتبة أدني من البشر، بيد أن هذا لايبرّر عدم مراعاة حقوقها. و قد جاء في بعض الروايات ان الكائنات الحية على أربعة اقسام: البشر وهم اكمل الموجودات، ثم البهائم و البقر سيدها، ثم الطيور و سيدها العصقر، والرابع الحيوانات الوحشية وسيدها الأسد. يقول الإمام على المهم في هذه الرواية أن البقر و العقاب و الأسد تطلب الرزق والشفاعة لصنوفها من الله بتضرع، و بذا فإن جميع الحيوانات تتضح تسبّع و تعبد الله بطريقتها الخاصة. فبالنظر لهذه الرؤية الاسلامية للحيوانات و حتى النباتات تتضح أكثر أسباب توصيات الدين الحنيف بالتعامل الحسن و المؤدب و الودود.

و سيرة الإمام على علي علي المن كليمة بحماية حقوق البيئة و رعاية حقوق الحيوان. فالقسم الثاني من رسالته الرقم (٥٢) و هو بيان لجمع الضرائب و الخراج يعد، من افضل المواثيق الاسلامية بخصوص رعاية حقوق الحيوان. ففي هذا الجزء من الرسالة التي بعثت سنة ٣٦هـ إلى العمّال و الولاة، تعليمات بخصوص جمع الخراج من الثروات الحيوانية، فهو يشرح اسلوب التعامل مع هذه الحيوانات حتى إيصالها إلى بيت المال، و يؤكد أن العمل بهذه الدساتير من أسباب الهداية و الثواب الإلهي العظيم:

وَ لا تُوَكَّل بِهَا [البهائم] إلاَّ ناصِحاً شَفيقاً و أمنياً حَفيظاً، غَيرَ مُعنف وَ لا مُجحف، وَ لا مُلغب وَ لا تُوكَّل بِهَا [البهائم] إلاَّ ناصِحاً شَفيقاً و أمنياً حَفيظاً، غَيرَ مُعنف وَ لا مُجحف، وَ لا مُلغب وَ لا مُتعب. ثُمَّ احدُر إلَينَا مَا اجَتَمَع عندَک نُصَيرُهُ حَيثُ أَمَرَ اللهُ بِهَ، فَإِذا أَخَذَهَا أُمينُک فَاوَعز إلَيه ألا يخول بَينَ نَاقَة وَ بَينَ فَصِيلَهَا، وَ لاَ عِصُرَ لَبَنَهَا فَيضًر ذلكَ بِوَلَدها؛ وَلا يجهَدنَها رُكُوباً، وَليع لله على اللاغب، وَليسَتأن بالنَّقب وَ الظَّلع، وَ اليوروها وَ الطَّالع، وَ اليوروها عَلى عدل بها عَن نَبتِ الأَرض إلى جَوادً الطُّرُق، وَ ليروحها في السَّاعات، و ليمهلَها عند النَّطَاف وَ الأَعشَاب، حتى تَأتينا بإذن الله بُدُنا مُنقيات، غَير مُتعبَات وَ لا مَجهُودات، لنَقسمَها على كتابِ الله وَ سُنَّة نَبِيهَ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ فَاللهُ وَ اللَّهُ وَ اللهُ وَ سُنَّة نَبِيهَ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللهُ وَ اللهُ وَاللهُ وَ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ اللهُ

# الفصل الثالث: الحقوق البيئية في العصر المهدوي

بتأمل قصير في الروايات الخاصة بعصر الظهور، يتبين بكل جلاء أن فضاء الحياة و الموجودات التي تسكنه ستتمتع بمنتهى الكمال من مواهب حكومة المهدي الله و ستتذوّق طعم الراحة و السكينة و الحياة الطيبة القائمة على العدالة. و فيما يلي نذكر قرائن اجمالية من الرويات الواردة بهذا الشـــأن مع

ذكر الخصائص المميزة. بعبارة اخرى، فإن النماذج المذكورة أدناه تُعدَّ بعض خصائص البيئة في عصر الظهور و مراعاة الحقوق المذكورة بنحو تامّ، أي أن ذكرها ليس من باب الحصر، انما هي إشارات إجمالية:

### 1. تطهير الأرض و نورانيتها

في عصر المهدي ستطهر الأرض بلطف الله من كل ظلم و جور، و تتنور بنور الله مشرقة. كلمات مشل الجور و الظلم تترادف من حيث المعنى مع كلمات مشل الطغيان، و الميل، والانحراف. و من البديهي ان كل انواع التلوث تندرج تحت معاني الجور و الظلم، لأن كل تلوث هو بمعني الانحراف عن الطبيعة المخلوقة من قبل الله و بمعنى التعدي على الحق و الحركة نحو الباطل، كما أن الظلم يطلق على كل انسواع التعدي على الحقوق صغرت أم كبرت. والظلم في اللغة بمعنى الظلام و الاحدود المحفور في الأرض و بمعنى تجاوز الحد و وضع الشيئ في غير محله المناسب. ٢ يقول ابن فارس في معجمه إن للظلم معنيين، الأول: ضد النور و الضياء، و الثاني: وضع الشيئ في مكان لايناسبه. ٢٠

و واضح أن الحكومة المهدوية المناهضة للظلم و الدائرة حول محور العدل هي طبقاً لهذه التعاريف حكومة تقوم على تطهير البيئة من كل انواع التلوث و الانحراف، و تعيد هذه البيئة إلى وضعها المثالي المنشود، و تصون طهارتها و حياتها الطيبة.

يقول الإمام الرضاعالم تعضيداً للفكرة اعلاه:

يطهرالله به الأرض من كل جور و يقدّسها من كل ظلم... فإذا خرج اشرقت الأرض بنور ربها و وضع ميزان العدل بين الناس فلا يظلم أحدٌ أحداً و هو الذي طوي له الأرض. ٢٠

### ٢. رضا و سرور الكائنات الحية و البيئة

ثمة روايات عديدة حول عصر المهدي، تشير إلى منتهي الرضا الذي سيشعر به كل سكان السماوات والأرض و كائناتها في ظل حكومته. و واضح أن هذا الرضا و السرور العام لايمكن أن يكون من دون تأمين حقوق البيئة و جميع سكانها. و قد ورد هذا المعنى في العديد من الروايات خصوصاً عن النبي بمايلي:

... عَلَا الأرض عدلاً كما ملئت جوراً يَرضَى في خلافته أهل الأرض و أهل السماء و الطير في الحو. ٢٠ الحو. ٢٠

و يقول الإمام على عالم المام على المام على عالم المام على الما

يفرح لخروجه اهل السماء و سكان الأرض، علا الأرض عدلاً كما ملئت ظلماً و جوراً. ٢٦

# ٣. الأُمنُ و السلام و الصداقة لدى الإنسان و الحيوان و النبات

من معطيات نشر العدل و محاربة الظلم في حكومة المهدي عليه السلام و رعاية حقوق البيئة و سكافها، لن تكون غير الأمن و السلام و الصداقة في كل الوجود، و كما جاء في الروايات فإن الاحقاد و الاختلافات ستفارق المجتمع البشري، و كذلك فإنها ستغادر عالم الحيوانات، بل حتى الحيوانات المعروفة بالعداء و التضاد فيما بينها ستعيش بمنتهي السلام و الهدوء إلى جوار بعضها. و هناك حديث معروف يشير إلى الأمن غير المسبوق في عصر الظهور حيث تسافر المرأة بكل حليها من العراق إلى الشام بمنتهى السكينة و راحة البال و من دون أية اخطار انسانية أو حيوانية، و قد ذكر ان الحيوانات

الوحشية و الأليفة ستعيش في ذلك العصر مع بعضها بسلام و دون اعتداء. ٢٠ لذا فإن الحيوانات المفترسة لن تعود مخفية فلا تماجم سائر الحيوانات و لا تلك المرأة. و جاء في رواية احري:

... و تأمن الوحوش حتى ترتعي في طرق الأرض كالنعام معهم. $^{^{\uparrow\uparrow}}$ 

و في رواية اخري عن المعصوم عليه السلام تبدو الصورة كمايلي:

اسمه اسم النبي يأمر بالعدل و يفعله و ينهى عن المنكر و يجتبني الله به الظلم و يجلوبه الشك و العمر، يرعى الذئب في ايامه مع الغنم و يرضى عنه ساكن السماء و الطير في الجو و الحيتان في البحار...<sup>٢</sup>

و قــد ذكرت خصائص عصر الظهور في (كتر الفوائد) عــن ابن عباس و منها: يأمن الذئب، و الكبش، و البقرة، و الأسد، و الإنسان، و الحية على حياقهم. "

و يشرح الإمام الصادق علم المتحافي المتحادة و الأرض في ذلك العصر: تعيش كل الوحوش و الضواري في أمن تام. <sup>17</sup> و بالتالي فإنه كما قال الرسول عن الحكومة العالمية الإمام المهدي عليه السلام: يعيش الناس في نعمة و البهائم في راحة. <sup>77</sup> و في رواية أخرى عن النبي المتحافية تبيّن ذروة حفظ حقوق البيئة في ذلك العصر الطيب:

اسمه اسمي، تنسل حين يظهر الطيور في اوكارها و الحيتان في بحارها (منتهى الحرية و بعيداً عن أي أخطار من الاعداء) و تحتد الأنهار و تتفجر العيون و تتضاعف محاصيل الأرض..."

### ٤. تفعيل كل مواهب البيئة بأقصى الدرجات

بالنظر إلى أن العدالة وردت في المصادر الدينية الاصلية بمعني وضع الشيئ في مكانه، و سيادة الأهلية و رعاية و استيفاء كل الحقوق، لذلك فإن كل موجود في ظل الحكم المهدوي، انساناً كان أو حيواناً أو نباتاً، يجب ان يبلغ أعلى مراتب تحقيق موهبه و قدراته . لذلك فإنه فضلاً عن المجتمع البشري، تستطيع في العصر المهدوي حتى البيئة الأرضيه و السماوية و كافة المخلوقات الساكنة فيهما أن تحقق مواهبها و تفعلها بأقصى الدرجات و المراتب. و بعبارة الحرى فإن هذه الموجودات ستعمل بالعدالة أيضاً، لذلك تخرج السماوات و الأرض خيراتها و كنوزها المكنونة و تبعد عن انفسها كل تلوث بمعونة الله المنان و بركة الحكومة المهدوية، و يعم الغطاء النباتي أديم الأرض كلها، و كما جاء في الرواية الخاصة بالسفر المفعم بالأمن الأمرأة من العراق إلى الشام الها تسير في طريق مملوءة النباتات في السراع، "و هذا ما يدل على غطاء نباتي يعم الأرض كلها حيث تتحول الشام و العراق و هي مناطق نصف حافة و قليلة الزروع تقريباً إلى مناطق مغطاة بالزرع. تشير بعض الروايات إلى تحقق و ظهور المواهب الكامنة للبيئة في عصر الظهور. ففي حديث للمعصوم عليه السلام:

فيخطب الناس ثم فيبشر الأرض بالعدل فتعطي السماء قطرها و الشجر ثمرها و الأرض نباتها و تتزين لأهلها... و تخرج لهم الأرض كنوزها... $^{70}$ 

يظهر الله له كنوز الأرض و معدنها و ينصره بالرعب. ٦٦

و في ذكر روايتيين عن الرسول الاكرم وَ اللهُ اللهِ اللهِ اكثر لهذا المعني:

... يخرج رجل من اهل بيتي و يعمل بسنتي و ينزل الله له البركة من السماء و تخرج الأرض بركته $^{V}$ ... تتنعم امتى في زمانه نعيماً لم يتمتعوا مثله قط البر و الفاجر يرسل السماء عليهم

### مدراراً و لا تدخر الأرض شيئاً من نباتها... $^{"}$

### ٥. العمران و التمنية المتوازنة للبيئة

الامور المذكورة اعلاه تدل بوضوح على ذروة العمران و البناء و الخير الذي ســتنعم به البيئة في عصر الظهور. و مع ذلك هناك روايات تشير بنحو أدق و أكثر تركيزاً على العمارة و قد ورد أن كل خرائب الأرض ستعمر. فعن الإمام الباقرعالهم المجالة على المعمارة و قد ورد أن الأرض ستعمر.

... ينصر الله به دينه على الدين كله و إن كره المشركون، و تتعمر خرائب الأرض... ٢٦

و روي ايضاً عن الصادق طله المسلم في تفسير قوله تعالى (مُدْهَامَّتَان) ان ما بين مكة و المدينة في عصر الظهور سيمتلئ نخلاً. ' و عن الصادق ايضاً في جانب من كلامه عن هذا العصر يقول ان الإمام المهدي يشيد خارج الكوفة مسجداً له ألف باب و تتصل بيوت الكوفة بنهر كربلاء و الحيرة حتى أن رجلاً في يوم الجمعة يركب فرساً سريعاً ليصل الصلاة فلايصلها. ''

يذكر الشيخ الطوسي في التهذيب أن الإمام على عليماليًّا لأم دخل الحيرة فقال:

يأتي يوم تتصل الكوفة بالحيرة و يتحسن حالها حتى ان النراع من الأرض فيها يباع بثمن كبير و يبني في الحيرة مسجد له ٥٠٠ باب يصلي فيه نائب القائم، لأن مسجد الكوفة سيضيق بالناس، و يصلى هناك ١٢ اماماً عادلاً.

تنمّ هذه الروايات عن عمران و تنمية متوازنة للبيئة الإنسانية و الحيوانية و النباتية في كل العالم، و هذا حصيلة الحماية التامة لحقوق البيئة في ذلك الزمن المتألق.

و مـــن نتائج هذه الحال أن الكرة الأرضية تتباهى لأنها لحســن حالهـــا بأنها تحت اقدام اصحاب المنتظر المجال: المنتظر المجال:

كأني باصحاب القائم يحيطون بشرق الأرض و غربها و كل شئ تحت أمرهم، حتى وحوش الأرض و طيور السماء الجارحة، تنشد رضاهم و يفتخر كل شئ حتى هذه البقعة من الأرض على بقعة غيرها فتقول لها: وضع رجل من اصحاب القائم اليوم رجله علي  $^{11}$ 

### ٦. مكافحة الملوّثات و مراعاة الحدود الخاصة و العامة في الحياة المدنية

إن هـذه الاحوال لن تتحقق فقط كمصاديق دقيقة لحفظ حقوق البيئة، بل إن تلويث البيئة حتى لو كان على شكل إطلال على بيت، أو سقوط ماء المنازل على مكان عام، أو إطلال مسجد على بيوت الناس أو وقوع جزّء من بناء في الطرق العامة فإن الحكومة سـتواجه ذلك و تعالجه حتى لو اقتضي الأمر هدم المسجد. ففي كتاب الإرشاد أن ابا بصير يروي عن الصادق عليه في في حديث طويل قوله:

حين يقوم قائمنا يهدّم لربعة مساجد في الكوفة، و لا يترك مسجداً مطلّاً الا وهدّم اطلالته و تركه بسيطاً من دون إطلال. و سوف يوسع الطرق و يصلح اجزاء البيوت الواقعة في الدروب و الأزقة و يرفع الميازيب المطلة على طريق الناس، و يميت كل بدعة و يحيي كل سنّة... "

### ٧. استخدام الاساليب و التقنيات الحديثة في البيئة

مما يجدر بالذكر هنا هي أن تطور العلوم و التقنيات سيبلغ ذروته في عصر الظهور، و سيبلغ العلم حســب بعض الروايات من حرفين إلى ٢٧حرفاً، ° ؛ كما سيبلغ المجتمعات الإنسانية قمة ازدهارها و كمالها العقلاني و وعيها و ادراكها العام كواحدة من المواهب الالهية في عصر الظهور. " و من البين جداً انه في مثل هذا الوضع المتحرك المفعم بالعلم و التقنيات الحديثة، ستتوفر للبشر آلاف الأدوات العلمية الجديدة لمواجهة التلوث الصناعي، و سيتحرر العالم من وجودها جميعاً. في ذلك العصر و بتسامي المجتمع و الافراد، سيكفّ الإنسان باعتباره الملوّث الأول للبيئة عن مثل هذه الأعمال إنطلاقاً من فهمه العقلاني و معتقداته الدينية.

## ٨. إتساع رقعة الحفاظ على البيئة إلى ما بعد الكرة الأرضية

يعتقد بعض الخبراء المعاصرين في قضايا المهدوية انه طبقاً لروايات متعددة توجد في السماوات كواكب عديدة فيها عمران و مجتمعات من مخلوق غير الإنسان أو الملائكة أو الجن. و قد جمع المجلسي مجموعة من هذه الروايات في بحارالانوار. و حسب رأي الشيخ علي الكوراني و غيره فإن بعض الآيات القرآنية ايضاً تدل على هذا المعنى، و منها الآية الكريمة:

﴿ بِـا مَعْشَرَ الْجِـنِّ وَالإِنسِ إِنِ اسْـتَطَعْتُمْ أَن تَنفُذُوا مِنْ أَقْطَارِ السَّـمَاوَاتِ وَالأَرض فَانفُذُوا لاَ تَنفُذُونَ إِلاَّ بِسُلْطَانٍ \* ﴾

يكتب الكوراني بعد ذكر هذه الآية: ...أي أن الحياة على الكرة الأرضية سرعان ما ستدخل في زمن الإمام المهدي الله مرحلة جديدة تختلف كلياً عما كانت عليه في الماضي. ١٠ و يقصد أن الإنسان في عصر الظهور سيفتح الكواكب الأحرى المسكونة و العامرة بقيادة المهدي المسكونة و العامرة بقيادة المهدي الكواكب الأحرى المسكونة و العامرة بقيادة المهدي المسكونة و المسكونة و المسكونة و المسكونة و العامرة المسكونة و المسكون

ما يمكن استنتاجه في هذه المباحث هو أن البيئة و حمايتها ستكسب في ذلك العصر النوراني أبعاداً أوسع بكثير من الوضع الحالي، و ستمتّد المسألة إلى كافة الكواكب التي يحكمها اللهاليات.

## ٩. التسامي المعنوي للبيئة و مواكبتها للحياة المهدوية الطيبة

ذكرنا انه حتى الحيوانات المفترسة في دولة المهدي ستتسامى و تتكامل و تترك توحشها و تصبح أهلية أليفة. و الملفت ان بعض الروايات تشير إلى أن الحيوانات العادية ايضاً ستترك تصرفاتها المخربة إلى درجة أن حيواناً كالفأر، على حد تعبير ابن عباس؛ «حتى لا تقرض فأرة جراباً». ٤٠ بيد أن هذا التكامل لن يقتصر على الحيوانات و النباتات بل إن الجمادات ايضاً ستروم الدخول في هذه الحياة الطيبة و تساعد في الثورة العالمية للامام المهدي الشاها و تواكبها. و حول هذا روي عن الإمام الصادق عليه السلام بواسطة أبي بصير:

... حينما يقوم القائم بارادة الله و حين يظهر سيسخط الكفار و المشركون من ثورته و قيامه، لأن الكافر أو المشرك إذا اختفى وراء صخرة، نطقت تلك الصخرة و قالت: ايها المسلم لقد اختفى كافر أو مشرك فاقتله، فيأتي و يقتله...  $^{\circ}$ 

## • ١. خلو المعارك المهدوية من تخريب البيئة

تصرح كل الروايات الخاصة بثورة الإمام المهدي أن أصحابه، سيعاقبون الظالمين و يقتلونهم، و يطهرون المجتمع الاسلامي و كل المجتمعات العالمية من دنس وجود الجائرين و الطغاة كعملية جراحية ضرورية، فمن دون هذه الإجراءات لن ينتهي الظلم و لن تسود العدالة. و اذا تصرف الإمام معهم بسياسة اللين و الرفق فلن تزول مكائد و مؤامرات المستكبرين و المفسدين في الأرض و تفيد الروايات أن المهدي لن يقبل التوبة الظاهرية من أي مجرم، و كما سار النبي الأكرم لإسقاط النظام الجاهلي في درب الجهاد، و قاتل الكفار، كذلك ستكون ثورة المهدي من حيث التأسي بسيرة

النبي الله الله الله وستحل الشدة مع الظالمين محل الرأفة النبوية. روي عن الإمام الصادق المهيكاني:

أما شبهه بجده رسول الله والمستسلطة و فروجه الذي سيكون بالسيف و قتل اعداءالله و الظالمين و الطواغيت، انه سينتصر بالسيف و بث الرعب في القلوب و لن يهزم جيشه. ٥١

لكن المؤسف هو أن بعض الأعداء أو حتى المخلصين الجهلة غالوا كثيراً في درجة العنف التي ستستخدم في حكومة المهدي إلى حد قولهم أن الإمام المهدي سيخوض حروباً نووية لمواجهة أعدائه و سيهلكهم بهذا السلاح المرعب!! أعتقد أنه لاحاجة إطلاقاً للسلاح النووي في عصر الظهور، بل إن معارك الحكومة المهدوية و أنصارها مع اعدائهم خالية من أية تبعات مخربة للبيئة أو فجائع بيئية كالتي تحدث اليوم. و من الأدلة على ذلك:

السف) بناءً على بعسض التخمينات فإن نتيجة الحرب الذريسة العادية في العالم المعاصر ستكون مليار و نصف المليار قتيل، و السسحب الذرية التي ستحدث نتيجة الانفجار الأول سستؤدي إلى ظهور شستاء طويل تنخفض فيه درجة الحرارة إلى ، ٥درجة تحت الصفر و سستحرم الأرض لمدة طويلة من اشعة الشمس و ستتوقف النباتات في هذه المدة عن النمو و ربما ماتت الكثير منها و كذلك الحيوانات. و هنا يطرح السؤال: بناءً على الروايات السسابقة كيف يمكن لثورة أن ترضي كل سسكان السماوات و الأرض و في اللوقت نفسه تقضي عليهم و على بيئتهم بأسوء شكل؟! و أضف إلى ذلك أن تأثيرات و تشعشعات مثل هذه الحرب ستبقى تقتل و تبيد لعشرات السنوات؛ و هذا ايضاً يتعارض مع طبيعة الحياة الطيبة المثالية في العصر المهدوي. ألم تقل الروايات أن حكومة المهدي لا توقظ نائماً من دون مبرر ؟ "، إذن كيف يمكن أن تستخدم في ثورته مثل هذه الأسلحة الفتاكة؟! و في عصر الأمان الشامل لكل انحاء العالم؟!

ب) بناءً على الروايات المذكورة حول ارتفاع مستوي الوعي البشري و انتشار العلم من حرفين إلى ٢٧ حرفاً في عصر الظهور، فمن البديهي ان يستطيع الإمام بأدوات جديدة و الثنائية القائمة على التقنيات الجديدة، مواجهة و مكافحة أسلحة الظالمين المخربة في العالم و إبطال مفعول هذه الأسلحة و جعلها عديمة الفائدة و الجدوى. لذلك يستطيع الإمام بالاستفادة من العلوم في زمانه تحويل السيف الذي ورد في الروايات كسلاح رمزي له، إلى أسلحة و أدوات فاعلة و عصرية " تكون مؤثرة جداً و لكن من دون تلويث و تخريب للبيئة.

ج) بحسب الروايات، فإن قتال المهدي ليس عديم الهدف كما هي المذابح العصرية، فالإمام يستفيد من علمه اللدين ليهلك فقط الاشخاص الذين لا يرجى إصلاحهم بأي حال من الأحوال ث، ويترك سائر المسيئين الممكن إصلاحهم ليتوبوا ويصلحوا. وقد أشارت الروايات أن أنعم عصر الظهور تبقي مضمونة للمحسنين و المسيئين على السواء.

و من جهة أخري، تفيد الروايات أن حكومة المهدي لن تقضي على جزء كبير من المجتمع البشري، لذلك لايمكن اعتبار هذه الحكومة حصيلة العمليات العسكرية و التخريبة، و انما يحصل هذا التخريب قبل ظهوره نتيجة التراعات و الحروب البشرية، و بذلك يرتفع في العالم نداء المنقذ و المخلص الموعود، و يطلب الناس نجاتها من الله و من مبعوثه. و هكذا فإن مثل هذه الكوارث الإنسانية و البيئية ستحصل قبل ظهوره. يقول الإمام الصادق عليم عن هذا الشأن:

يبتلى الناس قبل ظهور القائم بنوعين من الموت: الموت الأحمر و الموت الأبيض. الموت الأحمر

موت بالسيف، و الموت الأبيض موت بالطاعون الذي يقتل خمسة من كل سبعة و يبقي اثنان. °°

و قال الإمام على عالِيَـالِكُمُ:

لايخرج المهدي حتى يقتل ثلث و يموت ثلث و يبقى ثلثٌ.٥٦

د) تفيد الروايات أن ثورة المهدي ستنتصر بالرعب و النصرة الالهية و بمعونة الملائكة و جبرائيل و ميكائيل، اذن لن يحتاج المهدي لاستخدام أسلحة دمار شامل كالأسلحة النووية، و في حال توفره على سلاح عصري فمن البديهي مع مثل هذه المواجهة أن يحظي بالنصرة الالهية و يؤيد بمعونة الملائكة و لا يحتاج لأي تخريب للبيئة أو فجائع انسانية، بل ان هذا التفكير هو في أساسه مستحيل و متناقض. هناك بعض الروايات تدل على النصرة الإلهية لثورة المهدي. كما روى عن النبي أن القائم سيكون في حمى جبرائيل و ميكائيل. ٥٠

و يروي الشيخ المفيد في كتاب (الإرشاد) عن أبيبكر الحضرمي أن الإمام الباقرعالمِيَكُمْ قال:

كأني أرى القائم على مرتفع الكوفة مع خمسة آلاف ملك، عن يمينه جبرائيل و عن شماله ميكائيل والمؤمنون أمامه و جيشه مبثوث في الكوفة.  $^{\circ}$ 

و روي عن الصادق عالِمَيِّلامُ:

... يؤيد الله صاحب الأمر بثلاثة جيوش من الملائكة و المومنين و الرعب (الذي سيزرعه في قلوب الملوك و العاصين). °

و يقول الرسول مُنْ الله عن خصائص المهدي و ثورته:

يظهر دين الله على الدين كله، ويؤيد بنصر الله والملائكة فيملأ الأرض قسطاً وعدلاً كما ملئت ظلماً وحوراً.

تبرهـن هذه الإيضاحات بنحو قاطع أن الثورة الإلهية للإمام المهدي عليه و هي ثورة الحياة الطيّبة القرآنيـة المترهة عن أي تلويث و تخريب، هي بخلاف ذلك الوهم المذكور، معين متدفق من الطهر و الصفاء و الحماوة في الحياة الإنسانية و الحيوانية و النباتية و حتى مجالات ما بعد الأرض.

## النتيجة

سلطنا الاضواء في هذا البحث و لاجل عرض واقع حقوق البيئة في الاطروحة و الحياة المهدوية الطيبة، على وضع هذه الحقوق و أهمية البيئة و ظروفها المتأزمة في العالم المعاصر. ثم استعرضنا على نحو الاجمال، و لأجل مزيد من شرح هذا الموضوع في حكومة الموعود العالمية، قضية البيئة في سيرة النبي و سائر المعصومين. و كانت النتيجة أن الاهتمام الخاص لحكومة المهدي بالبيئة و تفجير مواهبها و امكاناتها هو حالة لها جذورها الأكيدة و الراسخة في الفكر الإسلامي و السنن النبوية و العلوية الأصلية. ثم عرجنا عن مبحث البيئة في الاطروحة المهدوية بنحو أخص و خلصنا إلي أن حقوق البيئة ستراعي بنحو كامل في عصر الظهور، بل إن الموجودات و بيئتها في كل عالم الوجود ستتطور و ترقى في حياتها المادية و المعنوية، و ستكون راضية عن وعي و فهم عميق، مضافاً إلى أنها ستبلغ ذروة تقيق مواهبها و إمكاناتها الكامنة، و سيخلو عالم الوجود من كل تلوث و تخريب مادي أو معنوي و سيطهر و يتسامى و يتنور بالاشراق الالهي، و يموت الشيطان و الوساوس الشيطانية ليتاح لكل و سيطهر و حتى الجمادات ان تسبح الله و تحمده متناغمة أكثر فأكثر مع أصوات الإنسان المتسامي الموجودات و حتى الجمادات ان تسبح الله و تحمده متناغمة أكثر فأكثر مع أصوات الإنسان المتسامي الموجودات و حتى الجمادات ان تسبح الله و تحمده متناغمة أكثر فأكثر مع أصوات الإنسان المتسامي

في ذلك العصر السعيد الجديد. و في الختام نذكر ببعض الخصائص البيئية في عهد الحياة المهدوية الطيبة على نحو الاجمال:

- ۱. تطهير الأرض و نورانيتها.
- ۲. رضا و سرور الموجودات و البيئية.
- ٣. الأمن و السلام و المحبة في عوالم الإنسان و الحيوان و النبات.
  - تفعيل جميع مواهب البيئة بأقصى الدرجات.
    - ۵. العمران و التنمية المتوازنة للبيئة.
- ع. مواجهة الملوّثات و مراعات الحدود الخاصة و العامة في الحياة المدنية.
  - ٧. إستخدام الطرق والتقنيات الحديثة للحفاظ على البيئة.
  - ٨. إتساع رقعة الحفاظ على البيئة إلى أجواء ماوراء الكرة الأرضية.
    - ٩. التسامي المعنوية البيئة و مواكبتها للحياة المهدوية الطيبة.
      - ١٠. خلو المعارك و الثورة المهدوية من تخريب البيئة.

و بالتالي فإن البيئة و المخلوقات ستعود عبر هذا التحول الايجابي إلى وضعها الاصلي و الالهي الطبيعي، و طبقاً لتعريف العدل (وضع كل شئ في محله الصحيح و استيفاء الأهلية و الحقوق) ستسود فيها العدالة و ستحظى بذروة أهليتها و إستحقاقها و تفجر مواهبها و قابلياتها المكنونة.

#### پینوشت

Environment.. ص١٨٣ - ٢٨٣، دارالكتاب اللبناني. Trial Smelter. Corfu Channel Case Y Lake lanoux Arbitration. Gut darm Arbiration. Soviet Satellite Cosmos 950 case. &

ع. أدي تسرب غاز المثيل ايزوسايانيت من معمل تابع ليونيون في بوبال الهندية سـنة ٤٨٩١ إلى وفاة ألفي شخصي، و اصابة مائيتي ألف آخرين.

٧. انظر: فضلَّ الله موسوي، الحقوق الدولية للبيئة، بحث في جامعة هارفارد (ترجمة) طهران، ميزان، ١٠٠٢م،

. Biosphere. A

٩. انظر: محمد حسن حبيبي، الكسندركيس و ...، حقوق البيئة، جامعة طهران، ٢٠٠٠م، ص٧.

٠١ . الاحاديث غير الموضوعة بين القوسين مترجمة عن الفارسية ولا تمثّل نص الحديث ـــ المترجم.

١١. نهج الفصاحة، طهران، ٨٩٩١، ص٧٦٢ ــ ٨٦٢.

۲۱ . م س، ص۸٦۲.

۳۱ . م س.

۴۱ . انظر: م س، ص٥٣ (باب: الفرس ــ الخيل).

۵۱ . «اكرموا البقر فإنه سيد البهائم»، محمد باقر المجلسي، بحارالانوار، ط طهران ج۳۱، ص۲۰۸، روایة۳، باب۷.

 ۶۱ . «قال نهى رسول الله عن ضرب وجوه البهائم و نهى عن قتل النحل و نمي عن الوسم في وجوه البهائم» بحارالانوار، ج ۲۶، ص۱۲٥، روایة ۸۲، باب۸.

٧١ . انظر: م س، ج٤٦، ص٨٨٢، رواية٥٦، باب٩.

 ٨١ . «فاما من عدم العقل فانه يلحق بمترلة البهائم» (م س، ج١٦ف ص٣٢٣، رواية٢٠، باب٧٤).

٩١ . «من غلب شــهوته عقله فهو شر من البهائم» (م س، چ۲۰، ص۹۹۲، روایه، باب۹۳).

٠٠. هُـج البلاغـة، صبحى الصالح، الخطبـة رقم (٥٢)،

١٢ . ابن منظور، لسان العرب، بيروت، دار احياء التراث العربي، ٨٨٩١، ج٢١، ص٣٧٣؛ الراغب الاصفهاني، معجم مفردات الفاط القرآن، تحقيق نديم مرعشي، بيروت، درالفكر، ٢٧٩١، ص٦٢٣.

٢٢ . ابن فارس، معجم مقايليس اللغة، ج٣، ص٨٤٦.

٣٢ . بحارالانوار، ج٥٦، ص١٢٣، رواية ٩٢، باب ٧٣.

۴۲ . م س، ج۱۰، ص۸۷، روایه ۷۳، و ج۹۳، ص۹۱۲، روایة ۹۱، باب ۲۰، و ج۱، ص۸۰، روایة ۷۳، باب۱، ج٥١، ص٩٥، رواية٨٣، باب١.

???? . 07

۶۲ . «اصطلحت السباع و البهائم» بحارالانوار، ج۱۰، ص٤٠١، رواية١، باب٧.

۷۲ . م س، ج۳۵، ص٦٨، رواية٢٨، باب٩٢.

۸۲ . م س، ج٦٣، ص٩١٢، رواية٩١، باب٤٠.

٩٢ . أنظر: المهدي الموعود، م س، ص٧٥٢.

۰۳ . م س، ص٤٧٣.

۱۳ . م س، ص۹۲ .

۲۳ . م س، ص۹۰۱ ه.

٣٣ . «ولا تضع قدميها الا على نبات» بحارالانوار، ج١٠، ص ٤٠١، رواية ١، باب٧.

۴۳ . م س، ج۳۵، ص٦٨، رواية ٦٨، باب٩٢.

۵۳ . م س، ج۲۰، ص۲۲۳، روایهٔ۱۳، باب۷۲.

۶۳ . م س، ج۱۰، ص۸۰، روایه ۷۳، باب۱.

٧٣ . م س، ص٨٧، رواية٧٣.

٨٣ . علي الكوراني، عصر الظهور.

٩٢ . م س، ص٥٦٣ (نقلاً عن بحار الانوار، ج٥٦، ص٩٤)

٠٤ . المجلسي، المهدوي الموعود، م س، ص١١١.

۱۴ . م س، ص ۲۳۱۱ ـــ ۵۳۱۱ .

٢٢ . الكوراني، عصر الظهور، ص٨٦٣ (نقلاً عن بحار الانوار،

ج٥٢، ص٧٢٣)

٣٤ . المجلسي، المهدي الموعود، م س، ص١٢١١.

۴۴ . بحارالانوار، ج۲۰، ص٦٣٣، ح٧.

۵۴ . علي سعادت پرور، ظهر ور النور، ترجمة محمد جواد وزيري فرد، طهران، احياء كتاب، ۱۰۰۲، ص۲۰۳ (نقلاً عن اثبات الهداء، ج۳، ص۹۶، ح۲۰۳)

۶۴ . الرحمن / ۳۳.

٧٤ . الكوراني، عصر الظهور، ص٧٣٠.

٨٤. المجلسي، المهدي الموعود، م س، ص٧٥ او جاء في هذا المصدر ايضاً عن ابن عباس أن الخنازير ستموت في دولة المهدي و لم يركاتب السطور مثل هذه الرواية منقولاً عن المعصومين، و اذا كانـت رواية موثوقة فالقصد منها إرتفاع أرضية المعصية (أكل اللحم الحرام) عن طريق محو الخنازير، و الله اعلم.

٩۴ . الكُــوراني، م سٰ، ص٦٥٣، (نقلاً عن مجمع البحرين، ص٧٨).

٥٠ . م س، ص٣٥٣ (نقلا عن بحارالانوار، ج١٥ ، ص٨١٢)
 و ايضاً: المجلسي، المهدي الموعود، ص٢٢١١.

١٥ . انظر: لطف الله الصافي الگلپايگاني، منتخب الاثر،
 ٢٠، ح٢، قم، مكتب داوري، ص٨٧٤.

٢٥ . كل الانبياء و حصوصاً اولوالعزم تسلحوا في زمافهم بالعلوم و الأدوات الشاعة في عصرهم، ففي زمن عيسي كان الطب مزدهراً، لذلك شافي الأمراض الصعبة على العالم و احيى الموتي بإذن الله. و في زمن موسسى كان السحر مزدهراً فأماده الله بالعصي السحرية. و في زمن النبي محمد المنطقة شاعت الفصاحة و البلاغة و الشعر بين العرب فأنول الله اليه القرآن ذروة للفصاحة و البلاغة في العالم البشري.

۳۵ . م س، ص۵۵ ه

۴۵ . حيدري الكاشاني، حكومة انتشار العدل، قم، دفتر انتشارات اسلامي، ط۳، بيتا، ص٣١٢.

۵۵ . م س.

۶۵ . المجلسي، المهدي الموعود، م س، ص٩٨٢.

۷۵ . م س، ص۱۱۱۹.

۸۵ . م س، ص۲۱۱ه.

۹۵ . م س، ص۱۹۳۰.



क्षावेज्यप्राप्त व्रज्ञात्वर दृष्टव् क्षांभित्राप्ति वृष्णाव्

### الخلاصة

هناك حاجة إلى تعاليم تعطي صورة متكالمة و سليمة عن المستقبل، و تعطي التاريخ معنى و غاية آخذة الماضي بنظر الاعتبار و تكون اساس سلوك الفرد، و ذلك بفهم المستقبل فهماً صحيحاً و حعله عملياً.

فلسفة التاريخ النظرية (او التأملية) تتكفل بايضاح شطر من الأمور المذكورة المتعلقه بالمستقبل. لكن الجواب المتكامل و الصحيح لذلك الها يستحصل من خلال عقيدة المهدوية.

و على هذا الاساس فان البحث الماثل بين يديك، علاوة على طرحه نقاشاً كاملاً لفلسفة التاريخ النظرية، يطرح رؤية الاسلام في هذا الشأن و يوضح علاقة ذلك بعقيدة المهدوية. و من ثم يقوم بأيضاح عقيدة المهدوية في ذلك الاطار.

#### مقدمة

ان الاهتمام والرؤية الخاصة إلى المستقبل و توقع التطورات الايجابية و الواضحة فيه، قد أدى إلى ظهور تساؤلات و احابات و تحليلات مختلفة حول المستقبل. ان الرؤية إلى المستقبل تتحقق عادة بصور متنوعة؛ فان من ينظر إلى المستقبل من منظار ديني و ثقافي يسعى إلى التعامل معه بالمفاهيم و المصطلحات الثقافية، و السياسي يستثمر المفاهيم السياسية لبيان المستقبل و الفيلسوف و المؤرخ يدرسان المستقبل من منظار فلسفي - تاريخي و هكذا... اما النصوص الدينية فقد درست المستقبل عن المستقبل.

هناك رؤى و نظريات متنوعة قد عرضت في هذا الخصوص و التي من اهمها ما يتعلق بفلاسفة التاريخ النظريين و لكن ينبغي أن نرى أية فئة من هذه النظريات قد تمكنت من الاجابة الصحيحة على التساؤل الآتي: كيف سيكون مستقبل العالم؟

الف) إن اهم مسألة في هذا الشان هو «فهم المستقبل بصورة صائبة» و يعني ذلك استحصال صورة عن الحالات و الأوضاع التي سوف تتحقق في المستقبل. و بما ان تلك الحالات و الاوضاع ستكون أرضية لأعمال الفرد، فان تلك الحالات و الصور لها مدخلية في أعمال الحاضر المعاش لدى الانسان. و إن الصواب في عملية الفهم سيكون بناءً على تحققه مستقبلاً و كلما كانت الاوضاع المتوقعه اقرب إلى الواقع كان هناك فهماً اصوب للواقع و على هذا الاساس هناك حاجة إلى رؤى و تعاليم تتمكن من:

- ١. إعطاء ايضاح متكامل و صائب عن المستقبل.
  - ٢. ان تكون أرضية لعمل الفرد في الحاضر.
- ٣. ان تعطى للتاريخ معنَّا و مفهوماً و غاية آحذة الماضي بنظر الاعتبار.

بناءً على فرضية البحث الماثل بين يديك، فان «عقيدة المهدوية» بامكانه و استطاعته أن يبين و يزيل الاستار عن المستقبل بصورة صائبة و يكون أساساً لاستراتيجية حاضرنا و برنامجه.

ب) «فلسفة التاريخ النظرية» تتكفل ايضاح و تفسير تاريخ الانسان و العلاقة المستمرة للماضي

مع الحاضر و المستقبل. مثلما قام الانسان منذ اقدم الحقب في حياته بالالتفات إلى البيئة المحيطة به والعالم الذي عاش فيه، و سمعى إلى بناء تفسم له و لظواهره والاحابة عن تساؤلاته، جعل الماضي و المستقبل و تاريخه موضوعاً للتساؤل و التأمل و قام بتخطيط و انتاج اجابات و رؤى و فلسفات تاريخ خاصة به.

و على هذا الأساس، فان «فلسفة التاريخ النظرية» هي فرع من البحوث الفلسفية و الاجتماعية السيّ يتوجه إلى التاريخ و يسعى إلى فهم المنطق الذي يخضع له المؤرخ في مساعيه من جهة بحاول كشف هدف و مفهوم السير العام للتاريخ و الصورة التي يكون عليها «المستقبل» من جهة أحرى. ٢

ج) «عقيدة المهدوية»، هي نظرية متكاملة و شاملة في تفسير و ادارة الحياة (السياسية و الاجتماعية و الثقافية...) للانسان و احابة اساسية لحميع الحاجات الحقيقية و الاساسية للانسان.

و بعبارة أخرى، «عقيدة المهدويــة تعاليم اعتقادية و كونية تدور على محور المهدية والتي تعرض تفسيراً استراتيجياً للجوانب الاساســية لحياة الانسان و يطور بصورة جذرية الرؤية و الدافع و فعل الانسان و الساحات المختلفة لحياته الاجتماعية.»

يمكننا الان ايضاح هذه التعاليم الشاملة و المتكاملة في اطار «فلسفة التاريخ النظرية» و على اساس ذلك يمكننا استخلاص مقومات مختلفة، حصوصاً و ان هدف التاريخ و غايته و العوامل المحركة له و كونه ذا معنى و مفهوم، كل ذلك مهم وجوهري في تلك الفلسفة. اذا تمكننا من استيعاب العلاقة بين الماضي و الحاضر و المستقبل في هذا الاطار و اذا تمكننا من عرض صوره شاملة و متكاملة من حياة الانسان و تبيين للمستقبل، عندئذ نتمكن من سبر و تبيين بعض من الجوانب المهمة لد «عقيدة المهدوية»، و الاجابة على هذا السؤال المتكرر للانسان: (كيف سيكون عليه مستقبل العالم)

د) إن دراسة «تعاليم المهدوية» من دون الالتفات إلى «تعاليم فلسفة التاريخ النظرية» ستكون، بصورة مبدئية، ناقصة و غير متكاملة. نعم، إن اسسس ايضاح و تفسير المستقبل في «فكرة المهدوية» هي المصادر المستقاة من الوحي (المصادر الوحيانيه)؛ و لكن عندما توضع تلك المصادر في اطار فلسفة التاريخ النظرية و يستمثر تجارب حياة الانسان الاستنتاجات العقلية و الفلسفية، عندئذ يمكننا عرض تفسير و ايضاح شامل و متكامل عن المستقبل. ان هذا التوجه هو اساس تكوّن «فلسفة التاريخ الاسمى». و التي لا تتحصل الا مع الاخذ بنظر الاعتبار تعاليم الاسلام النابعة من الوحي و الاستفادة من «التحربة» و «العقل».

ه النظرية و البحث حول المستقبل لا يكون خارجاً عن هذه «القاعدة» و ينبغي أن يوضع في هذا الاطار النظري. ان أهم و اكثر الاطر النظرية شيوعاً في البحوث عن المستقبل، انما هو «فلسفة التاريخ النظرية». لذا، اذا وضعنا «عقيدة المهدوية» في هذا الاطار، ستبدو لنا الزوايا المعتمة و تبرز لنا حوانبها المختلفة، النظرية و العملية. و على هذا الاساس، تُعرّف العلق و الروابط المتسلسلة للوقايع والحوادث و تأثيرها على حياة الانسان و تكوّن المستقبل. و تعطى اجابات شافيه للتساؤلات الاساسية للانسان و ... و كل هذه البحوث المنظمة هي لاجل التكهن بالمستقبل.

## الفصل الاول: فلسفة التاريخ النظرية (التأملية)

التاريخ هو الحركة المستمرة المتواصلة لحياة الانسان بدءاً من الماضي و مروراً بالحاضر و انتهاءً بالمستقبل؛ و التاريخ حافل بالهزائم و الانتصارات، الفشل و النجاحات، الصعوبات و الارتياحات النروع إلى الحق او الباطل او التقدم و التراجع و... و لهذه الاسباب فان الامعان في التاريخ و ابداء الاراء فيه مرغوبان للجميع ماضياً و حاضراً و مستقبلاً.

الليبراليون ينظرون إلى التاريخ كتقدم، بمعنى أن التاريخ يتولد عندما يتقدم جيل قياساً بسابقه، عن طريق تراكم العلم و المعرفة. و يعتقد الليبراليون بأن هذا التقدم يتحقق عن طريق الاصلاح المتدرج والمتزايد و ليس عن طريق الثورات.

المحافظون ينظرون إلى التاريخ باعتباره عادة و استمراراً و يتركون للتقدم حيزاً ضئيلاً، فدروس الماضي - ليديهم - مرآة للعبر، للحاضر و المستقبل. المحافظون الرجعيون و هم اصحاب فكرة تراجع مسيرة التاريخ، يعتقدون أن سير التاريخ بمثابه انحطاط و نكوص و لذا فهم يصبون إلى زمان سابق عن زمانهم. امّا الاشتراكيون، فهم ملتزمون بنظرية متقدمة في التاريخ و هذه النظرية ترتكز على مجال التطور الاجتماعي و الفردي. يعتقد الماركسيون ان «الصراع الطبقي» محرك للتاريخ. و ان مجتمعاً شيوعاً فاقداً للطبقات، هو المرحلة التي ينتهى التاريخ اليها.

امّا الفاشيون، يرون التاريخ عملية انحطاط و زوال؛ انحطاط من «عصر ذهبي» ماض. و مع ذلك فالهم يتبنون نظرية التعاقب الدوري للتاريخ، و الذي بأمكانه ان يؤدي إلى إعادة ولادة و تجدد للحياة الوطنية و ذلك عادة ما يتم عن طريق الكفاح العنيف و الحرب و...؛

اما رؤية فلاسفة التاريخ النظريين، هي اهم من جميع تلك الرؤى فكل واحد منهم ينظر إلى التاريخ و يدرسه من منظاره، فاذا اردنا ان نلخص ما تمخصت عنه فلسفة التاريخ فسنتوصل إلى عدة مفاهيم.

- المجتمعات الانسانية في حالة من التطور المستمر، و الها فرادي و مجتمعين يسلكون سبلاً معيناً.
- ٢. ان سلوك هذا المسار هو عبارة عن اجتياز مراحل هي حصيلة صراعات و صدامات داخلية لتلك المجتمعات او تأثير البيئة المحيطة كها.
- ٣. المجتمعات الانسانية في تطور مستمر و تصل إلى الكمال عرر اجتيازها لتلك المراحل.
- ع. يمكن معرفة حركة التاريخ من خلال استخراج العلل منه و من ثم القوانين التي تضبط الحركة.
- ه. يمكن التكرمن عن المستقبل اعتماداً على تحليل تلك القوانين و الضوابط و مناقشه مسير الماضي و دراسته.
- ٦. وفقاً لرؤية بحموعتين من العلماء فان هذه التحولات تتم بصورة خاصة؛ خلاصة القول هي ان التّحول امّا تعاقبي او ثانوي و تراجعي بل و في مسار الانهيار و اضمحلال و انقراض المجتمعات و الحضارات.
- ٧. فيما يخص مصير الانسان في التاريخ، كل ادعى لنفسه امرأ مطلقاً (كهيغل، فانه يؤمن بالروح الكوني المطلق و ماركس، فانه يعتقد بمجتمع لاطبقي و ...)°

## فلسفة التاريخ النظرية و فلسفة التاريخ النقدية

إن احدي الفرضيات الجديرة بالاهتمام في فلسفة التاريخ، هي الاستعمالات المتعددة و المعقدة

لهذا المصطلح، بنحو يبدو استعماله الاحادي (في مجال واحد) او التعاريف الاحادية الجهة عنه، يبدو خاطئاً و مضللاً. فقد عرف بعض الكتاب «فلسفة التاريخ» كالاتي: «فلسفة التاريخ هي استعمال المناهج الفلسفية للاجابه على المسائل الانسانية في مجال علم التاريخ ... و تنظر فلسفة التاريخ إلى علم التاريخ من الخارج كفرع علمي (من الدرجة الاولى) و تجيل الفكر الفلسفي حول المسائل و الموضوعات الاصلية للعلم الاولى اي علم التاريخ...»

ينبغي بذل الدقة و العناية الوافرة في استعمال هذا المصطلح. هناك \_ في الواقع \_ فرعان مختلفان، لكنهما مرتبطان بالبحث الفلسفي، يسميان عادة بـ «فلسفة التاريخ» احداهما التحليل الفلسفي لتدوين التاريخ. يمعنى وصف ما انجزه المؤرخون وصفاً منطقياً، عقلانياً و معرفياً. امّا الاخر فهو محاولة استكشاف معنى و مفهوم للحركة العامة للحوادث و الوقائع او الطبيعة العامة للعملية التاريخية التي هي ابعد من العقلية التي يمكن للبحوث التاريخية المتعارفه التوصل اليها. أن هذين المصطلحين، يسميان بـ «فلسفة التاريخ النظرية (التأملية)» و ذلك في اطار التعاريف و الاستعمالات المنفصلة. إن الفلسفة النظرية و فلسفة التاريخ التحليلية، علمان مستقلان من حيث المبادئ و الاستسس. و لكل منهما اسس و مبادئ معينة، و ان كان من الممكن و بصورة نادرة الستعمال كل واحد من هذين المصطلحين بصورة منفصلة و مستقلة عن الاخر. إن اكثر المؤرخين و الفلاسفة ينتمون إلى احدى هاتين المجموعتين.

ان فلاسفة التاريخ التحليلين او النقديين، يبحثون في التاريخ بمثابة دراسة للماضي، و يأخذون بنظر الاعتبار مسائل عدة منها: ما الذي ينبغي الاعتماد عليه عند المؤرخين كشواهد او وثائق او بيايات؛ هل تعتبر منجزاة م و نتائجهم ذات حقيقة عينية ام لا؛ هل الاحكام الاخلاقية على الشخصيات التاريخية هي من واجب المؤرخ ام لاء و... ان اهم و اشهر فلاسفة التاريخ التحليليين هم: بارتولد نيبور، رانكه، لورد اكتون، ريكرت، دلثاي، كروتشة، كولينغ وود، بوبر و هناك آخرون اقل شهرة.

فلاسفة التاريخ النظريين او التأمليين، يدرسون التاريخ كحقبة ماضية، و يقومون بالتعميم في ذلك بصورة طموحاً اكثر من المؤرخين العاديين. و يمكن اعتبار فيوره، فيكو، كانت، كندرسة، هردر، فيحته، هيغل، شلينغ، ماركس، انجلز، كنت، سبنسر، شبينغله و توين بي من اهم فلاسفة التاريخ النظريين.^

إن عبارة «فلسفة التاريخ»، كانت تطلق حتى بداية القرن العشرين على التأملات النظرية حول جميع مجريات الحوادث و الوقائع (التاريخ كواقعة)، و كان ذلك - في الحقيقة - حصيلة مساع كبيرة لبناة انظمة فكرية كبار و كان من اشهرهم هيغل و ماركس و اشبيغله و توين بي. لقد قام الفلاسفة و المؤرخون خلال القرن العشرين، حنباً إلى حنب برفض تلك الاطروحات الكبرى متذرعين بعدم توافر الادلة و الوثائق الكافيه لاحل تبرير او إثبات صحة و سالامة تلك المدعيات الطموحة. و في المقابل اهتم الفلاسفة بالنشاط العلمي ذي الدرجة الثانية اي التشكيك في و نقد أسلوب و أعمال المؤرخين و هذا هو الفلسفة التاريخ النقدية خلال القرن الاحير و اصبحت ذات اوجه مختلفة: منها التبيين التاريخي، و الواقع و الحقيقة في التاريخ، و الفعلية التاريخية و ... البحث الذي بين يديك يهدف إلى دراسة فلسفة التاريخ النظرية و أبعادها المختلفة.

## السابقة التاريخية لفلسفة التاريخ النظرية

فلسفية التاريخ النظرية من البحوث الاساسية و المهمة في دراسة التاريخ، و هي من اكثر المسائل الفلسفية جذابية في القرون الثلاثة الأخيرة. و ينبغي أن نعد هذه الفلسفة من تراث مرحلة حاصة من

مراحل نمو الفكر الاجتماعي و التاريخي و هي اقدم من الفلسفة التحليلية.

إن «فلسفة التاريخ» (يعني السؤال الذي يطرحه الكاتب او المفكر على نفسه فيما يتعلق بحركة التاريخ و مسارها) قد شغلت الاذهان لقرون طويلة. يمكننا عد الفيلسوف الايطالي ويكو (١٦٢٨ - ١٧٤٤) اول من وضع فكرة فلسفة التاريخ، و لكن يمكن القول من منظار عملي ان فلسفة التاريخ كبحث مستقل، قد عرفت في مرحلة بدأت بنشر القسم الاول لـ «افكار حول فلسفة تاريخ الجنس البشري» لـ هردر، و في فترة لاحقة وصلت هذه المرحلة إلى قمتها بعد نشر «محاضرات في فلسفة التاريخ».

لقد كتب ويكو قبل الفيلسوفين سابقي الذكر، حول فلسفة التاريخ النظرية. نعم، يمكن رصه منطلقات متفرقة و بعيدة في النظريات التعاقبيه للعالم القديم في العقائد اليهودية المسيحية، فيما يتعلق بالخلق و العصيان و اللعن والهبوط و آثار الذنوب و... ان فلسفة التاريخ التقليدية لم تنته بموت هيغل، فبعده استمر بها ماركس و لو بشكل آخر و في مراحل لاحقة اعتمدها كتاب امثال اشبيغله و توين بي. "

عند مناقشة رؤى و افكار هؤلاء المفكرين و العلماء نرى أن «للتاريخ» و مستقبله مكانة سامية و خاصة؛ ان هذا الامر يتجلى بصورة اوضح وابرز في الاديان السماوية و يمكننا رصد مسائل مختلفة من فلسفة التاريخ في تعاليم تلك الاديان. ان جميع الاديان تقر في اطار نظرياتها المتعلقة بالمستقبل، أن نهاية العالم ستؤول إلى مجتمع انساني مثالي. إن الاديان الابراهيمية و غير الابراهيمية كلٌ قد حدثنا عن المستقبل و نهاية التاريخ بنحو من الانحاء.

فتأسيساً على رؤية الاديان الابراهيمية، فالتاريخ يخضع للارادة و المشيئة الالهية و أن الله يحرك و يسير بالتاريخ سنن مختلفة. و ستكون النهاية السعيدة و الحياة الرغيدة، في هذه الدنيا و كذا في الاحرة.

يقول بول ادواردز: «عند ما يتمكن العقل و المشاهدة من فهم و استيعاب اعلى درجات النظم للحقب التاريخية، فان الرؤية الايمانية تتمكن من تشخيص فعل الله و اثره المنقذ في عملية تاريخية خاصة».

إن «مدينة الله» لـ اغسطين، هو البيان الفلسفي التقليدي لهكذا رؤية. إن سير التاريخ هو بمثابة صراع بين المجتمعين إلالهية و الدنيوية (الارضية) و أن ما يعطي لهنذا الصراع معنى هو الايمان و الطمأنينة النفسية التي تأتي عن طريق الوحي، بالانتصار النهائي لمدينة الله ... و ان المشيئة الالهية ناظرة إلى النجاة و الفلاح. بعد ان استعرضنا الرؤى الدينية، سنشهد وجهات نظر الفلسفات غير الدينية. لقد استعمل لاول مرة عبارة «فلسفة التاريخ». ان رسالة ولتير «حول سلوك و اخلاق الامم» لها مكانة بارزة و ذلك لسبب رئيس هو صرف التركيز عن التاريخ العام إلى تفاصيل عادية و مستهانة بما للمجتمع الانساني و التي يعبر عنها ولتير بالحركة من ظلمات الخرافة إلى نور العقل.

إن العلم الحديث يعد اكثر طموحاً من «ويكو» و يقصد بيان الحركة و المسار العام للتاريخ على الساس نموذج النمو و الفساد المستمرين و هو ما عموماً يتجه صوب الكمال. بالرغم من الاعتراف بالمشيئة الالهية في العلم الحديث. فانه في النهاية ينسجم و قوانينه المتقدمة.

لقد اكد هردر في «افكار حول فلسفة تاريخ الجنس البشري» (١٧٨٤)، على الوحدة العضوية و المنسجمة للثقافات البشرية و المساهمات الفذة التي اسدتما «روح» كل واحدة منها ــ وحتى ثقافة القرون الوسطي ــ في التقدم و التكامل العام للجنس البشري.

يرى الفيلسـوف كانت في كتابه «فكرة حول تاريخ عالمي مـن وجهة نظر الوطن العالمي» ان

التاريخ يسير على وفق «خطة خفية و هذا يعني أن الانسان سواء أكان يتوافق مع بناء المجتمع ام لا يتوافق معها، فان تلك الخطة يحدو بالانسان خلافاً لارادتة، نحو بناء نوع من النظام المدني و العقلاني على المستوى الداخلي او الدولي. اما هيغل فانه يرى في اثريه «فلسفة الحق» (١٨٢١) و «محاضرات في فلسفة التاريخ»، يرى موضوع التاريخ هو تفعيل المطلق في الزمان و نشر و توسيع و تكامل الروح عين طريق مراحل حياة بعض الامم التاريخية العالمية. بما ان ذات الروح متحررة، فان مضمون تاريخ العالم سي نفس الوقت عبارة عن توسع وتكامل حرية الانسان نوعاً و كمّاً سي في جميع انماط المنظمة الاجتماعية.

لقد تطرق اسبنسر في «اصول علم الاجتماع» (١٨٩٦ ــ ١٨٩٧) و غيره من عماله المكتوبة، إلى نوع من القانون الكوني الشامل للتحول والتطور يسيّر التاريخ و على اساس ذلك يسير التكامل الاجتماعيي كأي تحوّل آخر من نوع من التجانس اللاّمعين و اللامنسجم إلى تجانس معين و منسجم.

لقد قام ماركس بتوسعة الرؤية المادية في موضوع التاريخ، و اكدّ على العوامل الاقتصادية. و اصبح برؤيته المعروفة في التاريخ، اي الصراع الطبيقي، من اشهر فلاسفة التاريخ و اكثرهم اثارة للجدل في العصر الحديث.

امّا اشبيغلر و توين بي فانهما \_ اعتماداً على المنهج الاستقرائي \_ يتطرقان إلى قوانين تحكم التحسوّل و التقدم المتعارف عليهما للثقافات و الحضارات و يعتمدان على هذه القوانين في التكهن بمصير حضارة ما. يدعي اشبيغلر في كتابه «سقوط الغرب» (١٩١٨ \_ ١٩٢٢) أنه قد توصل إلى معرفة بعض من النظم الحضارية عن طريق علم الجمال و هذه النظم تتولد ثم تنمو ثم تبلغ اشدها فتموت بعد أن استنفدت اقصى الامكانيات النوعية لأسلوب خاص من الحياة.

و امّا توين بي فقد اكتشف أن في التاريخ نوعاً من الحركة الروحانية والتي تنشأ من تحدي الانسان للاضمحلال و الهيار اجيال متعاقبة من الحضارات. ١٢

ان عامة هؤلاء الفلاسفة و المفكرين يهدفون إلى كشف حقائق من التاريخ و القوانين و القواعد العامــة للحركــة التاريخية و التعرف على هدف التاريخ و مســـاره و التفســير التفصيلي للوقائع و الحوادث و اخيراً، التنبؤ بمسار حركة الاحداث. و هم يتعقبون كل ذلك تحت اضواء «فلسفة التاريخ النظرية».

## تعريف و طبيعة فلسفة التاريخ (النظرية)

ان فلسفة التاريخ النظرية تعني فيما تعني عوالة تمييز او تعيين نموذج او تركيبة حركة التاريخ. كذالك تعني دراسة التاريخ (اي الماضي) والتعميم في ذلك. إن فلسفة التاريخ تعني دراسة مسار حركة التاريخ من الماضي حتى الحاضر و التكهن بمسار و لهاية التاريخ في المستقبل. اذا نظرنا إلى التاريخ من هذا المنظار فانه كائن حقيقي، حي و ذوحركة، له جسم و روح و ارادة و مطالب و نسق و محرك و مبدأ و مسار و منتهى و هدف و قانون و نظام و ... و في الحقيقة فان تاريخ المستقبل حصيلة الماضي و صداه و لذا يؤكد فلاسفة التاريخ على كون التاريخ ذااهداف و يصورنه ككائن حي و ناشط.

إن الفيلسوف في فلسفة التاريخ النظرية، يبتغي ادراك معنى و هدف التاريخ، كما يبتغي فهم ما يحرك التاريخ و آلية حركته و غايتها و محطتها الاحيرة و الفيلسوف يهدف إلى الاحابة على ثلاثة اسلسة:

- ۱. ما هو هدف التاريخ و مقصده و إلى اين يسير التاريخ؟
- ٢. مـا الذي يحـــرك التاريخ و ما هي آلية حركته. و ما هـــي الاذرع او العناصر التي تحركه؟
  - ٣. ما هو المسار و المراحل المهمة و البارزة لهذه الحركة؟
    - ينبغي هنا الاشارة إلى عدة تعاريف عن فلسفة التاريخ النظرية:
  - الف) تبيين قانون او عدة قوانين تتحكّم في سير تاريخ حياة الانسان. ١٦٠
    - ب) ما يبحث عن حركة التاريخ و محركه و مساره و هدفه. <sup>١</sup>٠
    - ج) محاولة اكتشاف معنى و مفهوم الحركة العامة للظواهر التاريخية،
      - و يتوصل إلى الطبيعة العامة للعلمية التاريخية. ١٠
- د) العلم بالتحولات و التطــورات التي تعرض على المجتمعات من مرحلة إلى اخرى، العلم بعملية «تكون» المجتمع و ليس عما «يكون» عليه المجتمع."\
- هــــ) فرع من علم التاريخ يبحث عن العوامل الاساســــية و المؤثرة في الحوادث التاريخية و البحــــث في القوانين العامة التي تحكـــم تنمية المجتمعات الانســــانية و تحولاتها عبر الزمان.`'
- و) ان فلسفة التاريخ يبحث عن التاريخ بوصف ذو هدف و قانون و نظام و يبحث كذلك عن حركة التاريخ و مراحله و اتصال المراحل بعضها ببعض او انفصالها و تكاملها و عدم تكاملها و كذلك وجود و ماهية و اسس و مفاهيم و حدود كل واحد منها و كذلك منشأها العلمي و النظري.^\
- ن) إن فلسفة التاريخ يؤمن بأن التاريخ يسير وفق القانون. هوية التاريخ هوية حقيقية و ليست اعتبارية. هذه الهوية الحقيقية قد بدأت من نقطة ما و تسير في مسار ما و اخيراً ستصل إلى نماية ما. فلسفة التاريخ تسعي إلى استكشاف كيفية هذا المسار و النشأة و استكشاف تلك المرحلة النهائية و كيف يمكن التكهن و لو اجمالاً، بالمرحلة التالية، اعتماداً على المرحلة الحاضرة و هل يمكن تجنب العبور من مرحلة ام لا و اخيراً ما الذي يحرك التاريخ؟<sup>4</sup>
- ح) إن واحب فلسفة التاريخ هو بيان تفاصيل دقيقة عن مسار الاحداث التاريخية بنحو يتبين بصورة بارزه الاهمية الحقيقية و المنطقية الاساسية لهذا المسار و بذلك (تظهر خريطة التاريخ و بنيته). '
- ط) فلسفة التاريخ هي العلم بالتحولات و تكامل المجتمعات من مرحلة إلى اخرى و القوانين التي تحكم مسار و اتجاه تلك التحولات و التكاملات. بعبارة اخرى فلسفة التاريخ تدرس اسباب رقمي الانسان و المجتمعات من مرحلة إلى اخرى و من نظام إلى آخر.''
- بناءً على ما سردناه من التعاريف يمكن القول في اطار تعريف جامع و كامل لفلسفة التاريخ النظرية: «فلسفة التاريخ عبارة عن استكشاف النموذج والقوانين التي تحكم التاريخ و التعريف بالاهداف و المسارات و الاسباب المحرّكة للتاريخ و ذلك بهدف التكهن بالمستقبل و اعطاء المعنى لحركة التاريخ».
- إن فلسفة التاريخ تدرس الابعاد المختلفة لحياة الانسان و يعرض تعاليم مختلفة حول التاريخ و مستقبل العالم؛ و مع ذلك فان هذا العلم لم يتطرق إلى مواضيع و مسائل غامضة كثيرة و ان الكتاب و الباحثين لم يوضحوا مسائله بصورة جلية.
- يمكننا استنتاج مسائل و تعاليم منوعة حول رؤى و عقائد مفكري و فلاسفة التاريخ. الهم يؤمنون . ......تقبل تاريخي معلوم لهم. يعمدون إلى تعيين غاية التاريخ و مسار حركته. الهم يعرضون اطروحة

التاريخ و نموذجه و يرسمون له بنية و خريطة عامة، فمن وجهة نظر هؤلاء المفكرين و الفلاسفة: فالتاريخ له معنى و مفهوم خاص و له اتجاه عام للحركة و ... هذا و ستعرض هنا تعاليم فلسفة التاريخ الاكثر اساسية:

## مسائل و تعاليم فلسفة التاريخ النظرية

## الف) المعرفة الحقيقية للتاريخ

إن صفحة التاريخ و الحوادث والوقائع المتعلقة بحياة الانسان، عليها غشاوة من الغموض و الاشكالات السندية و الروائية، و ان المعرفة السليمة و الحقيقية لها و التعرف على مسار و مراحل التاريخ كفيلة بكشف الستار عن حقائقها. الواقع هو اننا نواجه أمرين: التاريخ بمعنى جميع مجريات الحوادث و الوقائع (التاريخ كواقعة) و التاريخ بمعنى الرؤى و وجهات النظر حول تلك الاحداث. يرى والش ان فلسفة التاريخ عبارة عن «الدراسة و المناقشة النظرية حول تفاصيل الحقائق التاريخية»٢٦

و يرى استانفورد أن فلسفة التاريخ النظرية مكلفة بمعرفة طبيعة التاريخ و استيعاب معناه. ٢٣

إن فلاسفة التاريخ النظريين يجرون بحوثهم في التاريخ العام و ينبغي عليهم ان يكونوا مضطلعين بالتاريخ العام؛ و ان يعرفوا الوقائع و القوانين التي تحكمها و العلل والاسباب الداخلة فيها كي يتمكنوا من ابداء الرأي في التعميم من عدمه. و على هذا الاساس، تعد معرفة التاريخ بصورة صحيحة و القدرة على ازاحة الغبار عن صفحاته، هي الخطوة الاولى لفلسفة التاريخ النظرية. كما ان فلسفة التاريخ النقدية تقوم بنقد و مناقشه علم التاريخ و بذلك تساعد إلى حدٍ ما بتهذيب التاريخ و ازاحة الغموض عنه.

## ب) اعطاء الدلالة للتاريخ

فلسفة التاريخ في مفهومها الواسع تعني «اعطاء الدلالة للحوادث و الوقائع المتشتتة و المبعثرة والتي تبدو كونما صدفة و غير مرتبطة بعضها ببعض». ٢٠ و يحاول فيلسوف التاريخ أن يربط بين تلك الاحداث و يستنتج منها مجموعة من النتائج المنطقية و المقبولة فيما يتعلق بأسباب تلك احداث.

إن فلسفة التاريخ تفترض أن هناك بداية للحوادث التاريخية و بذلك تصفي دلالة و معناً للحوادث اللاحقة الاخرى بل و نحاية معينة. و لذا قيل: «ان اهم مسألة في فلسفة التاريخ النظرية، وجود «مبدأ الغاية» و الدلالة في التاريخ. ان عرض اطروحة و انموذج معين للتاريخ استناداً على قوى محركة خاصة و مراحل و حقب مختلفة، يعطي للتاريخ معناً و دلالة و يجعله مستساغاً من الناحية العقلية...» و قد قيل مسبقاً ان التاريخ ـ من منظار الفلسفة النظرية \_ كائن حقيقي، حي و ناشط، له جسم و روح و ارادة و مطالب و نستق و محرك و مسار و قانون و... و على هذا الاساس فان فلاسفة التاريخ يؤكدون على كون التاريخ كائن هادف وحي، ناشط و متحرك.

تأسيساً على ما قلناه فهناك رؤيتان إلى المستقبل:

١. المستقبل المعلوم (فيما لو كانت للتاريخ دلالة و معنى)

٢. المستقبل المجهول (فيما لو كان التاريخ فاقداً للدلالة).

## ج) استكشاف انموذج و خطة عامة للتاريخ

إن احدى البحوث المهمة في فلسفة التاريخ النظرية، هي استكشاف و عرض انموذج عام و شامل

للتاريخ. يرى كانت: أن مهمة فلسفة التاريخ هي أن تعرض التاريخ و هو يسير وفق خطة قابلة للفهم و أنه يسير باتجاه هدف معين. ٢٠ يقول واتكينسون كذلك: «ان فلسفة التاريخ يتضمن محاولة تمييز او تعيين وجود انموذج او بنية في مسار التاريخ». ٢٦

و يقول اچ وولش: ان الهدف من التنظير الفلسفي هو استيعاب مسار التاريخ بصورة عامة و اثبات و تبيين أنه بالرغم من الاوضاع الظاهرية غير المتعارفة المتعددة التي تظهر على ساحة التاريخ و التي يصعب بما استخلاص النتائج، مع ذلك بالامكان ايجاد وحدة منسجمة تتضمن نموذجاً عاماً. و لو امكن فهم هذا الانموذج العام لأمكن ايضاح مسار الاحداث بصورة دقيقة و كان بالامكان استيعاب المجريات التاريخية بمفهوم خاص بنحو يكون مقبولاً بالعقل و الدليل». ٢٧

إن هـــذه الفرضية أدت إلى ظهور ثلاثه نماذج عامة حول حركــة التاريخ و ظهور افكار مختلفة حول ذلك:

النموذج الخطي (التقدمي او التراجعي): وفقاً لهاذا النموذج تبدأ احداث التاريخ من نقطة معينة و تستمر في الحركة حتى تصل إلى ما نحن فيه في هذا العصر. إن التاريخ في هذا الانموذج يسير با تجاه معين.

٧. النموذج الدوري (التعاقبي او التكراري): يعتقد في اطار هذا الانموذج ان الاحداث التاريخية تبدأ من نقطة معينة ثم تتوالى في حركتها فتتكرر. و على هذا الاساس فان التاريخ يكرر او يعيد نفسه في الامم و الشعوب و مراحل متعاقبة.

٣. نموذج الصدفة: بناءً على هذا الانموذج للتاريخ، فان الصدفة تحكم جميع الاشياء بصورة عامة. اي ليس هناك من نظم و تناسق! ان النظريه الخطية قد تتضمن الحالة التقدمية أو الحالة التراجعية. لكن القسم الاعظم من هذه النظريات توكد على تقدم النوع البشري. كذا يتزاوج التكامل و التقدم الدوري مع التكامل الخطي، فتتمخض عنه نوع من السير التقدمي اللوليي، وفقاً لما يقترحه ويكو. "\"

## د) خضوع حركة التاريخ للضوابط و القانون

إن احدى استعمالات فلسفة التاريخ النظرية هي اكتشاف القوانين الخاصة بحركة التاريخ (السنن او العادات التاريخية) و معرفة نظام العلة و المعلول فيها. ان فلسفة التاريخ من منظار الشهيد المطهري هي العلم بالتغيرات و التطورات الحاصلة في المجتمعات، من مرحلة إلى احري، و القوانين و الضوابط التي تخضع لها تلك التغيرات و التطورات. ٢٩ و من منظار احد الكتاب فان «فلسفة التاريخ يبحث و يناقش التاريخ باعتباره ذا هدف و قانون و نظام...» ٣٠

إن مهمة فلسفة التاريخ كما جاء في القاموس الفلسفي، هي دراسة العوامل الاساسية المؤثرة في الاحداث التاريخية و البحث في الضوابط العامة التي تحكم التطور و التنمية في المجتمعات البشريه و التغيرات الحاصلة عبر الزمان. ٢١

إن بعضاً من الفلاسفة في حقل فلسفة التاريخ النظرية، يعرضون نظريات حول اهم العوامل و العلل و الاسباب في العلمية التاريخية فضلاً عن عرضهم للقوانين التاريخية. إن قانون (قاعدة) ماركس فيما يتعلق بأولوية او تقدم العوامل الاقتصادية على العوامل السياسية، مثال لهذه القوانين. مهما يكن، فان اولئك الفلاسفة ليسوا بصدد عرض اطروحة او انموذج للاحداث الماضية... بل ينوون معرفة اسباب و كيفية تغلب و سيادة اطروحات او نماذج حاصة.

لقد ادعى كثير بالهم وفقوا في كشف قوانين خاصة للعملية التاريخية، هناك دعويان في هذا المضمار:

١. اكتشاف نوع من الخطة او الاطروحة العامة بناءً على الاحداث الماضية.
 ٢. اكتشاف نوع من القانون الموجه في التاريخ.

### هـ ) القدر و الحتمية التاريخية

إن بعضاً من النظريات و الرؤى النظرية حول التاريخ، تكون ذات صبغة جبرية او ضرورية! يبدو أن حركة الاحداث و الوقائع في امدها البعيد، تأخذ طريقها من دون تأثير للاعمال و الانشطة و المساعي الفردية. و ان التاريخ سيصير إلى حيث ما لابد ان يكون. فلا تأثير لعمل الانسان مهماً يفعل. انه نوع من الجبر الضروري غير القابل للتجنب تخضع له حركة التاريخ. و ليس باستطاعة الافراد ايقاف عجلة التاريخ.

ان «ضرورية او حتمية» الاحداث التاريخية تحتمل ثلاثة معان متفاوته عل اقل تقدير:

١. المصير و المشيئه الالهية.

٧. الضرورة التاريخية (الحتمية التاريخية)

٣. الجبر العلمي (الشرط و المشروط او لازم و الملزوم)

ان المعنى الاول لهذه الكلمة هو ان الاحداث تقع بناءً على قدر غير معروف، المفهوم الذي تعرفه اليونان و الشرق. ان كثيراً من الفلسفات الدينية و الكلامية في التاريخ، قدرية بسبب ايمانها بالدور الذي تراه لله. نعم ان الرؤية القدرية في المنظار الديني تتبدل إلى رؤية مبينة على المشيئة.

لكن الضرورة التاريخية محاولة لتبيين كون القدر أو المشيئة نابعان من جوهر عمليات التاريخ العادية (الحتمية التاريخية): إن سير التاريخ في اطار هنده الرؤية له اتجاه ضروري عام. نجد في اطار المعنى الثالث، أن حادثاً تاريخياً ما لا يكون حتمياً الا اذا تحقق حادث آخر او حوادث اخرى كشرط لوقوع الحادث المعنى. عليه فمؤدى الجبر التاريخي هو ان لأي حادث تاريخي هناك حادث آخر كشرط كاف له...

إن هذا المفهوم التاريخي واجه انتقادات كثيرة خصوصاً من قبل بوبر، و ان الجبرية التاريخية قد آل امرها إلى الرفض. "" إن الارادة الحرة للانسان لها دور اساس في حركة التاريخ ـــ وفقاً للرؤى الدينية و خاصة الرؤية الاسلامية ــ بالرغم من أن جميع الامور تكون في اطار القدرة و المشيئة الالهيية.

## و) التكامل و التقدم في التاريخ

إنّ احدى المفاهيم المهمة في فلسفة التاريخ النظرية، هي تكاملية او عدم تكاملية التاريخ و تقدم أو تراجع الإنسان. و قد أصبح اليوم و مع تقدم العلوم الطبيعية، أصبح لدى الشارع و عموم الناس من البديهيات بما يستحيل معه تصور أمر آخر تقريباً. و على هذا الأساس فإن البعض يرى تقدم الإنسان يمكن في اطار العلوم او في مسار التكامل العلمي و آخرون يرون التقدم كامن في عملية التطور و التقدم الفني و هناك فئة ثالثة ترى التقدم كامن في السيطرة على الطبيعة و استثمارها بصورة متزايدة

إن الموضوع الرئيس لفلسفة التاريخ هو التكامل الإجتماعي و هناك في هذا الخصوص نظريتان: احداهما نظرية ايجابية و قد ترعرعت على يد اصحاب النزعة التكاملية. والاخري سلبية أبدعتها يد المعارضي للتكامل و القائلين بالتداور.

كان هناك، حتى ما قبل القرن السادس عشر، اعتقاد بأن الإنسان كان يعيش في البداية عصراً ذهبياً و آمناً لكنه في الفترة ما بين القرن السادس عشر و منتصف القرن التاسع عشر، انعكس هذا الاعتقاد و اعتقد الناس بأن الانسان عايش عند البدء ثقافة حضيضة و مليئة بالعنف، ثم تكامل و تحضر

بصورة تدرجية. فلذا فإن التاريخ اكتسب صورة مفعمة بالآمال.

و كان قد أعلن فرانسيس بيكن أن الجيل الحاضر اكثر عقلانية من جميع الاجيال السابقة له و تكهن أنه بفضل التكامل في العلوم العملية ستكون هناك اصلاحات اكثر اشراقاً.

عارض ويكو (١٧٤٤ ـــ ١٦٦٨) النظرية الدورية للتاريخ و اعتقد بأن الفئات البشـــرية تتكامل في مسار لوليي.

و عرض توركو (١٧٨١ ـــ ١٧٢٧) نظرية ترابط الحوادث التاريخية و تكامل الفئات البشرية. أما كانت فقد حاول تدوين قوانين التكامل و قام بصورة خاصة إلى اثبات التكامل الاخلاقي.

امّا كوندرســه (۱۷۹۶ ــ ۱۷۶۳) فقد أتى بنظرية تشــير إلى تعاقب مراحل الحضّارة و توقع تقدماً كبيراً في القرن التالي بفضل الثورة الفرنسية و انتشار العلوم في حياة الإنسان و... ً

إن فرضية «التقدم و التكامل» هي أحدى تحديات فلسفة التاريخ و إن تحقق ذلك في الوضع الراهن من حياة الإنسان أصبح موضع تساؤل لبعض المفكرين. فنحن لانستطيع الاعتراف بصحة و سلامة التكامل الاخلاقي و الثقافي حتى رغم ايماننا بالتقدم المادي و الصناعي و لايسعنا غض الطرف عن النقائص و الصعوبات الجمّة في حياة الإنسان.

## ز) التعميم و التكهن بالمستقبل

إن النظر إلى المستقبل و التكهن بالاحداث و الوقائع، كان و لايزال موضعاً لإهتمام الناس كافة و قد تمخضت نقاشات حول امكانه او استحالته. إن الفلاسفة العاملين في حقل فلسفة التاريخ النقدية يدرسون التاريخ اساساً كحالة ماضية، و تعييناً، بصورة اكثر طموحاً من المؤرخين التقليديين، يقومون بالتعميم في المسائل التاريخية. حتى قيل: ينبغي على المؤرخ و الباحث في التاريخ أن يحاول تعيين مسارحركة الماضي و الحاضر و المستقبل و أن يستكشف بالدراسة الدقيقة، قواعد حركة التاريخ في الماضي إلى الحاضر كي يتمكن تأسيساً على ذلك من التكهن بالمستقبل و مصير الامم. "استناداً إلى العقيدة الرائحة و السائدة في القرن التاسع عشر فان هناك مجموعة من القوانين و قواعد التكامل التي تعين خصائص الفئات الاجتماعية و قد سادت العقيدة التي نقول ان معرفة تلك القواعد و القوانين تمكن من التنبؤ العلمي بالمستقبل. بهذا دخل مفهوم النزعة الكلية إلى هكذا مسائل و برز امثال هيغل و كنت و ماركس كشارحين رئيسيين (للنزعة التاريخية) و مفسرين لها و المدافعين عنها. إن النزعة التاريخية تعني تعيين العقائد التي لها في العلوم الاجتماعية دور تنبّوئي للمحريات و الحوادت المستقبلية، اي التنبؤ بحركة التطورات و مسارها في المستقبل استناداً إلى القوانين و القواعد المنتقبلية، اي التاريخية الماضية و الحاضرة.

إن النتيجة الواضحة لهذه الرؤية تقول ان حركة التاريخ تخضع لسيطرة القوانين العامة و القواعد الكليّة و تمكن معرفتها من التنبوء بمستقبل المجتمعات و الحضارات. إن تلك القوانين المذكورة ثابتة لا تتغير، بنحو تكون مقاومتها عبثاً و بعبارة اخرى ان تلك القوانيين خارجة عن دائرة الإرادة و الأحتيار الإنساني. ٣٦

ان بعضاً من الكتاب كـ بوبر و هايك عارضوا هذه الرؤية الفلسفية التاريخية. و اعتقدوا بأن لايمكن بوجه من الوجوه القيام بالتعميمات العامة و التنوئات المستقبلية حول حركة التاريخ و تطور المجتمع... إن التنبوء الدقيق بمسار الحوادث التاريخية و نتائجها مستحيلة بصورة جوهرية.٣٧

ونعتقد ايضاً ان التنبؤ بالحوادث و الوقائع المستقبلية لا يدخل في اطار مهام علم التاريخ او فلسفة التاريخ (المبتنية على العقل و التجربة فحسب)، بل انه شأن الوحي و المعطيات او التعاليم الدينيه و تكون فلسفة التاريخ كأطار لعرض تلك التنبؤات مفيدةً و مؤثرة.

## خ) هدف التاريخ مساره و محركه

لقد سبق القول أن الإجابة على تلك ثلاثه اسئلة اساسية هي على عاتق فلسفة التاريخ النظرية، و بعبارة اوضح، ان فلسفة التاريخ معرفة يبحث فيها عن حركة كائن يدعى التاريخ و مساره و هدفه. ان هذا الكيان المستقل الذي يسير في طريقه و يخضح البشر له او يسحقه تحت عجلاته السريعة والثقلية، هذا الكيان بدأ من نقطة و يمر في طريق و سيصل إلى غاية. و فلسفة التاريخ النظرية تحدف إلى تبيين كيفية حركته و استمراره و تعيين النقطة الاحيرة (محطة التاريخ) و كيف يمكن استشراف المحطة التاليه و و كيف يمكن استشراف المحطة التاليه و لو اجمالاً بالأستناد إلى المحطة الحاضرة. "أن الأسئله الثلاثة الاساسية التي يعمد كل فلسفة تاريخ نظرية إلى الاجابة عليها هي كمايلي:

١. إلى اين يذهب التاريخ (الهدف).

٧. كيف يذهب (آلية الحركة و المحرك).

٣. في اي مسار يسير (مسار و محطات حركته البارزة).

يرى اج والش أن فلاسفة التاريخ النظريين كانوا في صدد كشف مفهوم و هدف حركة التاريخ بصورة عامة. و من وجهة نظرهم ان التاريخ — في الصورة التي يعرضها المؤرخون التقليديون — لم يكن سوى مجموعة من الحوادث غير المرتبطة بصلة و غير المنسجمه و فاقدة للأسباب. و الحقيقة ليس كذلك. ولاشك في وجود هيكلية. إن مهمة فلسفة التاريخ هي اعطاء شرح دقيق عن مسار الحوادث التاريخية و تبيين الاهمية الحقيقية و المنطق الاساسي لهذا المسار بصورة بارزة.  $^{89}$  و على هذا الاساس تقتم فلسفة التاريخ النظرية بالتطورات الحاصلة في المجتمعات، من مرحلة إلى اخرى و القوانين التي تتحكم في مسار و اتجاه تلك التطورات و في النهاية، الهدف و المحطة الأخيره للتاريخ. إن المسألة الاخرى لأية فلسفة تاريخ نظرية، هي ان حركة التاريخ تتشكل بواسطة عوامل محركة و أن هناك قوى خاصه تحرك المجتمع و تجتاز به المراحل و المحطات المحتلفة. هنا نحن في مواجهة نظريات و رؤى و عقائد متنوعة كل منها تفسر بنحو من الانحاء حركة التاريخ و العوامل التي تؤدي إلى حركته. من عقائد متنوعة كل منها تفسر بنحو من الانحاء حركة التاريخ و العلماء هي:

الصراع الطبقي (ماركس) و البيئة الطبيعية و ظروف الطقس و جغرافيا (مونتسكيو) و وجود قومية بعينها (كنت كوبينو) و المشيئة الالهية (بوسوئه) و البطولية (الفاشيون) و الغريزة الجنسية و الحب و الجوع (فرويد و...) و العصبية (ابن خلدون) و عنصر القوة و العوامل السياسية (دورينك). ''

## نقد و مناقشة

هناك رؤى متفاوتة فيما يتعلق بفلسفة التاريخ النظرية و هناك اشكالات و انتقادات عدّة عليها: الف) نظريات فلسفة التاريخ تحتوي على صورة من الجبر و الضرورة و الحتمية. و كأنّ التاريخ يسير من غير التأثر بمساعي و اعمال و نشاطات الانسان. و من هذا المنطق ليس هناك للبشر ارادة، او خيار يذكر، في حركة التاريخ و هم خاضعون المامه بالاشرط. ب) الحوادث التاريخية غير قابلة للاعادة و التكرار و ليس لكل التنبؤات أن ترى النور. بمعنى هناك فئة قليلة من تلك الاحتمالات يمكن لها أن تتحقق.

ج) من الصعوبة بمكان عرض قانون او قاعدة عامة يحكم البشيرية خصوصاً لواحذنا بنظر الاعتبار تنوع التقافات والملل و التقاليد و تكثرها و تعقدها و بالاخص إذا كان هناك توجّه مؤسس على مجموعة من الشواهد التاريخية والاستنتاجات الفلسفية.

 يفتقد إلى موضوع خاص للدراسة.

يبدو انَّ جميع هذه الاشكالات حول فلسفة التاريخ النظرية واردة و يجب التّوجه إلى منحى جديد لأجل التخلص من تلك الإشكاليات و ما ذلك الإتجاه إلاّ «فلسفة التاريخ السامية»

# الفصل الثاني: المهدوية و فلسفة التاريخ النظرية

«فلسفة التاريخ السامية» هي تبيين و دراسة تعاليم الاسلام الوحيانية حول مسار التاريخ و الاستعانة بالتجربة و العقل (الوحي + العقل + التجربة). و ان مظهر و بؤرة هذا العلم هو عقيدة المهدوية.

إن المهدويه هي النهاية السامية و المحيدة لمستقبل العالم و المحطة السامية و المتكاملة للتاريخ البشري. إنّ المهدوية هي تنبؤ وحياني لهدف التاريخ و غايته و نهاية حركته المتلاطمة. إن «المهدوية» تحقيق لكون التاريخ ذا معنى و غاية، و ايمان بمصير محتوم و واضح. إنّ هذه الفكرة السامية، قد عرضت في صور مختلفة و في صياغات متنوعه، و قليلاً ما عولجت من منظار فلسفة التاريخ و نسيت الصلة بينهما.

نحن ندعي أنّ فلسفة التاريخ الحقيقية و نهاية حركته تتجلى في المهدوية. ولذا ينبغي دراستها بصورة واضحة.

فبناءاً على الرؤية الفلسفية التاريخية إلى «عقيدة المهدوية»، يمكن عرض رؤية جامعة و كاملة حول حركة التاريخ و غايته و محطته.

لم يستطع أي من فلاسفة التاريخ أن يبين و يفسر «التاريخ» بصورة جامعة و دقيقة و قد عجز عن استكشاف الهدف و المقصد الحقيقي للتاريخ «و لهذا السبب تورّطوا في خلافات أساسية» بينما نجد فكرة المهدوية السامية قادرة على بيان و تفسير و تحليل حقيقي و يقيني لحركة التاريخ و معرفة محطاته و مساره الصحيح. الحقيقة هي انه يستحيل شرح فلسفة التاريخ من المنظار الاسلامي إلا من خلال الإيضاح الصحيح لعقيدة المهدوية.

إن عرض مسائل عقيدة المهدوية، في اطار فلسفة التاريخ النظرية، يمكننا من بيان المسائل التي لم تذكر، بياناً منظماً و فلسفياً و يمكننا من اثبات كون التاريخ له معنى و كونه مؤسس على ضوابط و قوانين و يهدف إلى غاية.

من الواضح أن هذا النمط من الايمان بالمصير و الحديث عن النهاية، لا يكون مؤسساً على التنبؤ العلمي و الفلسفي، بل على الوحي و الغيب الذي علمه عندالله و الراسخين في العلم (النبي وَالله الله الأئمة المعصومين). ان هذا التنبؤ الحتمي و القطعي، هو اخبار غيبي بمستقبل صحيح و مشحون بالفضائل و لايدل بحال على جبرية حركة التاريخ. ان الوعد و البشارة الالهية الحتمية، يتعلق بسيادة الصالحين و حكومة العدل العالمية و هلاك الباطل.

إن الاشكالية المحدقة بالنظريات المتعلقه بفلسفة التاريخ، هي كون تلك النظريات جبرية و تدعي ابتناءها على العلم. بينما نجد في الفكر القراني أن حركة التاريخ ليس جبرياً و أن لأرادة الانسان تأثيراً في اجتياز مضايق التاريخ و الوصول إلى قمم التقدم و السمو. كل ذلك السير سيكون في اطار المشية و القدرة الالهية و تتحقق على اساس مبدأ القضاء و القدر. إن الهدف من الخلق و ان ارادة الله اقتضت بان يجتاز الانسان الطريق بملء ارادته و حريته.

إن ارادة الانسان و دوره في حركة التاريخ و اجتياز عقباته، لايمانع تحقق البشارة و الوعد الالهي الحتمى ـــ و ليس كتوقع احتمالي ـــ الدال على استخلاف الصالحين في الارض و امتلاؤها بالعدل.

و يلزمنا الالتفات إلى الفرضيات الاتية،لتبيين فلسفة التاريخ و استكشاف القوانين و السنن الحاكمة على التاريخ و معرفة صلة المهدوية بفلسفة التاريخ:

## المقال الاول: هدف التاريخ و محطته (الكمال و التكامل)

إن من اهم فرضيات «تاريخ المستقبل» هو حركة الانسان و المجتمع الانساني و مساره عبر السراءو الضراء و الصعود و الهبوط، صوب الكمال و السمو. إن الابمان بالمصير يعني الاعتقاد بنهاية متكاملة و سامية. إن حركة التاريخ و مسارها — بناءً على رؤية الدين الاسلامي — تتجه صوب العبودية و حكومة القيم و سمو الانسان — و لو كان غير ذلك لكان التاريخ لغواً و عبثاً —، رغم العقبات التي تعترض طريق الحركة و الوهاد و الصعاب التي تجتازها في حركته.

ان الهدف الذي يرسمه القران للبشرية، هو «العبادة و العبودية» و يقصد بهذه العبارة المفهوم الاوسع الذي يشمل جميع شؤون حياة الانسان على الارض. و لايتحقق هذا الهدف الا اذا نفّذ جميع اوامرالله و الا إذا تتحقق معرفة الله و عبادته و الا اذا حلت المعنوية محل الزذائل و الزيغ ﴿وَمَا خَلَقْتُ الْحِيْ وَالإنسَ إِلاَّ لِيغُبُدُون ''﴾.

«لانجد في القرآن منطقاً يدل على أن الخلق يصل إلى هدفه فيما لو بلغ الانسان العلم و القوة، بل خلق الانسان ليعبد الله و عبادة الله هدف بذاته... وفقاً لمنطق الاسلام، فان الهدف الاساس من الحياة هو المعبود فحسب. اي يريد القران، بناء الانسان و اعطاؤء الهدف و المثل الاعلى. و الهدف و ان المثل الاعلى الذين يراد اعطاؤهما ما هما الا الله و ان الاشياء الاخرى تلحظ كمقدمة و ليس لها اصالة و استقلالية و ان السلوك إلى الله و الوصول اليه يستلزم تنمية الفضائل الاخلاقية و التسابق إلى الحسنات والعمل الصالح و العبادة و العدالة و التقوى و...» أن ما سردناه هو المصداق الحقيقي للكمال و السمو و يحقق اي منهم بدروه سعادة الانسان و يجعل حياته هادئة و سامية و متكاملة و متوازنة. ان هذه الفكرة ستتحقق يوماً ما تامةً و كاملةً، ذلك في عصر «ظهور المهدي الموعود».

## المقال الثاني: المسار و آليه الحركة

إن ساحة التاريخ و الحياة البشرية \_ من وجهة نظر القرآن الكريم \_ مسرح لأنشطة اصحاب الحق في صدد متابعة الحق و عبادة الله و نشره و الباطل، لوصول كل إلى اهدافه و مبادئه. ان اصحاب الحق في صدد متابعة الحق و عبادة الله و نشره و الابتعاد عن الثراء والقوة و... و امّا الباطل فيقصد الشهوات و الاكتناز و الظلم و الكفر و المفاسد و الضلاله و الجنوح عن العدالة و طلب المقام والتكبر و حب الذات و... و يتقدم اصحاب الحق و طلابه، الانبياء و الاولياء و الصالحون و يتقدم الباطل، الفراعنة و الشياطين و الملوك و الظلمة و المكتنزون.

إن بين هاتين الفئتين اي الحق و الباطل، نزاع و صراع دائم و الحقيقة هي أن الصراع بينهما هو الذي يحرك التاريخ و ويحدد آلية حركته. إن الانبياء و اتباعهم طالما اعلنوا مناهضتهم للكفر و الظلم و الفرعنة و زعماء الثراء و القوة، و هددوا مصالحهم اللامشروعة. ان رسالتهم الاساسية كانت تحقيق عباده الله و العدالة الاجتماعية اللتان لم تتفقا و مصالح اصحاب الباطل.

من وجهة نظر القرآن الكريم، كان هناك صراع دائم و مستمر ـ منذ بداية نشوء العالم ـ صراع بين اهل الحق و الفئة الباطلة، بين ابراهيم و موسى و عيسى و محمد و اتباعهم المؤمنين وفئة كنمرود و فرعون و الجبابره اليهود و اليسفيان و كان لكن فرعون موسى. في هذه الصراعات كان النصر و الهزيمة تتبادلان بين الفئتين و كانت الانتصارات و الهزائم تعتمد على مجموعة من العوامل الاجتماعية و الاقتصادية و الاخلاقية... و قد صرح القرآن الكريم

بالدور الرجعي للـ «ملأ» و «المترفين» و المسـتكبرين و الدور الحق «للمستضعفين». مع ذلك ففي المنظار القرآني، يعد الجهاد المستمر الدافع إلى الامام، الذي كان منذ فجر التاريخ و إلى الان، جهاداً ذا طبيعة معنوية و انسانية و ليس ذا طبيعة مادية و طبيقية."

و قد قاد الانبياء \_ عبر التاريخ \_ الجمع المؤمن و الصالح و الموحد و المجاهد و ... (جبهة الحق) و وقفوا في وجه الفئة الكافرة و المشركة و المنافقة و المفسدة بما بلغوه من القوة و كانوا في صدد ابادة الكفرين من العالم. و على هذا الاساس، كانت حركة التاريخ بقيادة الانبياء و خلفائهم الصالحين، باتجاه الحق و غلبة الباطل.

## المقال الثالث: نهاية التاريخ

إنّ الصراع و التنازع بين الحق و الباطل و المؤمن و الكافر، قديم بقدم بدايات التاريخ و مستمر إلى يومنا هذا. و امّ التراعات الخارجة عن هذا الإطار فقد كانت محدودة و عابرة و لم يكتب لها الاستمرار في التاريخ. السؤال الذي يطرح نفسه هو أين و متى تقع لهاية هذا التراع و الصراع؟ بناءً على ما وعد القرآن الكريم فإنّ لهاية هذا «الصراع» هو انتصار الإيمان والحق و اندحار الكفر و الباطل، اي أن الحق سيصل إلى قمة تكامله و قوته و ستهيئ الارضية لإنتصاره و سيصل الباطل إلى الباطل إلى عندما يصل كل من الحق و الباطل إلى لهايتهما المقدره لهما، حضيض قدرته و انحطاطه و فسداده و عندما يصل كل من الحق و الباطل إلى لهايتهما المقدره لهما، المفسدين و سيطيحا بالكافرين و سيطيحا بالكافرين و المفسدين و سيتندحر قوة الشيطان و سلطانه. و قد ألمحت الأحاديث صراحةً إلى زوال الشيطان و دحره على يد الإمام الحجة المنتقدة المنتقدة المنتقدة المنت

إنّ النصر النهائي لقوى الحق و السلام و العدالة هو فكرة قرآنية تعلن حاسماً أنّ النصر النهائي مع الدّين الحق و الايمان و ان الغلبة القطعية للصالحين و المتقين، ما هي الا قطع يد الظالمين و المستكبرين و ما هي الا المستقبل الواضح و السعيد للبشرية. انّ قمة هذه الحركة ستتحقق بقيام و ظهور المنجي الموعود أي المهدي المن من وجهة نظر الاسلام، و هو الذي سيقود الفئة الحقة و سيدخل في منازعة فائية مع جبهة الكفر و الباطل سيظفر في تحقيق الوعود الالهية الحتمية و سيصل التاريخ إلى نهايته المحيدها.

إنّ الله لايخلف وعده الحتمي هذا و سينتصر الحق مل القوة و المجد. يستفاد من مجموع الآيات و الروايات، بانّ قيام المهدي الموعود هو آخر حلقة في مسلسل صراع الحق و الباطل الذي بدأ قديماً ببدء العالم. انّ المهدي الموعود سيحقق افكار جميع الانبياء و الاولياء و مناضلي طريق الحق، و بعبارة الحرى فالمهدي هو حصيلة كل المجاهدات و المساعي السيّ قام بها الانبياء و هو ثمرة النهضات التي قام بها مناشد والحق، و يمكن تلخيص اجوبة مسائل (فلسفة التاريخ) من وجهة نظر القرآن الكريم كمايلي:

١. ان الهدف و الغاية مـن التاريخ هو العبادة و العبودية لله و الوصول إلى الكمالات الاخلاقية و الانسانية؛

۲. إن ارادة الإنسان و الصراع بين جبهتي الحق و الباطل الذي ــ سينتهي ــ بملاك جبهة الباطل، هي الآلية و المحرك لهذه الحركة؛

٣. إن فتـــرات الدعوة و الصراعات التي قام هـــا الانبياء و خلفائهم، خصوصاً المهدي الموعود، هي . ممثابة المســـار و المحطّات لهذه الحركـــة. و يعدّ عصر الانبياء هو الارضية ومراحل حركة التاريخ إلى المستويات الأعلى و الأكمل.

إن التاريـخ في عصر الظهور سـيصل إلى مرحلته النهائية و الكاملـة. و تُعدّ هذه المرحلة بدايه

حيات جديدة متقدمة و متكاملة. و ستصل البشرية إلى الرفاه و السعادة و العدالة و الامن و الشؤون المعنوية. و قد وعدنا القرآن الكريم في عدة آيات وعداً حتمياً و يقينياً بأن النصر النهائي سيكون مع الحق و الايمان و سيحكم الصالحون و المستضعفون الأرض. "و تعين هذه الآيات حياة الانسان و مسار حركته بل ان نهايته السامية و الماجده، قد ذكرت تحت عناوين مثل امامة المستضعفين و وراثة الصالحيين و الخلافة على الارض و ظهور و انتصار الدين الحق و غلبة الحق على الباطل. و تنطبق الروايات و تفسير هذه الايات بعمومها، على ظهور المهدي و تحقق المجتمع المثالي المرتجى. ان بعضاً من هذه الآيات هي:

﴿ يَرِ ثُهَا عِبَادِي الصَّالِحُونَ ﴾؛ \* ﴿ نَجْعَلَهُمْ أَغِّــةً وَنَجْعَلَهُمُ الْوَلِثِينَ ﴾: أَ ﴿ قُلْ جَاء الْحَقُّ وَزَهَقَ الْبَاطُلُ ﴾؛ \* ﴿ لَلِظْهِرَهُ عَلَى الدِّينِ كُلِّهُ^؛ ﴾

يمكن استنباط الخيارات الآيته من فلسفة التاريخ السامية استناداً على الأيضاحات و المستندات التي سبق عرضها:

- ـــ ان معرفة العاقبة و النهاية لدى الشيعة مؤسسة على الوحي و الغيب.
- ـــ هذا الأتحاه مستقيم و تكاملي (بالرغم من الأحباطات الكُّثيرة في التاريخ).
  - \_ ان اهم خاصية لهذه الرؤية هي تنبؤ المستقبل بصورة حاسمة و قاطعة.
- \_ ليس هذا التنبؤ جبرياً و ضرورياً بالرغم من أن الأرادة الالهية محيطة بكل شــي. إن ارادة الإنسان و اختياره اساس حركة التاريخ و هو يدخل ايضاً في اطار مشيئة الله. ان ارادة الانســـان و اختياره لا يمنعان من تحقق التنبؤ القرآني (لأن وقوعه حتمي بناءاً على الإخبار الغيبي).
- إن ارادة الانسان لها تأثير كبير على تحقق المجتمع المثالي و المرتجى و التسريع او الأبطاء في تحققه. إن حركة التاريخ يجب ان تتجه صوب تحقيق هدف الخلق و غايته و ما ذلك الآتحقق العبودية في الانسان و التقرب إلى الله. يجب على الانسان ان يصل إلى السمو و الكمال بغية الوصول لتلك الغاية. ولكن هناك عوائق تعترض طريقه. من اهمها الفئة الباطله المفسدة التي يتزعّمها الشيطان.
- \_.عـــا انَّ الانســــان لم يصل إلى الكمال العقلي و الخلقـــي و الإجتماعي، فهو يواجه مشكلات عديدة و هذا بدوره يمنع الوصول إلى المجتمع المثال.
- ـــ بعد تحقّق هدف و غاية الخلق الاصلية (عبادة الله و عبودية الانســـــان)، يصل الدور إلى تطبيقاتما و اهدافها الفرعية.

هنا تظهر مكانة (عقدية المهدوية) و يظهر كذلك التفسير الستراتيجي للمسائل و الاجابة الاصيلة على المشاكل و النقائص و تنطبق مع فلسفة التاريخ السامية.

بما ان حركة التاريخ تسير صوب تحقق عبودية الانسان و التقرب إلى الله و سلطة الفضائل الاخلاقية و اجتثاث الرذائل (وفقاً لفلسفة التاريخ السامية) لذا يجب ان يكون مخطط عقيدة المهدوية متناسباً، و ان يحترز من ضحالة الرؤية و تشتت المقال. كذلك، جدير بالذكر أن فلسفة التاريخ لا يتضمّن الا جانباً من فرضيات و معطيات المهدوية و لا يمكن تلخيص عقيدة المهدوية في اطار فلسفة التاريخ او ايضاح جميع المسائل على اساسها. ان العقيدة تستطيع ان تكون توجهاً حديثاً و جامعاً نحو مسائلة نماية التاريخ و ظهور المنجى في آخر الزمان و في اطارها يمكن استثمار المسائل الدينيه و

العقلية و السياسية.

## الفصل الثالث: عقيدة المهدوية

تأسيساً على فلسفة التاريخ السّامية، يجب على البشرية أن تصل إلى الكمال و السمو، كي تستطيع بلوغ الهدف و المحطة الأخيرة للتاريخ. في هذه المحطة الأخيرة يجب أن تكون علاقة الإنسان مع الله و مع نفسه و مع الآخرين و مع الطبيعة، قد تحسنت و تعدلت. إنّ هذا المعيار و المؤشر يعد النموذج الاهم و أساس أطروحة «عقدية المهدوية».

هناك تعاريف عدّة و متنوعة لعقدية المهدوية منها:

- «عقيدة المهدوية، عبارة عن الرؤية إلى المهدوية كتعاليم جامعة و شاملة و كموضوع استراتيجي».
- \_ «عقيدة المهدوية، هي مجموعة تعاليم تتمحور حول المهدوية و يمكن اســـتثمارها في عرض حلول عملية و نظريات استراتيجية في ساحات مختلفه».
- «عقيدة المهدوية، هي تعاليم اعتقادية خاصة بالإمام المهدي والتي تعرض تفسيراً استراتيجياً للساحات الرئيسة من حياة الانسان و السياسة و الاقتصاد و المجتمع و الحكومة والعلاقات الدولية... و في الحقيقة هي عمل مثالي و صانع للفكر و في نفس الوقت قابل للتنفيذ و عالمي شمولاً، و ذلك لاجل سعادة الانسان والرفاهية في حياته و على أسس النهضة الاسلامية النبوية والعلوية "ك».

و أخيراً، التعريف الذي يعرضه الكاتب: عقيدة المهدوية نظرية جامعة و كاملة، بغيتها بناء مجتمع مرتجى و عرض تفسير استراتيجي للساحات المحتلفة من الحياة الانسانية. °

تأسيساً على ما قلناه، فان «عقيدة المهدوية» هي التصوير و التخطيط الكامل و الشامل للمجتمع الموعود به و بيان خصائصه و برامجه و أهدافه و استراتيجياته و تعاليمه المتنوعة. و ينبغي في اطار هذه الرؤية تعيين موضع السياسة و الثقافة و الاقتصاد و الإجتماع و تبيين علاقة بعضها ببعض. إن عملية وضع السياسات في هذا النظام سيكون في صورتما العامة والعريضة. و ستعين مداخله و مخارجه بدقة و سيكون متطابقاً مع المتطلبات الحقيقية للشعوب و الناس. إن محصلة «عقيدة المهدوية» يلخص كمايلي:

- \_ اعطاء رؤية جامعة و كاملة عن قضايا المجتمع.
- \_ استكشاف جذور النقائص و المصاعب المزمنّة للحياة البشرية.
  - \_ عرض حلول عملية لمحوها.
- \_ تنظيم و بناء نمط من العلاقات السليمة و الصحيحة بين أركان المجتمع.
- ـــ عرض نموذج سام و مرتجى للحياة السياسية و عقد علاقة ثنائية بين الدنيا و الآخرة. هذا و يمكننا عد بعضٌ من مقومات «عقيدة المهدوية» اســــتناداً على المصادر الوحيانية المتوفرة و معطيات «فلسفة التاريخ السامية».

## الف) الشمولية العالمية و النظرة العامة

إن أهم خصائص أية عقيدة أو نظرية هي شموليتها لجميع الطبقات و الفئات الإجتماعية و استيعابها جمع مجالات الحياة. إن عقيدة المهدوية خلافاً لجميع النظريات الراهنة، عقيدة ذات شمولية عالمية و إن جامعيتها و شموليتها تحتضن أفراد البشرية الممتدة من المشرق إلى المغرب. و لاتعزب أية طبقة أو فئة انسانية من دائر تما و لا يستثنى اي جانب من جوانب الحياة (الثفاقة و السياسة و الإجتماع و الاقتصاد و...) منها. الها ذات شمولية عالمية و ليست مناطقية أو اقليمية. إن هذه العقيدة لاتكون حكراً لقومية

أو مجموعة أو دولة أو عرق أو لغة... و ضامنة سعادة الجميع. و ان الطبقات الدنيا للمحتمع البشري سيصلون إلى القمة و ستراعي الفئات المنسية في المحتمع. و ليس الأمر كذلك في النظريات الأخرى، فهناك طبقه خاصة يرتكز عليها، كـ «الطبقة العاملة والبرولتاريا» عند ماركس أو «القومية الالمانية الفضلي» عند هيغل او «الشعب المحتار» عند اليهود، أو «العالم الغربي» عند فوكوياما و قد وردت في روايات كثيرة: «و تشرق الارض بنور ركما و يبلغ سلطانه المشرق و المغرب» "، و ايضاً «يحيها الله بالقائم...» " و ان تلك الروايات داله على شمولية النحاة و الفوز لكافة البشر و ان عقيدة المهدوية لهي تصور و مخطط ينصبان في هذا الاتجاه.

## ب) التروع إلى العدل

إن من الأوجه اللازمة لأية نظرية أو عقيدة، هو ضمان العدل و عرض سبل عملية في هذا المضمار، اي لزوم تحقيق العدالة للجميع و في جميع الأصعدة، من قبل تلك النظرية أو العقيدة، اي تحقيق المساواة و توزيع الثروات بصورة عادلة و إزالة المظالم و ارساء دعائم العدل و الحق و تحقيق التوازن في جميع الشؤون (خصوصاً في سلوك و افكار الناس) و وضع الاشياء و الاشخاص في المواضع الخاصة بمم. إن العدالة هي أمر جامع و كامل و لاينحصر في مجال القسط و القضاء. و عليه فللعدالة مكانتها الخاصة في السياسة و الثقافة و الاقتصاد و القانون و خاصة في الاخلاق و ان ضمان العدالة بصورة شاملة هو من مميزات أية نظرية أو عقيدة ناحجة. إن فكرة العدالة موجودة في عقيدة المهدوية بصورة متكاملة و تامة و تعدر كناً اساسياً في تلك العقيدة و ذلك لكي يشهد الإنسان ماعاش تنفيذاً عملياً لها في جميع مجالات حياته.

إنه «يــمالاً الأرض قسـطاً و عــدلاً بعد أن ملئت ظلماً و حوراً» " م «يمالاً الارض قسـطاً و عدلاً... حتى يتمنى الاحياء الاموات تعيش في ذلك... " و ايضاً «اذا قام القائم عليه السلام حكم بالعدل وارتفع في ايامه الجور... » " .

إن ضمان العدالة سيؤخذ بنظر الاعتبار في مخطط عقيدة المهدوية و النظام المهدوي، سواء على المستوى الداخلي و في التسريع بالمصالح أو في وضع السياسات و خلق المصالح و يعد ذلك الخط الاحمر لجميع البرامج و الانشطة.

## ج) التروع إلى المعنوية و الكمال

إن التفسير و التصوير الأستراتيجي عن الساحات الأساسية لحياة الانسان و الرؤية الجامعة و الكاملة إلى الامور، تستوجب معرفة جذور جميع مشكلات الانسان و عرض حلول لها. اعتماداً على التعاليم الوحيانية و الروائية و تجارب حياة الانسان نجد انه يعاني من الفساد الاخلاقي و ضياع الفكر، اكثر مما يعانيه من فقدان العدالة و الامن و التمييز و....

و ترجع جذور جميع الحروب و المظالم و عبادة الاوثان و ضياع الحق و الطغيان و الآلام و انعدام التهذيب، يرجع إلى فقدان النمو الفكري و الأخلاقي. اذا وصل الانسان إلى الكمال او البلوغ العقلي و الاخلاقي و عرف لنفسه و لغيره كرامةً حقيقية، فلايكون عندئذ في صدد الإستغلال و الظلم و التمييز و الحرب و اراقة الدماء والفساد و الطغيان و لا يعتد على الاخرين. و سيكون في هذه الحالة في غنىً روحي و حسمي و في صدد التكامل و السمو الشامل.

و من جانب آخر، تأسيساً على معطيات فلسفة التاريخ السامية، فان الانسان يسعي إلى كماله النهائي (التقرب إلى الله) و لا يتحقق ذلك الآان تكون المعنوية و النمو الفكري و الاخلاقي لدى الانسان، و التهذيب و التعليم، في اولوية مهامه. و على هذا الأساس يعد الألتزام بالجوانب المعنوية و

الروحية في الإنسان من اشد البرامج و الأفكار لزوماً، و اكثرها اساسية في عقيدة المهدوية، كما جاء في الرواية «اذا قام قائمنا وضع يده على روؤس العباد، فجمع بها عقولهم و كملت بها احلامهم» و لأجل تطبيق هذه الفكرة فإن الأمام سيلتفت إلى سريرة الانسان و باطنه و سينور جوهرهم و اخلاقهم و سلوكهم و افكارهم و يجعلها الالهية.

## د) الترعة إلى الحق (واجتثاث رموز الباطل)

طالما كانت الحياة السياسية والاجتماعية للإنسان شاهدة للصراعات المستمرة بين الحق و الباطل في كثير من الساحات، و قد تبين في فلسفة التاريخ السامية، ان الانبياء و اتباعهم قد اعلنوا معارضتهم الكفر و الظلم و زعماء الثراء و القوة و تحدّوا مصالحهم غير المشروعة و الباطلة. كانت دعوهم إلى التوحيد و الحيق و العدل و قد اصطدمت تلك الدعوة بمصالح اصحاب الباطل و يذكر القرآن ذلك تحت عنوان صراع الايمان و الكفر او الحق و الباطل. ان مواجهة هاتين الفئتين استمرت منذ بداية التاريخ و في الساحات المختلفه للحياة و تبادلتا النصر و الهزينة بينهما. لكن نهاية التاريخ و وفقاً للتعاليخ و في الساحات المختلفه للحياة و ذلك كي تزال عوائق الكمال و السمو عن طريق الانسان و يحكم التوحيد قلوب الناس و نفوسهم. وفقاً للتعاليم الوحيانية، سيكون الحق منتصراً و الباطل مهزوماً هجاء المُحق و زَهق الباطل في و مناهضة الباطل يشكلان محوراً في «عقيدة المهدوية». إن هذا الاساس نجد ان النزوع إلى الحق و مناهضة الباطل يشكلان محوراً في «عقيدة المهدوية». إن الكفر و الإلحاد و الشرك و عبادة الاوثان و الأفساد و الطغيان و الفداء يشكلون اهم رموز الباطل و ستحتث بناءاً على عقيدة المهدوية كما يقول الامام الهادي عليه الله الحق و يزهق الباطل... شعراً أَبقية الله خير المحق و يزهق الباطل... شعراً أَبقية الله خير الله هو بقية الله»."

## هـ) تحقق العبودية و التوحيد

إن احدى المقومات البارزة لـ «العقدية المهدوية» هي العناية الخاصة لحكمة و فلسفة خلق الانسان و الرّوية التكاملية إلى اهداف و غايات الحياة. بناءاً على معطيات «فلسفة التاريخ السامية» فان المحطة الاخيرة للبشرية، ليست تأسيس مجتمع لاطبقي، او تقدم متواصل، او انتصار حضارة ما، او تحرر الفكر (الروح) و... بل الهدف هو الوصوُّل إلى حياة و معيشــة مثالية و مرتجاة و فضليٌّ و ذلك في ظل الوصول إلى الله و العبودية له. ينبغي القول ببالغ من الأســـي إنَّ تاريخ البشرية يشهد ـ الاســـتكبار و التمرّد و مناهضته العبادة، بدلاً من عبـــادة الله و العبودية له. إن فارسَ هذه الضلالة و العصيان و رمزه التام هو الشيطان و اعوانه. إن ضلالة ابليس سببٌ لإبتعاد الانسان عن المسار الحقيقي للتاريخ و تورّطهم في انحرافات و مفاسد منوعة، فقد استعان ابليس في كل عصر و مرحلة من وسائل و اساليب مختلفة لبلوغ غاياته و قد ابلغ في مناهضته للعبودية في عصرنا الراهن. انَّه يجب ازالة هذا العائق و اســـتقرار شريعة التوحيد و العبودية كبي تصل البشرية إلى قمم الكمال و التقرّب إلى الله و تحقــق العبو دية. فبناءاً على «عقيدة المهدية» فإنّ على المحتمع ازالة العوائق التي تمنع تقرب الانســان إلى الله و يجب أن يهئ الارضية للعبادة و العبودية. و ســيتحقق ذلك في عصر الظُّهور و مع اندحار الشيطان و مع السيادة الكاملة للتوحيد و المحورية الالهية. و قد جاءت في الروايات ان المهدي «يملأ قلــوب عباده [اي عبادالله] عبادة...»^° و ايضاً يميل الناس الي عبادة الله و العمل بالدين°° و ايضاً، عنـــد ما يقوم القائم لا يعبدون الا الله · ` و ايضاً «اذا قام القائم لمُهْمِلُكُمُ» لا يبقى الارض الا نودي فيها بشهادة أن لا أله الا الله...» ال

## و ) مناهضة العنف (الظلم و الحروب و فقدان الامن و…)

ان احدى الاوجه المشينة للحياة البشرية هي الحروب و فقدان الامن و المظالم. و لم يستطع أية مدرسة و فكر في ازالة هذه المعظلة عن طريق حيّاة الانسان و اقامة السلام و الاستقرار في العالم. إنّ اكثر دول العالم كانت تأمل بحلول الاستقرار و السلام في أعقاب الحربين العالمييتين الاولى و الثانية و تشكيل منظمتي عصبة الامم و الامم المتحدة على التوالي. بل وقع العكس، فقد تحولت هذه المنظمات إلى آلة للاحتلال و الحرب و قد سايرت كثيراً من الصراعات العالمية و الاقليمية (كإحتلال العراق) او عجزت عن حل اسبط النزاعات. و قد بلغت المجازر و الفجائع أوجها في هذه الصراعات و كثيراً ما انكرت ما في الحروب من الحماسات و الاستبسالات. و قد عودي الانبياء و من استخلفوهم و استشــهد الكثير منهم في سبيل ابلاغ و نشر الشريعة الالهية و... بناءاً على فلسفة التاريخ السامية، كان العالم شــاهداً على التراعات و الحروب بين هاتين الفئتين و قد استمرت لفترة معينة. إنَّ العنف في جميع صوره يشكل جزءاً لازماً من الحياة البشرية و لا يزول منها الاَّ في ظل خطة كاملة و جامعة. هذا الآتجاه يفرض اجتثاث جذور العنف (الإســتكبار و الشــهوات و صـــراع القوة و النـــزاعات الاجرامية) و ابادة فاعلى ذلك. و يجب ان تكون تربية الناس و تعليمهم بحيث يصرفهم عن الاعتداء و سفك الدماء و يكون سببا في إستتباب الصداقة و السلام. انَّ هذه الرؤية لا تُفعَّل الاَّ في ظل «عقيدة المهدوية» و تكون من خصائصها استقرار السلام الدائم و العالمي: «و لذهبت الشحناء من قلوب العباد و اصطلحت السباع و البهائم» ٢٠ و ايضاً: «... ليرفع عن الملل و الاديان الاختلاف...» ٣٠ بناءًا على فلسفة التَّاريخ السَّامية فإن الصراعات و الحَّروب المستمرة، خاصةً ما دارت منها بين الحق و الباطل، ستضع اوزارها بقيام المهدي و سيتم الانتصار لاصحاب الحق و طلاب السلام.

### ز) ضمان رضا الناس

إن الالتفات إلى حاجات الناس الحقيقة و كسب رضاهم سيكونان في الاولوية، عند تبيين و عسرض (عقيدة المهدوية). و ان خططها و برامجها و افكارها السياسية و الثقافية و الاقتصادية و الاجتماعية ستكون في مسار ضمان جميع حاجات الناس المادية و المعنوية و حل جميع مشاكلهم. إن التاريخ المجيد للاديان السسماوية و خاصة الاسلام منها، شاهد على سعي الانبياء و الائمة في سبيل تلبية حاجات الناس كافة و السبعي في التقليل من مشاكلهم. إن الدفاع عن طبقات المجتمع المحرومة و الدانية و المظلومة و المستضعفة و السعي لانقاذهم وتحريرهم من براثن الظلمة و الطاغوت، يعد من المع صفحات التاريخ إشراقاً، و قد كان احدى أسباب كفاحهم ضد المجاميع الظالمة و الطاغية، هي محاربة الإستغلال و الإستئثار بين الناس و زيادة الآمهم و معاناهم الكثيرة اصلاً. مثلما بينًا في فلسفة التاريخ السامية فان نماية هذا التنازع و الصراع، هي انتصار المستضعفين و الطبقات الدنيا في المجتمع و اندحار الاستغلاليين و اصحاب القوة اللامشروعة.

إن الشعوب و على امتداد حياتهم السحيقة، لم يشهدوا \_ كواقع تاريخي \_ يوماً حلولاً لجميع مشاكلهم و تلبيةً لحاجاتهم، الامر اللذي سيتحقق في «عصر الظهور» و سيؤدي إلى الرضا و المسرة للجميع.

حديرٌ بالقول إنه تأسيساً على ما يدّعي فوكوياما، فان الليبرالية الديموقراطية، هي اسمى و آخر الانظمة المثالية المرتجاة و الهما النهاية السعيدة للتاريخ و الحال أنّ ادنى مناقب رؤيته، هي ضمان مصالح طبقة خاصه بالمحتمع و تلبية رضا الاكثرية (المادية و الشكلية الظاهرية)، اما الاقلية في هذا النظام، فهم محرومون من كثير من الامكانيات و وسائل الراحة و الرضا و ستكون نغمات العدالة غريبةً على

آذانهم. بينما نجد في عقيدة المهدوية، أن جميع صنوف المجتمع و طبقاته و أنَّ جميع المطاليب المشروعة ســتكون موضع عناية و رعاية. و ســتنفّذ خطط و برامج كثيرة في مسار خدمة المجتمع و كسب رضاهم. و قد جاء في الروايات: «يرضي في خلافته اهل الارض و اهل السماء و الطير في الجو»، و ايضاً: «يفرح به اهل السماء و الارض»، و ايضاً: ورد انه يرضى عنه الجميع و يسعدوا به. ٢٦

## ح) سلطة اصحاب الكفاءة (حكومة الصالحين و المستضعفين)

انّ احدى المقومات الرئيسية لـ (الفلسفة السياسية)، هي التساؤل عمّن ينبغي او يجدر به ان يكون حاكما؟ و قد عرضت اجابات مختلفة لهذا السؤال من قبل المدارس الفكرية و النظرية، منها ممثلوا الآلهة و الملوك الفلاسفة و الملوك و النخب و الطبقة العامة و الحائزون على اصوات الشعب و اصحاب القدرة (الثروة و السلاح و القوة) و المختارون من قبل الله و... و لكن قلما عرجوا بالحديث على حكومة الكفوئين (الصالحين و المستضعفين). ان هذه الفرضية قد و جدت التفاتا و عناية في على حكومة الكفوئين (الصالحين و المستضعفين). ان هذه الفرضية الصالحون و المستضعفون (من لم يكن المدرسة الاسلامية و على الأحص في العقيدة المهدوية. سيرث الصالحون و المستضعفون (من لم يكن له قدرة) ـ من منظار القرآن و الاحاديث ـ الارض و يحكمون عليها و سوف يفقد اصحاب الثروة و القوة و الخداع دورهم في الحكم.

تأسيساً على «فلسفة التاريخ السامية»، فان نهاية التاريخ ستكون لحكومة الصالحين و المستضعفين و ان الظفر و الغلبة سيكون للكفوئين. ان معايير الكفاءة و اللياقة و الاهلية في هذه التعاليم، هي التقوى و العلم و الدين.

ان «الاستضعاف» في هذا المتجه، هو بمعنى تنحية اصحاب الكفاءة و الصالحين من الحكم (و ذلك بفعل الحكام اللاشرعين) و فقدا لهم للوسائل المناسبة لعرض الخدمات على الناس و ارساء العدل. اذاً حكومة اصحاب الكفاءة هي احدى المؤشرات المهمة «للعقيدة المهدوية»، خصوصاً في المجال السياسي و الخاصية البارزة للحكام السياسين. لسوف لاتُحّل أية مشكلة في المجتمع و سوف يكون مستقبل العالم معتماً مظلماً، مادام المنحطون و ذوو القوة و الخداع \_ و هو مانشهده حتى اليوم \_ يسرحون في ساحات السياسة. لكن عقيدة المهدوية تعطينا الامل بأنَّ: انصار المهدي رجال عرفوا الله حق معرفته، " و الهم جادون و مجتهدون في سبيل العبودية، " و الهم «خيار الامه». " و جاء في تفسير آية ﴿وَنُرِيدُ أَن نَّمُنَّ عَلَى الَّذِينَ اسْتُضْعَفُوا... ﴾ الها نزلت في صاحب الامر الذي يظهر في آخر الزمان و يهلك الجبارين و الفراعنة... " و جاء في تفسير آية ﴿أَنَّ الأَرْضَ يرثُهَا عبَادي الصَّالحُونَ ﴾: اي «القائم و اصحابه» الله و من الواضح ان يكون في ذلك العصر، اصلح الأفراد و اطهرهم و اعلمهم و اقواهم اي الإمام المهدي، ممسكاً بزمام الامور، ثم يقوم برفع الصالحين الى مناصب السلطة.

## ط) التطور الايحابي و البنّاء

إن تاريخ البشرية قد شهد تغييرات و تحولات عديدة و قد اجتاز مراحل مختلفة. و كان عادة ما تحدث امور جديدة و تحول عميق في العصر ما تحدث امور جديدة و تحول عميق في العصر الحاضر، هي التحولات المادية و التقدم الصناعي و التكنولوجي، هنا يطرح سؤال نفسه، ما هي نتيجة هذه التحولات و هل كان لها تأثيراً بناءً و الجابياً على حياة الانسان بل كانت تتضمّن نقاطاً سلبية و تحدّيات؟

جدير بالقول إن هذه التغيرات سلبية و ايجابية. ان الصفحة الايجابيه فيها هي، ان الحياة المادية للانسان قد تحسنت و الهم تنعموا بمزايا الصحة و التعليم و الصناعة. و قد تغيرت الثقافات و سلوك الناس و ابدلت إلى صورة موّحدة و عليه ازداد مستوى تنعم عامة الناس من النعم و كُسب رضاهم و

قناعتهم. اما الجوانب السببية لهذه التحولات خاصةً ما يتعلق منها بمناهضة الدين و التميز و العزوف عن الحق الذي ملأ صدر البشرية فيها و قلل من مستوى رضاهم و قناعتهم. ان الحداثة في عصرنا الحاضر لرمز تام لتحوّل تواجه تحديات اساسية و ازمات كثيرة (كأزمة المعنوية و الهوية و المساهمة...) و لا يتوقع لها سيراً جيداً، اذ كلّما استمر التقدم الصناعي و الرفاهية الظاهرية، كلّما ازدادت المتاعب و الصعوبات و قد دبّ الفساد و فقدان الكفاءات إلى البنى المختلفة للسطلة و ادّى إلى عدم الإستقرار و إلى التفتت في السياسية و الاقتصاد و الثقافة و سبب روابط غير عادلة. و هذا ما يستدعي تعديلا واسعاً في جميع الساحات.

ان عقيدة المهدوية تتكفل صياغة علاقات سليمة و انسانية و تتكفل التحول الواسع في جميع المجالات و الاصعدة: اذ قام القائم، يقوم بأمر جديد و كتاب جديد و سنة جديدة و قضاء جديد، ٢٠ و «... يبايع الناس بأمر جديد و كتاب جديد و سلطان جديد». ٢٠

عليه فأن احدى الأتجاهات المحورية لعقيدة المهدوية، هي خلق تطورات في جميع الشؤون والتحديث في جميع السؤون والتحديث في جميع الساحات المختلفة للحياة، لاشك انه يمكن الاشارة إلى مقومات اخرى (كمحورية الأمامة و الحكمة والعقلانية...)، ان واجب الأختصار يفرض علينا عدم الخوصَ في التفاصيل.

## ه\_) تحقيق التناسق و التناغم

ان احدى الوجوه اللازمة لعقيدة المهدوية، هي تحقيق التناسق و التناغم و الانسجام في المجتمع الانساني و فيما بين أفراد المجتمع. و في اطار هذا التوجه سوف تزول الخلافات و الأمتيازات و التكثرات و... و سوف تتحقق الوحدة و تآلف القلوب و التناغم الكامل.

و يوجد هذا الأنسجام و التناغم في جميع اركان و ابعاد عقيدة المهدوية و لا تجد اثراً لأي احتلاف أو تناقض في ذلك.

## النتيجة

إنّ عرض و بيان عقيدة المهدوية في الإطار النظري «لفلسفة التاريخ» يفتح آفاقاً حديثة قبالة الباحثين و المفكرين و يعرض مفاهيم و تعاليم حديدة من وجهة نظر الكاتب، فانّ اهمّ درس لهذا الرباط هو «الإنطباق الكامل لعقيدة المهدوية مع فلسفة التاريخ السامية» و البيان الواضح و اللازم لنهاية التاريخ. و يمكن استحصال مقوّمات مختلفة من هذا الرباط او الصلة منها: الشمولية و العالمية محورية العدالة و التوجه إلى المعنى و النزوع إلى الكمال، و النزوع إلى الحق و تحقق العبودية للانسان و مناهضة العنف، سيادة الكفاءة و التطور الايجابي و ضمان الرضا و... و وضح ايضاً انّ عقيدة المهدوية هي تلبية للحاجات و الطلبات الأساسية للبشر و تفسير استراتيجي و حقيقي لشربه لشؤو لهم، في إطار هذا التوجه الجامع و الكامل ينبغي تعديل و تصحيح تعامل الانسان مع الله ربه (في مسار العبودية و التقرب اليه) و ينبغي على الانسان بناء تعامل بناء و سليم مع الاحرين و يجب عليه العزوف عن الاعتداء و فيما يتعلق بنفسه ينبغي عليه تبني اتجاه حديد و تبنّي قمذيب النفس و عنى الضمير و... و ستكون حصيلة كل هذه البرامج و الأفكار، زوال جميع الصعوبات و النقائص غنى الضمير و... و ستكون حصيلة كل هذه البرامج و الأفكار، زوال جميع الصعوبات و النقائص عليه العرب على حياة مثالية، فضلى و اسمى.

إنّ اهم و ابرز حصيلة لهذه العقيدة هي المعنوية و العدالة و العقلانية. و الوصول إلى هذه المقدمات الثلاث يؤثر على الكمال الخلقي و الإجتماعي و العقلي للإنسان.

إن تفسير عقيدة المهدوية الاستراتيجي للمجالات المختلفة هو عبارة عن: التوجه إلى المجتمع في

السياسية و الاقتصاد و الثقافة وجعل ذلك في المسار السليم و اللازم و كذلك البحث الحقيقي عن جذور المشاكل و عرض حلول مناسبة و عملية لحسمها.

#### پىنوشت

- درسهاي سياست خارجي (دروس السياسة الخارجية)، ص٢٧٦.
- - ٣. مسعود پور سيدآقايي، الانتظار، العدد ١٦، ص١٠.
- اندرو هيوود، درآمدي بر ايدئولوژيهای سياسي (مدخل إلى الايدولوجيات السياسية)، ص٥٠٦.
- ۵. فلسفه تاریخ از دیدگاه جامعهشناسی (فلسفة التاریخ من منظار علم الاجتهاع)، ص۱۷ ـــ ۱۸۸.
- محمد رضا كاشفي، دين پژوهي و گوناگون (پرسشها و پاسخها، دفتر چهارم) بحوث حول الدين (تساؤلات و اجابات الدفتر الرابع)، ص٥٥.
  - بول ادواردز، فلسفة التاريخ، ص٣.
- ٨. اتكينسون، فلسفه تاريخ: روششناسي و تاريخنگاري (فلسفة التاريخ: المنهجية و كتابة التاريخ)، ص٢٤ ــ ٢٥.
   ٩. نفسه، ص٨٢ ــ ٨٣.
  - ١٠. ج والشي، ص٢٥؛ بول ادوارد، ص٧.
- ۱۱. ويليو اش، والش، ص٤ ١؛ فلسفة التاريخ: روششناسي و تاريخنگاري (فلسفة التاريخ: المنهجية و كتابة التاريخ)، ص٥٠ \_ ٥٠ للطالعة وجهات نظر المفكرين المذكورين انظر: آينده جهان (مستقبل العالم)، ص٣٩ \_ ٢٤.
- ۱۲. بول ادوارد، فلسفه تاریخ (فلسفه التاریخ)، ص۱۸ ملا ۱۲؛ اچ، والش، مقدمهای بر فلسفه تاریخ (مدخل إلی فلسفه التاریخ)، ص۱۳ ۱۸؛ کریم مجتهدی، فلسفه تاریخ (فلسفة التاریخ)، ص۱۵ ۱۹ و ...
- 17. محمــد آراســته خو، فرهنگ اصطلاحــات علمي ــ اجتماعي (قامــوس المصطلحات العلمية ــ الاجتماعية)، ص٧٢٧.
- دائرة المعارف تطبيقي علوم اجتماعي (موسوعة العلوم الاجتماعية المقارنة)، ج١، ص٣٠٩.
  - ١٥. بول ادواردز، فلسفة تاريخ (فلسفة التاريخ)، ص٢.
- ۱۶. مرتضي مُطهري، جامعه و تاريخ (المجتمع و التاريخ)، ص۲.

- ١٧. جميل صليبا، فرهنگ فلسفي (القاموس الفلسفي)،
   ٢٠٤.
- ۱۸. على رضا صدرا، انتظار (الانتظار)، العدد ۱۳، ص ۲۱.
- أو ديد كاه قرآن عمدتقي مصباح يزدي، جامعه و تاريخ از ديد كاه قرآن (المجتمع و التاريخ من منظار القرآن الكريم)، ص١٥٣.
- ٢٠. اتــش و الش، مقدمهاي بر فلسَــفه تاريخ (مدخل إلى فلسَـفة التاريخ)، ص٢٨.
- ٢١. حسن كريمي، فلسفه تاريخ (فلسفة التاريخ)، ص١٤
   ١٠٠. حسن كريمي، فلسفه تاريخ
- مقدمه اي بر فلسفه تاريخ (مدخل إلى فلسفة التاريخ)،
   ص ۲۸.
- ۲۳. فلسـفه تاریخ، روششناســي و تاریخنگاري (فلسفة التاریخ، المنهجیة و کتابة التاریخ)، ص۸۳.
- ۲۴. فلسفه تاریخ از دیدگاه جامعه شناسی (فلسفة التاریخ من منظار علم الاجتماع)، ص۱ ۲.
  - ۲۵. تاریخ و تاریخنگاري (التاریخ و کتابته)، ِص۲٦.
- فلسفه تاریخ: روششناسی و تاریخنگاری (فلسفة التاریخ: المنهجیة و کتابة التاریخ)، ص٥٠.
- ٢٧. مقدمهاي بر فلسفه تاريخ (مدخل إلى فلسفة التاريخ)،
- ۲۸. بول ادواردز، فلسفه تاريخ (فلسفة التاريخ)، ص٢٢.
- جامعه و تاريخ (المجتمع و التاريخ)، ص٣٥٣.
   جله الانتظار (فلسفة التاريخ)، العدد١٦، ص٢١٦.
  - ٣١. فرهنگ فلسفي (القاموس آلفلسفي)، ص٢٠٤.
- ٣٢. بـُــول ادورادزَّ، فلســفة التاريخ (فلســفة التاريخ)، ص٢٥.
- ۳۳. انظر: الكاتب، آينده جهان (مستقبل العالم)، ص٣٧ و ٤٧؛ بول ادواردز، فلسفة التاريخ، ص٧١ \_ ٥٧؛ اتكينستون، فلسفه تاريخ (فلسفة التاريخ: المنهجية و كتابة التاريخ)، ص٩٦ و ٢٦ و...
- ۳۴. محمد حواد یوسفیان، مجله دانشگاه انقلاب (مجلة جامعة الثورة)، العدد ۲۱۱، ص ۱۲۱ و ۱۲۲.

۳۵. تاریخ و تاریخنگاري (التاریخ و کتابته)، ص.٦.

٣٤. حسين علي نوذري، فلسفه تاريخ: روششناسي و تاريخنگاري (فلسفة التاريخ: المنهجية و كتابة التاريخ)،

٣٧. تاريخ و تاريخنگاري (التاريخ و كتابـــة التاريخ)،

٣٨. فلسفه تاريخ (فلسفة نظري تاريخ فلسفه علم تاريخ) (فلسفة التاريخ، فلسفة التاريخ النظرية، فلسفة علم التاریخ)، ص۷ و ۸.

٣٩. مقدمهاي بر فلسفه تاريخ (مدخل إلى فلسفة التاريخ)، ص۲۸.

۴۰. حسین کریمی، فلسفه تاریخ (فلسفة التاریخ)، ص۲۱ \_ ٦٦، يعقوب جعفري، بينش تاريخي قران (رؤية القران الكريم التاريخية)، ص٣٥ ـــ ٤٧.

٤١. سورة الذاريات، الاية٥٦.

۴۲. مرتضی مطهری، تکامل اجتماعی انسان (تکامل الانسان الاجتماعي)، ص٧٦.

۴۳. مرتضى مطهري، قيام و انقلاب مهدي (هضة المهدي و ثورته)، ص۶۹ و ۵۰.

۴۴. للمزيد من المعلومات انظر: الكاتب، آينده جهان (مستقبل العالم)، ص٦٦ ــ ٧١.

۴۵. سورة الانبياء، الاية ١٠٠٠.

۴۶. سورة القصص، الاية٥.

۴٧. سورة الاسراء، الاية ١٨.

۴۸. سورة التوبة، الاية٣٣.

۴۹. فصلنامه انتظار (مجلة الانتظار)، العدد١٦، ص١١، .... 9 07 ,7 .

۵۰. نفسه، ص۲۰.

۵۱. كمال الدين، ج١ ص٢٨٠.

۵۲. ينابيع المودة، ج٢، ص١٤٥.

۵۳. الكافي، ج١، ص٣٣٨؛ الاحتجاج، ج٢، ص٤٤٩. ۵۴. بحار الأنوار، ج٥١، ص٥٥؛ البات الهداة، ج٣،

ص۹۳۳.

۵۵. الارشاد، ج٢، ص٨٤٤؛ كشف الغمّة، ج٢، ص٥٢٤.

۵۶. بحارالأنــوار، ج٥٦، ص٣٣٦؛ منتخــب الاثــر، ص٤٨٢.

۵۷. يوم الخلاص، ج۲، ص٦٦٣.

۵۸. كتاب الغيبة، ص٧٩.

۵۹. منتخب الاثر، ص۹۲، ح٤. (جاي دقيق اين پاورقي مشخص شود)

٤٠. تأويل الايات الظاهرة، ص٣٦٩.

۶۱. تفسير العياشي، ج۱، ص۱۸۳.

۶۲. بحارالأنوار، ج٥٢، ص٣١٦؛ منتخب الاثر، ص۹۲۰۰.

۶۳. بحارالأنوار، ج٥٣، ص٢.

۶۴. كشف الغمة، ج٣، ص٢٦٩.

 دلائل الامامة، ص٠٥٠. كتاب الغيبة، ص١٧٨.

87. منتخب الأثر، ص1111. ۶۸. يوم الخلاص، ص۲۲۶.

۶۹. نفسه، ص۲۲۶. ۷۰. البرهان، ج۳، ص۲۳۰.

٧١. تفسير القمّي، ج٢، ص٧٧.

٧٢. اثبات الهداة، ج٧، ص٧٣؛ الغيبة، ص٢٥٣.

٧٣. بحار الأنوار، ج٥٥، ص٩٥.



नृष्णा विष्णू (प्राभृत्व) क्ष्यविष्णू

الخلاصة

بما أن الله عزوجل أناط تغيير مصير البشر بتغيير نفوسهم، و لم يشا أن يفرض الدين علي الإنسان بالجبر و الاكراه، فإن ظهور الحجة المنتظر المعدد قرون من الغيبة أمر يتعلق بتغير نفوس الشيعة و إنتخابهم الحرّ. و «الفرج» و هو قدرة الإسلام الحقيقة منوط بإنتخاب حر لذلك الإمام المناس من قبل الشيعة، إذ لن يثمر الانفعال و الخضوع للظلم سوى مزيد من الضعف و الذلة.

إن غيبة الذخيرة الإلهية لآخر الزمان المكتظ بالظلم و الجور، فرصة ذهبية لمحو الأخطار و التهديدات، و كل هذا سيتم على يدي بقية الله على الشيعة الصادقين الأكياس، حتى تمهد «التقوي و التقية» عند البشر مقدمات الظهور.

الشيعة ألّذين يشعرون بثقل أعباء الغيبة علي كواهلهم، أدركوا بكل فراسة و حنكة أنّ تشكيل حكومة محلية و وطنية في أي عصر من عصور التاريخ، بحاجة إلي برمجة شاملة، و تربية عناصر مميزة و مخلصة، و تحشيد الطاقات و الإمكانيات و غير ذلك من العوامل الضرورية، فما بالك بتشكيل حكومة عالمية تقوم علي أساس الدين و التقوي و الفضائل الأخلاقية، و ذلك في عصر السيادة المطلقة للكفر و الفسق العالميين و شمولية الظلم و الجور لكلّ أرجاء المعمورة. لهذا، يبدو في الوهلة الأولي أنه من الضروري رسم خلاطة «دكترين» و الأطروحة) للظهور بهدف صياغة الأهداف، و مسار حركة الشيعة، و تخمين الحجم الهائل للخطوات و البراميج التنفيذية الصغيرة و الكيرة... خلاطة تكون لها قابلية برمجية ممتازة في تقريب و توحيد العالم الشيعي، و يكون بوسعها إخراج الشيعة عن حالة الانفعال العلمية و في إنتظارهم، و تعبئة كل التجارب التاريخية و الفضائل العلمية و في إنتظارهم، و تعبئة كل التجارب التاريخية و الفضائل العلمية و الكوادر البشرية و الإمكانات المادية للعالم الشيعي في إطار خطة (برامج) جامعة و شاملة.

### المقدمة

إنّ تفكير الإنسان في أسرار بداية حياته الفردية و الإجتماعية و نهايتها، كان عملية جارية على الدوام في التاريخ البسري. فمستقبل البشرية و نهاية التاريخ، و غاية الحياة الإجتماعية، كانت على الدوام موضوعاً لتفكير الإنسان و تأملاته. المتعطشون إلي العدل، و الباحثون عن الحقيقة، و المؤمنون في أعماق و جودهم بالله و بالدين، لم يكن بوسعهم تصديق أن الخالق الحكيم العادل، خلق عالماً و دبره بمنتهي الحكمة و العدالة، لكنه ترك المجتمع الإنساني لحاله حتي نهاية حياته الدنيوية كي يصادر حكام الجور و الفسيق دائماً و ابداً العدالة و الأمن و الثروة لصالحهم، و يوظفوا مفكري التملق و رجال دين البلاط من أجل إستغلال ثمار العلم و الدين في سبيل مزيد من إستمتاعهم و هيمنتهم الدنيوية.

كما أن تعاليم الأنبياء و الأديان التوحيدية بدورها تحدثت بكل تفاؤل و حماس و ثقة عن المستقبل الايجابي للعالم حيث يظهر مصلح من ذرية الأنبياء يملأ العالم بالعدل و القسط. والفرق و الأديان غير الإبراهيمية أيضاً و المدارس و المسالك البشرية تحدثت هي الأخري عن ظهور منقذ للبشرية في نهاية التاريخ. لذا يمكن إعتبار بشارة الموعود و الوعد بالمخلص أمراً فطرياً و عقلياً و دينياً في تاريخ البشر، رغم أن أي دين أو مذهب لم يتحدث عن المنقذ الموعود بأدق و أعمق و أكثر صراحة و ثقةً من التي نلاحظها في التشيع.

و من جهة أخري، نشهد اليوم دعاية سلبية واسعة النطاق ضد الحكم العالمي للمصلحين بمحورية الإنسان المصلح الموحد. ان هذا التيار يكرَّس من قبل إلهيمنة الرأسمالية الليبرالية، و سيادة حلايا الرأسمالية اليهودية في الدفاع عن الواقع العالمي الحالي و هرم سلطة الحكام في عصرنا الراهن.

و بالامكان رصد العناصر التالية في أعماق هذا التيار الدعائي السلبي:

- الايمان بالمهدوية حصيلة خيال الإنسان، فالترعة المثالية لدي الإنسان غرست بذور هذه الاسطورة المهدوية في أعماق الوجود البشري، و الإضطهاد ألذي تعرض له معظم الناس بنحو متكرر و متواصل سقي هذه البذور و نمّاها. لذلك فإن الإعتقاد بالمهدوية رغم أنه فكرة زلال و حلم وردي عذب، الآانه بالتالي أسطورة لا نصيب لها من الهاقع

- إن المحلّص الموعود اذا ظهر لايمكن أن يكون موفقا و ناجحا. هذا هو التيار الدعائي لهوليوود ألّذي طرح بحجم هائل خلال العقدين الاخيرين، إن التقنيات العلمية المتطورة، فو التطورات التسليحية الحديثة في داخل المنظومة الليبرالية الديمقراطية جعلت من جنود و عساكر حكام الجور قوات ذكية و قادرة بمفردها علي دحر و تدمير كل معارضي السلام و الاستقرار في الأرض بشراً كانوا أو غير بشر. و أحد معارضي السلام و النظام العالمي الجديد هو الإمام المهدي في موعود العرب و المسلمين الذي لاحظ له

- الايمان بالمهدي فكرة شمولية تنادي بسلطة الفرد علي العقل الجمعي، والحال أن البشرية نالت مرحلة من البلوغ الفكري و الكمال العقلي ألذي لايقبل معه السلطة المطلقة و الشاملة لادعياء القدسية و الملكوتية. و هكذا يرسمون للإمام المهدي في أذهان العالم صورة استبدادية لحاكم يتصرف خلافاً لـ «سلطة العقل الجمعي» ذات الطابع المقدس والمنطقي.

- فكرة المهدّوية وعد بالعدل و الأمن في نهاية العالم، و الحال أن نهاية العالم قد حلّت فعلاً و تحققت الجنة الموعودة على الأرض. و في هذا السياق تحدث منظروا الرأسمالية

الليبرالية الديمقر اطية مثل يوير و فو كوياما عن لهاية التاريخ بمحورية و سيادة الولايات المتحددة الأمريكية زاعمين أن أمريكا هي اليوتوبيا الأفلاطونية و المدنية الفاضلة الفارابية في كل التاريخ البشري. لذلك، لو كان الإنسان ينشد حقاً الجنة الموعودة في الدنيا فعليه الخضوع لإرادة الساسة الأمريكان في نظامهم العالمي الجديد و سيادتهم المقتدرة، و هذا بمترلة «تكريس النظام الليبرالي الرأسمالي في فعاية التاريخ».

يروم الاستكبار العالمي من هذا الهجوم الدعائي الواسع على أحد الأركان المتينة للفكر الشيعي، تعبئة الروح و الإرادة العالمية ضد فكرة المهدوية و شخصية الإمام المهدي الذك يطرح هذا السؤال: ما ألذي يمتلكه العالم الإسلامي و التشيع من مشاريع و برامج المواجهة العالمية (و ليست محليةً أو اقليمية) لهذا الهجوم العنيف؟ ألم يحن الآن وقت تنظيم الأفكار العالمية لتبيين المعارف الشيعية و الولائية و المهدوية في مقابل السعي الحثيث للنظام الليبرالي الرأسمالي الأمريكي في تنظيم و تحشيد أفكار العالم ضد لباب التشيع و أساسه «أي الولاية و المهدوية»، في الوقت ألذي يجري فيه الحديث عسن نهاية العالم محدورية أمريكا و النظام العالمي الجديد؟ ألم يحن الوقت لصياغة النظام العالمي الإسلامي بمحورية الفكر الشيعي؟ هل يجب ان يكون الشيعة مقصودين بكلام الإمام علي عالم المهون، الإسلامي متكدون و لا تكيدون و تنتقص أطرافكم فلا تمتعضون، لا ينام عنكم و أنتم في غفلة ساهون، غلب و الله المتحاذلون».

ألذي نعتقده هو أن المسار الطبيعي للحياة الاجتماعية تجاوز الحدود العائلية و القبيلة و العشائرية و القروية و المدينية و القطرية و الإقليمية و حسيّ القارية، إلي الرحاب و الطبيعة العالميية. فالأنظمة الاجتماعية و السياسية و الادارية و حتي الثقافية تتحرك بسرعة هائلة نحو العولمة، و كافة البرمجيات بدأت تتشكل داخل البني و صلائه العالمية إلي جانب الاجهزة و التقنيات اللازمة، إلي درجة يتسنى القول معها ان البشر في عصر الإتصالات يقف على عتبة القبول بالحكومة العالمية الواحدة.

هذا من جهة و من جهة أخري إفتعل النظام الرأسمالي لسيطرته علي المصادر و الإمكانات المادية و الإنسانية في العالم نظاماً هرمياً يقف علي قمته الرأسماليون و معظهم من الصهاينة. أما بقية الشعوب فتقع في قاعدة هذا الهرم النشاز لتتحمل أعباء القمة و ثقلها، و تبقي راضية عن سادة هذا الهرم السلطوي بفعل تحميق الدعاية الحديثة و تكريس ثقافة الكفر و الفسق.

لذلك يستطيع الشيعة عن طريق توجيه الرأي العام و الدعوة إلى حكومة المهدي العالمية، و هي حكومة العدل العالمي، و الأمن العالمي، و الثروة العالمية، و العزة العالمية، و الحكمة العالمية، و بكلمة واحدة «الدين الإسلامي العالمي»، أن يبتلعوا نتائج كل المكائد التي افتعلها سرحرة العصر في داخل عصاهم الموسوية. إن شعارات «العدالة للجميع، و الأمن للجميع»، و الثروة و العزة و الحكمة للجميع اذا ما عرضت بمنتهي الحكمة و الاقتدار و بأجمل الاشكال الإعلامية على قاعدة الهرم السلطوي، فستخلق تحولاً في رؤي الشعوب التي تسكن القاعدة يشعل القلوب المتوجعة و الصدور المتحرقة بنيران حب المهدي و إنتظار فرجه.

بمستطاع الشيعة ان يتحركوا في طريق تغيير «إلهيمنة السلطوية، و الهندسة السياسية، و الحديث الدين، و الثقافة العالمية العامة»، و هداية العالم من شتاء الامتلاء بالظلم و الجور إلي ربيع الامتلاء بالقسط و العدل. ألسنا نقرأ في ندبة الإمام المهدي: «السلام علي ربيع الأنام و نضرة الايام»؟ أجل، التحرك في أعماق الشتاءات الميتة الخالية من الروح حيث تتجمد الارادات و الأفكار و المعنويات برياح الكسل و الارتخاء الباردة، عملية في غاية الصعوبة و التعقيد. ينبغي تدفيق الدم الساحن للجهاد الحسيني و الحرارة المتوهجة لإنتظار المهدي في عروق الشتاء المتصلبة. ألاتشتاق براعم الربيع في نهاية الشتاء و على أمل مطالعة وجهه النظر إلى التفتح و التعالي في الأجواء النقية؟ ثم أليست العلة في حرمان

الناس من لقاء الحجة المنتظر الله عن الله عن الله عنه و سلبياتهم: (ما يحسبنا إلا بما يتصل بنا مما نكرهه منهم) و على حد تعبير الشيخ نصير الدين الطوسي: (وجوده لطف و تصرفه لطف آخر و عدمه منا).

# الفصل الأول

## المقال الأول: ولاية الإنسان الكامل على المجتمعات البشرية في كافة العصور

الإنسان الكامل هو خليفة الله. انه قطب الزمان و قطب عالم الإمكان ألّذي لا سبيل للتعدد إليه، و لا الانقسام إلي ظاهر و باطن. انه مصلح البرية التي خلقها الله، و من تحصّل عن طريقه أهمّ الفيوض الإلهية اي فيض الهداية و تشخيص مسير الحركة الإلهية و النورانية التي هي الهدف النهائي من الوحي و التشريع الإلهي. وسائل من قبيل رفع الخلافات و إقامة القسط و العدل و هي من الأهداف المتوسطة لرسالة الأنبياء، تتحقق أيضاً عن طريقه. إنه معدن الكلمات الإلهية، و جامع كل المراتب الإلهية و الكونية ابتداءً من العقول و النفوس الكلية و الجزئية و المراتب الطبيعية حتى آخر مراتب تترلات الوجود و تطوراته. الدنيا باقية يبقاته، و الناس ترزق ببركته، و السماوات و الأرض قائمات بوجوده. و هو الوحيد الجدير بالخلافة على الأرض و الولاية على الناس، كما قال الصادق عليها الله على الناس، كما قال الصادق عليها المنادق عليها المنادي المنادق عليها الله على الناس، كما قال الصادق عليها المنادي المنادية المنادي المنادي المنادي المنادية على المناس، كما قال الصادق عليها المنادي المنادي عليه المنادي عليه المنادي المنادي المنادية المنادية المنادية على المنادية على المنادي عليه المنادية على المناس، كما قال الصادق عليها المنادية المنادية على المنادية المنادية

نحـن حجة الله، و نحن باب الله، و نحن لسـان الله، و نحن وجـه الله، و نحن عين الله في خلقه، و نحن ولاة أمر الله في عباده.

إن الله تبارك و تعالي و لأجل إتمام و إكمال هدايته التشريعية أراد طبعاً إبلاغ هذه الشريعة و قد تم هذا الفرض، و بالاضافة إلى ذلك فقد أختار الإنسان الكامل المعلم بالأسماء الإلهية لكي يقوم بعد تكميل و استحصال مواهب الأرض و إمكاناتها، بتسويد دين الله علي المجتمع و تشكيل حكومة الصالحين و المتقين، فهدي البشر إلي طريق القرب المعنوي من الله و عبادته في ظل الحكومة الإلهية و دين الصالحين.

و بهذا خلق الله الإنسان الكامل و ربّاه في النشأة العنصرية، ليمسك عزوجل يزمام هداية المجتمع البشبِري، و يكمل بولايته دينه على الناس و يتم نعمته عليهم: ﴿الْيُوْمَ أَكُمَلْتُ لَكُمْ دَينَكُمْ وَأَتْمَمْتُ عَلَيكُمْ نَعْمَتي﴾. انه واسطة و قناة الفيض الإلهي، سواء في تترل «الرحمات الرحيمَية» أو في تترل «الرحمات الرحمانية» الإلهية. إن فيوضه عامة و لا تشمل بمدايتها الشيعة فحسب، انما تمدي و ترشد الأمم الأخري أيضاً. بما يتلاءم و احوالها و قدراتها الذاتية. لذا فإن أي إنســـان يهتدي، من أية أمة و في أي زمان أو مكان، انما يهتدي ببركة هداية و إرشادات الأئمة الأطهار عاليتالم ، و كل من يضل انما يضل بسبب تمرده و عصيانه لتوجيهات القادة الإلهيين. إنهم أوتاد الله على الأرض حتى لاتميد بأهلها و أعمدة الإسلام و حراس سبل الهداية و أمناء الله على ما أنزل، و حجته البالغة على من فوق الثري إلي حد أن هداية الأمم السابقة أيضاً منوطة بطاعتهم، ولكن عن طريق أنبياء تلك الأمم، لأهم واسطة الفيض الإلهي على الأنبياء. فلولا وساطة أنوار وجودهم، لُحُرمَ الأنبياءُ السابقون من الوحي. إلهم «قادة الأمم» ألَّذين أرشدوا جميع الأمم بأعمالهم في كافة الظروف بشكل مناسب و بحسب درجة إستيعاب الأمم. لكن الذين ينتفعون من النسائم الربانية لتلك القيادة، هم ألَّذين يضعون أنفسهم في طريــق تلك القيادة و يفتحون قلوهم على سماوات المعنى لتفيض أنوار الوحي الإلهي على قلوهم بحياة ثانية. و لكن بخصوص تلقى تترلات «الرحمة الرحمانية» فحتى أعداء الله يستمدون من فيض الباري تعالي حتى في عداوتهم لله. فهم ينتهلون من الأنعم الإلهية و يستمتعون بإذنه التكويني و ليعارضوه و يخالفوه. فكما أنَّ أعداء الله يتقوَّتون من المائدة الإلهية حتى في عداوهم لله، كذلك أعداء الأئمة الأطهار يستمدون حتى في عدائهم للأثمة من مائدة وساطة الأئمة. و كما أن الله سبحانه يتجلي بإسم «الرحمن» في جلوسه على عرش الربوبيته، كذلك الأئمة في وساطة الفيض العام الإلهي يظهرون كمظهر «الرحمن» و يستفيدون من كل ما يمكن أن يؤثر في التقدم نحو هدفهم الولائي، كالمعجزة و العصمة، و طيب المولد، و حسن الصوت و الصورة، و السخاء و الشجاعة، و الطهارة و الصبر و سائر الكمالات، مضافاً إلى التره عن نقص الاعضاء و كل ما يوجب نفور الناس و إعراضهم.

# المقال الثاني: المصداق الحالي هو المهدي عَلَيْقِكِ

أنه المظهر الأتم و الكعبة الأكمل للإسم الإلهي الأعظم في زماننا، قائم آل محمد، الإمام المهدي الهادي الفاطمي الهاشمي، ابوالقاسم، (م ح م د) نعم الخلف الصالح «الحجةبن الحسن العسكري» (أرواحنا له الفداء)، إلذي اذا استثنينا النبوة التشريعية و باقي المناصب الخاصة بالنبي الأكرم والمؤونية فإنه يحوز ميراث الخاتم بنحو أتم و يتمتع بعلومه و احواله و مقاماته بشكل كامل. و هو الموجود ببدنه العنصري في العالم الطبيعي و تيار الزمن، و به يتحقّق وعد الله تعالي في سيادة الدين الإسلامي علي جميع الأديان.

## المقال الثالث: تأسيس الحكومة من قبل الإنسان الكامل

إن تأسيس الحكومة و تولّي زمام المجمتمع من شؤون ولاية الإنسان الكامل، و قد بادر إليه النبي الأكرم و الإنسان الكامل، و قد بادر إليه النبي الأكرم و الإنسان الإلمام على عليه المنظير و هذا الأمر لايلعب دوراً حاسماً في هداية البشر و حسب، بل له نصيب وافر في إحياء الأحكام و الآيات الإلهية، و تخليصها من العزلة و الإندراس و الدفن و البقاء في سحن الكتب و المكتبات. و بالطبع فإن نتيجة إحياء الأحكام و الآيات الإلهية ليست سوي هداية و حماية و إحياء المحتمع البشري. بيد أن الأئمة و هم حملة حقيقة الولاية و الإمامة لهم تجليات مختلفة، محسب الظروف الزمانية و المكانية؛ و من ذلك الصبر احياناً و السكوت و الجلوس في الدار، أو الصلح و السلام، أو الثوره و المعارك الدامية، أو العبادة و الدعاء، أو تشكيل الحوزات الدراسيته و إعداد الطلبة و بيان الأحكام و المعارف الدينية، أو تحمل السجن و الحبس و... الخ.

إن حقيقة الإمامة شيئ واحد، و لها هدف واحد هو هداية الناس و نورانيتهم، و جعل المجتمع الهياً. المجتمع الإنساني هو «غاية الغايات» لكل الموجودات الامكانية. إذن، يبقي العالم كله ببقاء الفرد الإنساني الكامل. إنه مظهر الإسم الاعظم و تجلّيه الأتمّ. انه كعبة الجميع و ليس ثمة أحدر و أحقّ منه، و هو ثمرة شجرة الوجود و كمال العالم الكوني، و غاية الحركة الوجودية و الايجادية، و لا تخلو الأرض منه أبداً. إن هذا الحجة سواء كان ظاهراً أو غائباً فهو شاهد... شاهد قائم لا يقعد ابداً: «اللهم بل لاتخلو الأرض من قائم لله بحجة إمّا ظاهراً مشهوراً أو خائفاً مغموراً».

# المقال الرابع: الوعد الإلهي بحكومة الإمام المنتظر ﷺ

يقول الإمام موسي الكاظم علم المُنْ تعليقاً على الآية الكريمة ﴿ هُوَ أَلَّذِي أَرْسَلَ رَسُولَهُ بِالْهُدَى وَدين الْحَقّ ليظهرَهُ عَلَى الدِّين كُلِّه وَلُو كُرِهَ الْمُشْرِكُونَ ﴾ أن المراد هو أنّ الله أمر رسوله بالولاية و الوصاية، و الوطاية هي دين الحق ألّذي سيظهره الله على كل الأديان الأحري عند ظهور الحجة.

و يقول الإمام الباقر عالمَ النَّكُ بخصوص «عبَادِي الصَّالِحُونَ» في الْآية الكريمة ﴿ وَلَقَدْ كَتَبْنَا في الزَّبُورِ مَــن بَعْدِ الذِّكْرِ أَنَّ الأرضُ يرِثُهَا عِبَادِي الصَّالِحُونَ ﴾ أن المراد منهـــم أنصار المهدي ﷺ في آخر الذِ مان.

و ورد أنّ الإمام على عالمُتَلِيمُ تلا بعد قوله «لتعطفنّ الدنيا علينا بعد شماســها عطف الضروس على

ولدها» الآية الكريمة ﴿وَنُرِيدُ أَن نَّمُنَّ عَلَى اللَّذِينَ اسْتَضْعَفُوا فِي الأرض وَنَجْعَلَهُمْ أئمة وَنَجْعَلَهُمُ الْوَارِثِينَ ﴾ و قال إنّ المراد من المستضعفين على الأرضَ هم أهل بيت العصمة و الطهارة ألّذين سيبوّؤهم الله الإمامة و العزة في آخر الزمان على يد مهديّهم.

أجل، إن الوعد الإلهي في القرآن الكريم بحكومة الصالحين وعد قطعي لن يخلف، و سيتحقق علي يد الإنسان الكامل المكمل في ذلك العصر، و بذا يتبدّل حوف المتقين أمناً و يُعبَد الله في كل أصقاع الأرض بلا حوف أو شرك:

﴿ وَعَدَّ اللَّهُ ۚ اللَّذِينَ آمَنُوا مِنكُمْ وَعَملُوا الصَّالِحَاتِ لَيسْتَخْلفَنَّهُم في الأرض كَمَا اسْتَخْلفَ اللَّهِ وَعَدَّ اللَّهُ وَلَيَبَدِّلنَّهُم مِّن بَعْد حَوْفهِمْ أَمْنًا يعْبُدُو نَتِي لا يَشْرِكُونَ بِي شَيمًا وَمَن كَفَرَ بَعْدَ ذَلِكَ فَأُوْلَئِكَ هُمُ الْفَاسِقُونَ ﴾.

المقال الخامس: مكانة الشيعة في تشكيل الحكومة العالمية

نعلم جميعاً أن كافة الأنبياء و الرسل الإلهيين أشاروا إلي خاتم الأنبياء في آخر الزمان و أخبروا عنه. و لكن في آخر أزمنة الرسالة و النبوة و باختتام السفراء الإلهيين، و حينما كان الكفار و المشركون – بتدابيرهم النفاقية – ينتظرون بفارغ الصبر نهاية عمر النبي الخاتم المناتي الإلهي و تقديره أبواب عصر جديد أمام الإنسانية حيث كُلف «ولي الله» في مقام تجلي إسم «ولي» الحق تعالي و من خلال إتصاله بمعني الوحي المحمدي، كلّف بمداية البشر لنيل القرب من الله و عبوديته. لذلك نقرأ في زيارة الإمام علي علم المناتي في يوم الغدير: «الخاتم لما سبق و الفاتح لما استقبل» لقد أُعلقت بابُ النبوة بعد نزول القرآن المتره عن كل تحريف و تصرف، و بعد تعريف أئمة الهدي:

لقد كرّر الرسول الأكرم الشيئة قول: «إنّي تارك فيكم الثقلين كتاب الله و عترتي و إن تمسكتم هما لن تضلوا ابداً و إله ما لن يفترقا حتي يردا علي الحوض»، فدل أمته علي عصر جديد، حتي لايضلوا أبداً و لايكونوا أسري البدع و التحريفات، و ذلك عبر تمسكهم العلمي و العملي بالولاية و التفسير الولائي للقرآن. فالقرآن هو جامع الحقائق و المعارف و «تبياناً لكل شئ» و هو ألذي يسد الحاجة التشريعية و التقنينية للبشر، و قد بقي مصوناً طوال التاريخ من حيث ظاهر الآيات و الألفاظ، الله أنّه ظُلم و هُجر عبر التفاسير الخاطئة والتحريفات المعنوية. أما حملة القرآن و هم أهل بيت النبي الأكرم المنافئة فقد استشهدوا تباعاً بالسيف أو بالسم إلي أن قضى الله بغيبة آخرهم.

في مطلع عصر حكومة الثقلين بعد وفاة الرسول الخاتم الشيئي إستقام الصحابة الصادقون في العصر النبوي علي الشريعة النبوية، و استوعبوا بدقة و عمق قول «من كنت مولاه فهذا علي مولاه» فغدوا تابعين و شيعة راسخين لولي الله في عصرهم، و هكذا ظهرت «أمة خير» كانت بفضل عقيدتما القلبية و التزامها العلمي بمظهر «إتمام النعمة و إكمال الدين» واسطة فيض الإمام علي الناس «كنتم خير أمة اخرجت للناس تأمرون بالمعروف». الها أمة الخير و المعروف، و ما من خير و معروف فوق الإسلام و أحكامه، كما لاخير و لامعروف خارج نطاق الإسلام و أحكامه.

و هكذا، حين أدرك التشيع العصر الجديد لحكومة الثقلين، وجد نفسه صاحب دين قال الله عنه ﴿رَضِيتُ لَكُمُ الإسلام دينًا﴾ و قصده تارة أخري حين قال: ﴿ليظْهِرَهُ عَلَى الدِّين كُلِّه وَلَوْ كَرِهَ الْمُشْرِكُونَ﴾، بذل كل مساعية و هممه لتحقق الإسلام و لقيام الحكومة العالمية للأثمة الأطهار: و هي رأس المعروف و جامعة الخير كله.

و النقطة المهمة التي يجب الاشارة إليها هي أنّ تشكيل الحكومة الإسلامية العالمية أمر يقع في عالم المادة، و حيث إن عالم المادة هو عالم التراع و الخصام و الحركة التدريجية الاتصالية للظواهر من القوة

إلى الفعل، فإن ظهور الحجة المنتظر عليه و هو تبلور القوة و المواهب البشرية، و تشكيل الحكومة العالمية، و هو تجلى القوة و الكمال عند المجتمع البشري، أمور تتقيد بقواعد عالم المادة و سننه، و هي ثمرة الخروج التدريجي الاتصالي للمحتمع الإنسّاني من القوة إلى الفعل المحتمع البشري ألّذي انتهلُّ طوال عصور مختلفة من قوي العقل و من معين الوحي، و تأثر أيضاً بالجانب المادي و النفساني فيه (في المجتمع)، يتحرك الآن صوب بلوغه و كمال النهائي. و في خضم المرحلة الاخيرة من التراع بين الحق و الباطُّل، و التوحيد و الشرك، و النور و الظلمة، والعقل والجهل و الإيمان و الكفر، سيأتَّى أوانُّ أنّ المتقين قد أشــبعوا بالعلوم و المعارف النظرية، و العقل و العلمي و الحكومي و الأعتدال الأخلاقي و الفكري، و التسامي المعنوي و الروحي المنقطع النظير في إدارة المجتمعات البشرية المختلفة و المتنوعة، و سيظهر ٣١٣ شخصاً موحداً و مخلصاً يحملون على عاتقهم أثقال حكومة المهدي اللهابي و يمثلون الأركان و الذراع الرئيسية له في إدارة المجتمعات البشرية. و إلى جانب ذلك سيمتلئ المشركون من الكفر و الظلم، و يظهر الدجالون و السفيانيون ألَّذين لن يتورعوا من أجل الحفاظ على مصالحهم الدنيوية، و رساميلهم التجارية الهائلة، و أنظمتهم العالمية المزحومة بالكفر و الفسق، عن ارتكاب أية جريمة حتى المذابح الجماعية بالاسلحة الكيمياوية و الميكروبية و الذرية. إنَّ إشتباك هذين التيارين و صراع الإسلام الأصيل النقى مع الكفر الأصيل سيحصل بمقاييس عالمية لا سابقة لها في تاريخ الحياة البشـرية. و نتيجة هذا الصراع هي غلبة الصالحين و المتقين بقيادة و ولاية الإنسـان الكامل في ذلك العصر عليها الله عنه الله عنه عنه على أحداث من قبيل شور السقيفة، و قضية الحكمين، أو ملحمة كربلاء، و تبقى المجتمعات البشرية حتى القيامة الكبري تطبّق الأحكام و الحدود الإلهية و تتمتع بالعدل و التوحيد الخالص و تنعم بمواهب ولاية الأمر الخاصة بالأئمة الأطهار:.

لذا، فإن ظهور الحجة المنتظر على هو حصيلة «الخروج التدريجي الاتصالي للشيعة من القوة إلي الفعل». بمثل هذه الرؤية، فإن عالم التشيع ألذي انتقل علي مر التاريخ من مراحل تكريس الهوية و رسم حدوده الفكرية و العقيدية و الانتشار الكمي و النمو النوعي إلي أطوار تشكيل الحكومة الإسلامية و الشيعية في ايران الكبري، ماراً بحياة ملؤها الجهاد و الآلام و المحنف عليه الآن أن يجمع و يعبئ عصارة فضائله و خلاصة تجاربه، حتي يكتسب في مسار فعليته المستمرة و تحقيق قواه و قابلياته، القدرة و البلوغ اللازمين لإدارة العالم، فيملأ قلوب و عقل العالم بالشعور بالحاجة لحكومة الدين و سيادة التعاليم القيم الإسلامية. و في تصورنا أن هذا الخروج التدريجي من القوة إلي الفعل يجب أن يتحقق لكي يتحقق الظهور. و بعبارة أخري «يجب ان يحظي الشيعة بالبلوغ و الاقتدار و القوة علي يتحقق المشرية في العالم بكل تنوعاتها، و يكون لديهم المقتدرة علي تغيير نفوس المجتمعات البشرية في العالم بكل تنوعاتها، و يكون لديهم المقدرة علي تغيير نفوس المجتمعات العالمية حتي يمكن للظهور أن يتحقق و تطرأ التحولات اللازمة على العالم في أفكاره و إرادته».

لكن الشيعة يواجهون في مكابدتهم لهذه الههمة الصعبة، ذهنيات و نزعات و ثقافة و أدبيات تكونت طوال قرون من التقية و العزلة، و البعد عن سرح الحم و الإرادة. إلها ثقافة و أدبيات أثرت في فهم المسائل الإسلامية و في بيان المعارف الدينية، لا علي العوالم فقط، بل وهيمنت كذلك علي الخواص. و هذه الرسائة بتلك الثقافة و الأدبيات الخواص. و هذه الرسالة بتلك الثقافة و الأدبيات السابقة. و مع أنّ هذا الشيعي و حتمي إلي حدّ ما، الا أنه سيكون معيقاً في استمرار الحياة الشيعة حتى الظهور و يؤدي إلى بطء بل توقف الحركة المنطقية و الحيوية للشيعة في تمهيد مقدمات الظهور.

لذلك ينبغي في سياق الحركة لبلوغ الكمال الفكري عند الشيعة، التحلي بالثقه بالنفس و المبادرة

إلى جهاد عظيم لتفيير الروحيات و الثقافة و الأدبيات الخاصة بالوعي و التبيين و تبليغ التعاليم الإسلامية لتأسيس الحكومة الإسلامية العالمية. و بداية هذا التغيير تكمن في التنبه إلى العالم الشيعي لأن «تعجيل الفرج أمر يتعلق بالشيعة، و تمهيدات مقدمات الظهور وظيفة الشيعة و رسالتهم فرداً فرداً». إنها وظيفة لا تنحصر في قراءة الدعاء و إصلاح الذات فقط؛ بل ﴿ وَأَعِدُوا لَهُم مَّا اسْتَطَعْتُم مِّن قُوَّة ﴾ أي ينبغي العمل بكل ما يمكن لتوفير مقدمات الظهور. فهل تَم تعريف و تحديد الاستطاعة و القدرة الشيعية سواء علي مستوى الفعل أو القوة و هل تَم استخدام هذه الاستطاعة و القدرة النهائية للتسريع في الظهور؟

إنّ تشخيص و استثمار كل قدرات الشيعة يستلزم برامج و تنظيمات شاملة تجمع و توجّه إمكانات الشيعة في الميادين المختلفة. و ان هذا الأمر العظيم أي «بلوغ الشيعة و اقتدارهم علي أعتاب الظهور» يؤدي إلي إيجاد أمة خير يمتلك القدرة علي إصلاح الناس و إدارة المجتمعات البشرية. ان وجود الإمام الحي و الحاضر و تربية شيعة صالحين و مصلحين، من شأنه إعداد النفوس الإنسانية في آخر مراحل الغيبة للتغيير، و عندئذ و حسب السنة الإلهية، سيغيّر الله مصير البشر بظهور الإمام الغائب الغيبة للتغيير، و المعنوية الإلهام و التوحيد العالمي، و العدالة العالمية، و الأمن العالمي، والمعنوية العالمية، و الرضا العام لسكان الأرض و السماء.

#### المقال السادس: بركات حكومة المهدي في ضوء الروايات

إن بداية حكومة الإمام المهدي في آخر الزمان ستكون بداية لعصر جديد في حياة الإنسانية. عصر يمثل حصيلة كدح وجهود كل الأنبياء و الأولياء الإلهيين في كفاحهم المستمر ضد طواغيت التاريخ و فراعنته. كما أن رسول آخر الزمان و في خاتمة سلسلة الأنبياء و بتلقي القرآن و أبلاغه ألذي يشتمل علي البرنامج الكامل و الجامع للحياة البشرية، فأدخل بذلك الإنسان عصراً جديداً من ولاية الأئمة الأطهار: و الغيبة الصغري و الغيبة الكبري، هو المنادي بعصر جديد للبشر يحقق لهم التوحيد و الحكمة و العدالة و الامن و الألفة و الديانة و المعنوية. فنحن نقرأ في الروايات أن الإمام سيظهر دين الحق علي الدين كله، و يميت البدع و الضلالة و يحيي الإسلام، و يجعل القرآن ملاكاً و معياراً للافكار و الأعمال، و يحيي الواجبات و المستحبات، و يقوم إعوجاج الحق إلي حد لا يعبد في كل الأرض سوي الله تعالي. انه سيفتح مشرق العالم و مغربه، و يفشي في حكومته الفذة العالمية التي ستكون اكبر حتي من حكومة سليمان بن داود عليه العدالة بين الرعية، و سيملأ الأرض من العدل بلا أي صعوبة، و يعيد حق الله و حق أهل البيت:. و سيكتسب كل واحد من المؤمنين بفضله العدل بلا أي صعوبة، و يعيد حق الله و حق أهل البيت:. و سيكتسب كل واحد من المؤمنين بفضله تو أربعين رجلاً، و ستكون قلوبهم أصلب من زبر الحديد. و ينجو الناسُ من مخالب الفتن، إلى درجة تو الناس أموال كثيرة.

إنه الإمام المهدي سيعمر الأرض و يجعلها نقية جميلة، فتحري الأنهار ببركته و تنمو النباتات و تتضاعف الخيرات و البركات. و ستُفتَح معظم أبواب العلم و الحكمة من قبله علي الناس حتي أنّ كل معارف البشرية منذ فجرها و حتي ذلك اليوم لن تساوي شيئاً يذكر بالقياس إلي العلوم التي ستظهر في عصره. إنها علوم و معارف تؤدي إلي تحول ملحوظ و رفاه عظيم في حياة الناس، رفاه لم يسبق لها مثيل طيلة أيام البشرية. و ستشرق الأرض بنور ربها و يخرج الله كنوز الأرض له، و يقرب كل بعيد، و يسهل كل عسير. في زمنه سيرضي عن حكومته حتي أهل السماء و وحوش الأرض و الطيور الحارحة، و سينشدون جميعاً رضاه «و نحن نقول الحمد لله رب العالمين».

لرسم صورة عامة لحكومته العالمية عجل الله تعالي فرجه، يمكن استخلاص السمات التالية من الروايات الواردة:

١. حكومة التوحيد و عبودية الإله الواحد في العالم.

٢.إحياء الأحكام الالهية.

٣. غلبة الدين الإسلامي على كل الأديان.

٤. محو البدع و الضلال.

۵.الانتشار الشامل و المنقطع النظير للحكم الإسلامي.

ع. العدالة العالمية للجميع.

٧. الامن العام و الشامل.

٨. الزيادة منقطعة النظير في القدرات الروحية و المعنوية للبشر.

٩.الألفة و الأخوة بين الناس.

١٠.التطور العلمي و تفتّح أبواب العلم على البشر.

١١.عمران الأرضّ كلهاً.

١٢.رضا جميع النَّاس و حتى أهل السماء و الطيور و الوحيوش في الأرض.

إنّ أمل الاستمتاع الطويل للأرض و سكانها بمثل هذه الحكومة هو ألّذي دفع الأنبياء و الأولياء الإلهيين في شوقهم لتحقيقه إلي الصبر علي كل الشدائد و البلايا التي يقصم بعضها ظهر السماوات و الأرض.

# الفصل الثايي

# المقال الأول: رسالة التشيع في عصر الغيبة الكبري

تبين لحد الآن أنّ استيعاب الإنسان المختار يمكن أن يبلغ درجة يستطيع معها باختياره و انتخابه أن يذيب إرادت في إرادة الله، و يبقي إلي جانب فناء ذاته قائماً و موجوداً بذات الحق تعالي، فيبلغ مقام العبودية التي هي «جوهرة كنهها الربوبية». و هكذا سيمسك بيده إدارة المجموعة الكونية و المجتمعات الإنسانية و يحقق الوعد الإلهي المحتوم بحكومة الصالحين و المتقين على الأرض.

من جهة أخري، فإن المساعي المتظافرة و المتنامية للشيعة على مر التاريخ بقيادة الإمام المنتظر المساعي المتظافرة و المتنامية للشيعة على مر التاريخ بقيادة الإمام المنتظر عترف أكبر الحوت مراحل تكاملية صعبة إلى أن وقفت اخيراً لتشكيل حكومة شيعية في بلد حساس يعترف أكبر الخبراء و الاستراتيجيين في العالم أنه يقع في أهم مناطق العالم من الناحية العسكرية. ان رسالة الشيعة في عصر الغيبة يجب أن تصاغ عبر الجهاد العظيم بالاستفادة من الامكانات و القدرات المتاحة اليوم للتشيع.

إنَّ سرّ النجاح في هذا الجهاد العظيم هو استلهام الروايات المتعلقة بالظهور لتدوين و صياغة مجموعة الخطوات و الأنشطة الشيعية بنحو جامع و منظم. من هنا فإن أهداف التشيع في التمهيد لظهور الحجة و تكوين حضارة و حكومة إسلامية عالمية، يجب أن تتحدّد على ثلاثة صعد:

الف) الصعيد الثقافي.

ب) الصعيد الإنساني.

ج) الصعيد البرمجي.

## المقال الأول: الأهداف العامة للتشيع في التمهيد للظهور

نعتقد أن الأهداف العامة للتشيع في التمهيد للظهور علي الصعد المختلفة هي:

الف) الصعيد الثقافي: نشر و تعميق ثقافة إنتظار الحجة (أرواحنا له الفداء) علي مستوي العالم.

ب) الصعيد الإنساني: إعداد و تربية أصحاب المهدي الله و لا سيما صحابته الـ ٣١٣ الحلّص.

ج) الصعيد البرمجي: إعداد او إنتاج برمجيات الحكومة الإسلامية العالمية.

## المقال الثابي: شرح الهدف الأول

نشر و تعميق ثقافة إنتظار الحجة على المستوي العالم

إنّ تاريخ البشرية ينبيء عن غلبة الظلم و الجور و الفساد في الأرض، و سفك الدماء و حكومة الكفر و الشرك. أمّا مساعي الأنبياء و الأولياء و جهادهم فتقيّد بتربية عدد من المؤمنين و الموحدين و تشكيل حكومات محلية و موقته، و للأسف فإن هذه الحالات أيضاً منيت بانحرافات و بدع و آفات الانتقائية فخرجت عن المسار الصواب و الصراط المستقيم. و مع هذا فإن نجاحات الأنبياء في نشر التعاليم الدينية و الإلهية، حضَّت جبابرة التاريخ و جائريه علي اجتناب الظلم البيّن و الشرك العليي و التظاهر بالالتزام بالأديان الإلهية، و إعادة صياغة مظالمهم، و خلع لبوس الأدلة و البراهين علي حكومة الجور، و التظاهر بالقداسة و التأله. حتي يتصور الناس عن هذا الطريق أن الواقع القائم هو الوضع الطبيعي و الحتمي و المنطقي و ألذي يمثل القدر الإلهي، فيرضون عنه. و لم يجتنب الجبابرة لأجل تحقيق أهدافهم هذه، حتي تحريف الأديان الإلهية و استخدام علماء الدين المرتبطين بالبلاط.

و في القرون الآخيرة تم إخراج الدين بطريقة محترمه من دائرة العلم و السياسة، و أرسيت دعائم الانظمة العلمانيه بالليبراليبة الديمقراطية لجر المظلومين تحت طائلة المشاركة و حكومة الشعب، و القانون، و المدنية، إلى مسالخ الفساد و الابتذال الأخلاقي و الانحلال الديني و العقيدي و سائر الظواهر السلبية التي تمكنوا عبر مؤسساتهم السياسية و قدراتهم العسكرية و امكاناتهم المالية و الدعائية الضخمة من تكريسها في أذهان الناس و الثقافة العامة و تسريبها إلى المعاهدات و القوانين المحلية و الدولية، و إعلانها علي إنها من ضروريات التفكير الليبرالي و من مميزات النظام الليبرالي الديمقراطي التي يفخرون و يباهون بها.

و النقطة الجديرة بالإهتمام هي أنّ نظام الاستكبار العالمي و الصهيونية الدولية و بهدف تحميق الشعوب و تعميق الجاهلية الحديثة، استطاعت بفضل التقنيات المتطورة و لا سيما الاعلامية منها أن ترضي الناس عن هذه الحياة و تعودهم عليها إلي درجة لا يشعرون معها بظلامتهم، و يبقون يعانون من جهل مركب كجزء من كيان الانظمة الجائرة الظالمة. و هذا هو في الواقع امتلاء المجتمع الإنساني بالظلم و الجور ألّذي يستغرق الناس إلي أعماقهم. و خضوع المجتمع العالمي للظلم يحول دون تمرده علي هذا النظام الجائر المتجر. و هكذا، فإن الاقصاء التام للدين و التظاهر بالتدين، تقدّم الكفر و الشرك خطوة أخري نحو وضع أفضل بالنسبة من سابقته التاريخية.

لذلك ينبغي على أصحاب الايمان و التوحيد أيضاً بطردهم كافة أوجه الكفر و الشرك في المجالات السياسية و الاقتصادية أن يتقدموا نحو وضع أفضل بالنسبة لهم. و الخطوة الأولي هي خوض غمار الفكر و الثقافه لتنقية و تمذيب ثقافتهم و أدبياتهم لكي يملأوا فكرة و ثقافة المجتمع و البشري من الشعور بالحاجة إلي القسط و العدل الحقيقيين الثابتين الشاملين، و يخرجون المجتمع العالمي من الظلم ألّذي يَتخبَّطُ فيه، و يُفهمون الناس أنّهم يتعرضون للظلم و يزرعون فيهم إرادة الانعتاق من هذا الظلم. ان هذا التغيير في المشاعر و الافكار و الحث علي القسط و العدل هو مقدمة استعداد البشرية الاستيعاب ظهور المنقذ العالمي. و في هذا السياق لابد من حصول تغييرين اثنين:

 ١. يجب ان يشعر المحتمع العالمي في أمريكا و أوربا و آسيا و إفريقيا بالظلم و الجور، و يعتبر الناس أنفسهم في عداد المظلومين في التاريخ، لا ان يتقبلوا الظلم كواقع و يتعودوا عليه، و قد يرضوا عنه في كثير من الأحيان.

 ٢. يجب لمس القسط و العدل الحقيقيين، و الأهم من ذلك فتح بوابة الفضائل و الكمالات في ظل التوحيد، و الإستعداد للتحرك نحو هذه الفضائل.

نعتقد أنّ الهدف الأول ألّذي يجب أن يتابعه العالم الشيعي علي الصعيد الثقافي هو إيجاد و تعميق و تنمية ثقافة إنتظار الحجة المهدي (أرواحنا له الفداء) علي مستوي العالم، و خصوصاً العالم الإسلامي، و نري أنّ هناك تسع إستراتيجيات لتحقيق هذا الهدف الضروري الحاسم.

## المقال الأول: الإستراتيجيات التسع في الصعيد الثقافي

- ١. تغير الأدبيات القديمة للمحافل الدينية من حالة الانفعال، إلي أدبيات حديدة ذات طبيعــة فاعلة و هجومية، و ذلك في إطار تبيين و نشـــر المعارف الدينية بنظرة عالمية و ليست إقليمية محدودة، خصوصاً فيما يتعلق ب- «المهدوية و الإنتظار».
- شرح أبعاد الجاهلية الحديثة في المجال الثقافي و الحضاري و الانظمة السياسية المعاصرة.
- ٣. إشاعة المعارف و النعاليم و الرؤية الدينية (و هي العناصر المشتركة بين كافة الأديان التوحيدية عموماً، و التعاليم الإسلامية على نحو الخصوص).
- بنمية روح الإرتباط بالله و البحث عن الحقيقة و طلب العدالة في العالم (كما هو الحال بالنسبة لموجة بالمطالبة بالاستقلال في القرن الــ ٩١، و حركات التحرير في القرن الــ ٩١، و
- ۵. تكريس المحبة و المودة لأهل البيت في العالم عن طريق عرض سيرهم و أبعاد حياقم
   و شخصياتهم و معارفهم بأعتبارهم الثقل الأصغر.
  - ع. تبيين و نشر الأبعاد المختلفة لثقافة الجهاد و الاستشهاد العاشورائي.
    - ٧. تشخيص النخب الحرة في العالم و تنظيمهم و إمدادهم فكرياً.
  - ٨. خلق تقارب باقصي الدرجات بين الآراء و الطاقات في العالم الإسلامي.
    - ٩. تنظيم و تنسيق الطَّاقات المحورية و النخب الشيعية.

# شرح الاستراتيجيات التسع في الصعيد الثقافي

1. تغيير الأدبيات القديمة للمحافل الدينية من حالة الانفعال الي أدبيات جديدة ذات طبيعة فاعلة و هجومية، و ذلك في إطار تبيين و نشر المعارف الدينية بنظرة عالمية، خصوصا فيما يتعلق بأطروحة «المهدوية و الإنتظار».

قطع التشيع لحد الآن طريقاً طويلاً و بصورة جديدة لتكريس هويته و نشر فضائله و حلق حالة الحب و المخلص الناجم عن الفطرة الباحثة عن الكمال، و تعرفت جموع الشيعة الغفيرة بشكل إجمالي أو تفصيلي علي مترلة الأثمة الأطهار، و ارتبطوا معهم بعلاقات حبّ و مودة و إخلاص حقيقي. وفي المجتمعات غير الشيعية أيضاً إستمع الكثيرون إلي المعارف الشيعية و استوعبوها فشدهم إلي الأئمة الأطهار برباط الحب و المودة، و نظروا اليهم بأعتبارهم شخصيات ايمانية متكاملة.

لذا فقد تضمنت الأدبيات التبليغية الشيعية الكثير عن خصال أهل البيت و معارفهم و حثت على حبهم و مودتم. و يمكن القول ان نصف الطريق قد قُطع بذلك لحد الآن، و وصلت الكرة إلي

منتصف الساحة، و ينبغي في النصف الثاني من الطريق، الإعداد و التعليم لأدبيات الهجوم أو الهجوم في الأدبيات. إنّ الأدبيات و الخطاب التبليغي للشعراء و الخطباء و الوعاظ و المداحين في شرح أهداف الأثمة: و واجبات أصحابهم، و النواقص المعرفية و الشخصية للشيعة ألّذين عاصروا الأثمة، و دور العوام و الخواص في تعيين مصير الشيعة من البدء و حتي اليوم، يجب أن ينظم و ينسّق بنظرة شمولية عالمية، و لاسيما أدبيات الظهور التي تجيب عن أسئلة من قبيل:

هل يجب أن تنطلق واجبات الشيعة في تعجيل الفرج و الظهور من موقع الانفعال أم من موقع الفعل؟ ما هو الواقع في عصر الظهور و كيف سيكون حال الشيعة؟ ما هي خصوصيات و كمالات أعوان المهدي و كيف يمكن تنمية هذه الكمالات في المجتمع الشيعي؟ ما هو دور الشيعة في توفير مقدمات الظهور نشر المعارف المهدوية، و إيجاد روح الإنتظار مع الحفاظ علي السلامة الدينية و الأخلاقية، و تأثير معارف أهل البيت في شرح واجبات الشيعة اثناء الغيبة الكبري و مسائل أحرى...

في هذا السياق ينبغي عن طريق توعية الوعاظ و الشعراء و المداحين و الباحثين و الكتاب و المخرجين، إنتاج كميات هائلة من الأعمال الثقافية و الفنية في إطار التعبئة الميلونية للشعوب و بما يتناسب و متطلبات الزمان و المكان، نظير القصائد و الأناشيد الثورية المتعلقة بواجبات الشيعة و رسالتهم العالمية، و الخطب و المحاضرات الإسلامية الهادفة إلي إيجاد تحول عالمي و صناعة ثقافة عالمية، و المسرحيات و الأفلام التوحيدية لتقديم القرآن بلسان كل قوم و ... الخ.

#### ٢. شرح أبعاد الجاهلية الحديثة في المجال الثقافي و الحضاري و الانظمة السياسية المعاصرة

الإنحطاط الخلقي و إلغاء القيم الإنسانية و رسوخ الكفر و الشرك في ظواهر و أعماق الحضارة الغربية أمور يمكن مشاهدتها عياناً، و هي لا تستنكر طبعاً، و انما يفتخر بها بمعونة طرح أفكار من قبيل سيادة العقل الجمعي و الليبرالية و العقيدية و السياسية و الاقتصادية، و التبريرات العلمانية و الانديويدو آليسية و الأومانية. كما يجري عن طريق التعددية و السوفسطائية و الستيسمية و المعرفية سد الطريق علي استنكارها و معارضتها. ثم يعد العمل بالاحكام و القيم الأخلاقية ضرباً من الرجعية و الحماقة، و التدين حصيلة نظرة تقليدية و طفولية لحوادث العالم.

كل الذنوب الكبيرة المطروحة في الأديان الإلهية نراها اليوم و بمعونة التقنيات الغربية تتغلغل بشكل واسع جداً إلي أعمق طبقات المجتمعات الإنسانية و أخصّ المحافل الاجتماعية فتحتلها و تقبط بالإنسانية إلي أكثر المراتب حيوانانية، و تقنن حيوانية الإنسان و تجعلها مؤسساتية، إلي درجة يمكن معها القول أن: «وليد الحضارة الغربية حيوان متحضر» و كأن ثمرة الافكار المخلصة و جهاد المفكرين الغربيين تحولت إلي أدوات و تقنيات تجعل الإنسان الغربي علي المستويات السطحية و العميقة يعمل بطريقة اكثر حيوانية، و تكون أعماله الحيوانية أكثر قانونية. أجل، إن حصيلة العقل الجمعي و النبوغ الفردي من دون هداية إلهية و إستمداد وحياني، هو امتلاء الأرض بالظلم و الجور و الفسق الفحور.

فالإنسان ألذي يعتبر في الفكر الوحياني «خليفة الله علي الأرض» و أمين الله و المخلوق ألذي كرمه الله و فاخر به و سحدت له الملائكة و إطاعته و علّمه الله الأسماء، و هو إلي ذلك صاحب العقل و الإرادة و التدبير و الفطرة السليمة و ألذي يمكن ان ينال مقام العبودية و القرب الربوبي، هذا الإنسان أين وصل يا تري في الحضارة الغربية؟ ما هو الإنسان ألذي يمكن ان نتوقعه منها؟ الحضارة السحينة نظرياً و تأسيساً خلف قضبان الشك و النسبية المعرفية، و الاسيرة في نتاجاتما داخل اقفاص الترعات الفردية و الدنيوية، في زمن ارتخاء المتدينين و تقاعسهم، إمتلأت الحضارة الغربية داخلياً

بالشرك و الكفر و الفسق و الظلم و باقي القبائح التي أظهرتما الأذهان الخلاقة و التقنيات المتطورة جميلة و مزّورة في ظاهرها، و قد استمرت هذه الوتيرة إلي أن بدأت ترشحها إلي الخارج فملأت الأرض بقذاراتها.

ينبغى تبديل عصر تقديس السامري إلي عصر موسوي.

لذلك كانت الإستراتيجية المفتاحية الأخري في التمهيد للظهور هي شرح أبعاد الجاهلية الحديثة و إسقاط الاقنعة الجذابة عن الوجه الحقيقي للحضارة الغربية.

# ٣. إشاعة المعارف و التعاليم و الرؤية الدينية (العناصر المشتركة بين كافة الأديان التوحيدية عموماً، و التعاليم اللإسلامية على وجه الخصوص)

ان انحراف البشر ضلالتهم التي تتجلى عبر الابتذال و المفاسد الشاملة و كثرة الأمراض الروحية التي أصيبوا بحا رغم رفاههم الدنيوي، هي حصيلة نسسيان الله و جوهر الأديان الإلهية و غيابهما عن القوي الفاهمة و العاقلة لدي الإنسان، و الإبتعاد عن تعاليم مثل وحدانية الخالق، و نبوة السفراء الإلهيين و الغيب و المكوت، و القيامة و المعاد، و الاحكام و القوانين الاجتماعية، و الاوامر و النواهي الأخلاقية. الرؤية و التفاسير الإسلامية المشتركة في بعض عناصرها مع سائر الأديان الإلهية، مضافا إلى التعاليم الإسلامية و الشيعية الخاصة بوصفها عصارة جميع الأديان الإلهية و جوهرها، لها تأثير كبير في المعرفة و الثقافة البشرية و اكتشاف الجاهلية الحديثة، و بالتالي ظهور الإمام المهدي. إنّ حقيقة تعاليم مثل العدالة و الولاية و المهدوية لاتختص بالتشيع، إنما هي جوهرة و عصارة تعاليم جميع الأديان التوحيدية. و إنّ وعد الأديان و المذاهب الإلهية بل و حتي المدارس و الفرق البشرية بالمنقذ و المصلح العادل في عصر نضج الحياة البشرية، و حكم و احتجاج الإمام المهدي مع المسيحيين علي اساس حقيقة الانجيل، و مع اليهود علي اساس حقيقة التوراة، و مع اتباع سائر الأديان بشرائعهم الخاصة دليل علي إقبال و إهتمام المتدينين كافة بمن يدعي المهدوية، و هذا بحد ذاته دليل علي معرفتهم و المائم بتعاليمهم الدينية.

لذلك فإن تبليغ العناصر بين الأديان التوحيدية و اجتناب القضايا الخلافية، إلي جانب تبليغ و نشر المعارف الإسلامية، يُعدّ من الاستراتيجيات الثقافية للشيعة في عصر الغيبة.

## ٤. تنمية روح الارتباط بالله و البحث عن الحقيقة و طلب العدالة

عرفت حكومة المهدي العالمية بالقسط و العدل. و قد كانت العدالة علي الدوام من أكثر مطالبات البشر أصالة و أهمية. و تحاول الحضارة الغربية اليوم بكل ما أوتيت من قوة أن تحبس العدالة بمعونة الافكار الانديويدو آليسمية و الابيقورية، في الترعة الفردية و طلب اللذة، و تحل محلها أصالة المنفعة للسرجون بنتام»، و توسمع من مفهوم التعددية المعرفة و الميول العلمانية الفردية كي تحفف إلي الأبد جذور شجرة العدالة العظيمة و البحث عن الحقيقة. حينما يسمح الزعماء الغربيون لأنفسهم بذريعة مصالحهم في أقصي مناطق العالم أن يتجاهلوا حقوق الشعوب و قوانين النظام الدولي، و يتواجدوا في أية منطقة من العالم برايات القراصنة، علي غرار المغامرين المستعمرين البرتغال و الأسبان في القرن السابع عشر و الثامن عشر للميلاد، فما ذلك الا بفعل تكريس روح الرضا عن الظلم مقابل الحصول علي مصالح جزئية و لذات آنية. و هذا ما حصل بفضل وسائل الإعلام عن طريق «تضخيم قدراقم العسكرية و السياسية و الاقتصادية، و الاستهانه بقدرات و إرادة الشعوب، و التشكيك في القدرة الادراية و الإخلاص الباطني للنخب الوطنية، و إرهاب الشعوب و تحميقها».

لذلك فإن الإســـتراتيجية المهمة الأخري في الصعيد الثقافي هي تنمية روح الارتباط بالله و طلب

الحقيقة و نشر العدالة على مستوي العالم. و بالنظر لفطرية هذه المفاهيم و خلود الأمور الفطرية و ثباتها، يجب العمل بنحو جاد للارتباط بالله و البحث عن الحقيقة و طلب العدالة تمهيداً لظهور المهدي «القيام لله مثنى و فرادي».

#### و. تكريس المحبة والمودة الأهل البيت في العالم عن طريق عرض سيرهم و أبعاد حياهم و شخصياهم و معارفهم

إنّ سيادة النظام الشيوعي لمدة سبعين عاماً، و أعتباره الدين أفيوناً للشعوب، و قمعه الناس طوال حيلين، و إغلاقه الكنائس و المساجد و منعه ممارسة المراسم و المناسك الدينية، لم يكن لذلك من أثر سوي شد الناس إلي الدين أكثر و مضاعفة تعطشهم إلي الدين. و في الحضارة الغربية الحديثة ذات الثلاثمئة سنة كلما كرسوا حيوانية الإنسان اكثر، كلما زادوا من عطش الإنسان المرهق النافر من التربية الغربية إلي الحقيقة و النموذج الأمثل. قد يمكن إخفات نور الفطرة، و لكن من المستحيل اطفاؤه و محوه نمائياً عن ساحة الوجود الإنساني. إنّ الاحرار و ذوي الإستقلال لا يتبعون اي مدرسة أو مسلك كيفما إتفق، و لا يؤيدون أي قائد أو مصلح ظهر. فالأفراد أصحاب الهندسة الوجودية العقلانية و المدارس الغربية. و الناس العقلانية و المحدود إلى المحبة و الطمأنينة القلبية، لم يستقروا بعد في مترل أية مدرسة أو مسلك.

لذلك فإن دائرة الأسوات الحقيقية للبشر، وهم المعلمون و المرّبون الصادقون للإنسان في طريق الفطرة السليمة و الدين الإلهي القيم، يمكن أن تخلق تياراً من الاقبال والانجذاب بين الناس. فالإنسان صاحب الفطرة اليقظة و الروح الحرة والعقل الباحث عن الحقيقة و القلب الظامئ إلي المحبة لا يرتوي الا مسن الروح الحرة المتعالية و المنطق و البرهان المتين و الدقيق و المحبة و المودة الربوبية و القدسية لأهل بيت العصمة و الطهارة. و من هنا فإن إحدي الاستراتيجيات المهمة في المجال الثقافي تنمية و تعميق المحبة لمحمد (ص) و آل البيت (ع) في العالم.

## ٣. شرح و نشر الأبعاد المختلفة لثقافة الجهاد و الاستشهاد العاشورائي

عاشوراء هي مظهر الإسلام المحمدي الأصيل و التشيع العلوي الخالص. إنها عصارة تعاليم الأنبياء الإلهيين و خلاصة التعاليم الدينية. عاشوراء تجلي الحب الربوبي و تبلور المحبة الإلهية التي يمكن أن تربط الإنسان بربه. عاشوراء رمز الحياة الحسنة و سر خلاص الإنسان من الكفر و الظلم. الجهاد و الثورة الإلهية بداية الإنسان، و الشهادة نقطة انطاق حياة الإنسان عند ربه. ان ثقافة عاشوراء هي يد القضاء علي وصمة كل الوان الكفر و الشرك و الظلم و الجور عن جبين التاريخ. من هنا كانت ثقافة الجهاد و الشهادة أساس ثقافة الإنتظار و لبابها، و ما حقيقة الإنتظار إلا إرتداء ثياب الجهاد و الإرتواء من كأس الشهادة... الجهاد و الشهادة اللذين فسرا و تحققا في محرم سنة ٤١ هجرية بدماء سيّد شهداء الوجود.

لهذا كانت إشاعة ثقافة عاشوراء إشاعة للحقيقة الخاصة للأديان التوحيدية، و عصارة جهاد الأولياء الإلهيين، و ترويجاً لروح الإنتظار و ثقافة الفرج. الها الثقافة و الافكار التي تتقبلها روح كل إنسان حر.

# ٧. تشخيص النخب الحرة في العالم و تنظيمهم و امدادهم فكرياً

النخب هم محور و أساس الحركات الإجتماعية و النهضات الثقافية، و توجد بينهم نماذج حرة ذات هسة عالية و روح باحثة عن الحق و العدالة. و يمكن رصد مظاهر التأثير في افكارهم من خلال

أعمالهم الكلامية و كتاباتهم و نتاجاتهم التصويرية و سلوكياتهم التربوية و الاجتماعية و السياسية. لذلك كان الارتباط بهم و التواصل معهم و إقامة حوار عقيدي و ديني معهم بقصد تعريفهم على حقائق العالم المعاصر، بمثابة تمهيد و إعداد الأرضيات و ديني التحول و الحركات الاجتماعية و ربطها مع بعضها على أعتاب الظهور.

## ٨. خلق تقرب بأقصى الدرجات بين الآراء و الطاقات في العالم الإسلامي

إنّ أهم عوامل ركود و حفوة الحضارة الإسلامية المتألقة و ضمور عناصرها البناءة أي القيم و الافكار و الروح و الثقافة الإسلامية هو ظهور حالات التفرقة و الاختلاف في إدارة العالم الإسلامي. ألم تكن هناك إختلاف كلامية و فكرية و فقهية طوال قرون السيادة المطلقة للحضارة الإسلامية علي العالم؛ الآ ان هذه الاختلاف لم تمنع ابدأ من ازدهار و تنامي و دوام تلك الحضارة العظيمة؟ إذن لماذا لانكون متفاءلين بامكانية تقارب الآراء و الطاقات في العالم الإسلامي؟ و إحلال ثقافة «الوحدة الإسلامية» محل ثقافة «التفرقة الشيطانية»؟

بمثل هذه الثقافة يمكن التحرك نحو تقريب المذاهب الإسلامية بأكبر درجة ممكنة و تكريس الألفة و المؤانسة بين مفكري العالم الإسلامي، و بالتالي تعبئة كل إمكانات العالم الإسلامي و مصادره المادية و الإنسانية.

#### ٩. تنظيم الطاقات و النخب الشيعية

إنّ تحقيق الاستراتيجيات السابقة منوط بتنظيم و تنسيق داخلي لعالم التشيع و لاسيما النخب الشيعية. إنّ عمليات خلق أدبيات فاعلة و هجوميه لمفهوم الظههور، و تبيين أبعاد الجاهلية الحديثة، و تمنية روح المطالبة بالعدل في العالم، و تبليغ و نشر المعارف الدينية، و تعريف اهل البيت علي مستوي العالم، و إشاعة ثقافة الجهاد و الاستشهاد العاشورائي، و تنظيم و امداد النخب الحرة، و خلق تقريب وحدة إسلامية، و تبيئة الدين عن طريق تنظيم الهجرة، كل هذه ليست بالعمليات السهلة اليسيرة، و إنّما يستلزم اجتياز التعقيدات العلمية و رفع المشكلات العملية، و تحقيق الاستراتيجيات المذكورة أعلاه، يستلزم توظيف القدرات الفكرية و الروحية و التنفيذية و الادارية للنخب الشيعية... النخب المؤمنة بالغيب و الامدادات الغيبية و المنعمة الوجود بالالتزام و الوفاء للإسلام و أحكامه النيرة. إنّهم أشخاص يتمتعون بسعة الصدر و حسن البيان، و العزيمة الراسخة و الشجاعة النادرة في نشر حقائق الإسلام و الدفاع عن الدين.

# شرح الهدف الثابي علي الصعيد الإنسابي

تربية و إعداد أصحاب الإمام المهدي، و لا سيما صحابته الـ ٣١٣ الخلّص.

## المقال الأول: استراتيجيات الصعيد الإنسابي

۱. تشخيص و تنظيم و توجيه و هداية النخب الشيعية الموجودة، ٢. تربية صنّاع الثقافة، ٣. النخب الوسيطة، ٤. نخب الحلقة (١٠/٠٠ شخص)، ٥. النخب الناصرة (٣١٣ شخصاً).

إنَّ الإستراتيجية الأولى على الصعيد الإنساني هي نفسها الإستراتيجية التاسعة على الصعيد الثقافي. و يمثل هذا الاشتراك في الاستراتيجيات إتصالاً بين هذين الصعيدين. في المخطط رقم (١) تَمَّ رسم و

تدوين المسار اللازم لتحقيق جميع الإستراتيحيات الإنسانية الهادفة لتحقيق الإستراتيجية الخامسة. و في ضوء تحقق هذه الإستراتيجيات السابقة أيضاً.

و لإيضاح الفكرة نقول أن المبني و المحور و البداية تتمثل في المواهب الطفولية القرآنية غالباً في المحتمع الشيعي التي يجب أن تكتشف و تنظّم و تجتذب إلي المحافل القرآنية لتحفظ القرآن بكامله ثم تدخل الحوزات الدينية الخاص بحفظه القرآن و تعني باكتساب مرتبة الإجتهاد إلي جانب التربية الروحية و العرفانية المركزه. و بعد كسب الإجتهاد تدخل الجامعات التخصصية و التكميلية لتحصل علي شهادة الدكتوراة التخصصية في أحد فروع العلوم الإنسانية، و تعمل داخل البلاد و خارجها في المحالات و الأصعدة الثلاثة الإنسانية و البرمجية و الثقافية تمهيداً لظهور الإمام المهدي التعملي و تتفع درجات النخب الشيعية حسب قابلياقم و رغباتهم في مجالات العقل النظري و العقل العملي و السير و السلوك الأخلاقي و العرفاني.

المقال الثانى: مسيرة تحقيق الإستراتيجيات الإنسانية

بالنظر لخصائص أنصار المهدي خلال عصر الظهور و ما قبله، يمكن رسم مسيرة تحقيق الاستراتيجيات الإنسانية كما هو أدناه. نقطة الإنطلاق الإستراتيجية لتحقيق الهدف الثاني تبدأ من تشخيص و إكتشاف المواهب القرآنية:

## المقال الثالث: خصوصيات النخبة الناصرة أسوة النخب الشيعية

من البديهي أن الشرط اللازم لكافة البرامج التربوية في الصعيد الإنساني، هو رسم قابليات و قدرات و كمالات و كرامات الشخصيات الفذة التي سيخرج الحجة المسلط و العدل. لذا فإن من سيتولون بقيادته و ولايته شؤون الناس و الحكومة العالمية الزاخرة بالقسط و العدل. لذا فإن من أسباب الإفصاح عن عددهم و سماقم العلمية و الأخلاقية و مكانتهم السياسية و الاجتماعية هو رسم الخطوط العامة لشخصيته هؤلاء العظماء لكي لا يبقي الشيعة في حيرة عند تمهيد المقدمات الإنسانية لظهور المهدي، بل يتعرفوا علي الخصال و الكمالات الضرورية في أنصاره، ليستطيعوا ممارسة البرمجة الشاملة العامة لذلك. من هنا كانت مراجعة الروايات الواردة في هذا الخصوص علي جانب كبير من الاهمية و الفائدة. حاء في هذه الروايات أن عدد أصحاب المهدي (روحي له الفداء) ٣١٣ شخصاً بعد أنصار الرسول المشارة المورية بدر.

روي عَـنُ الإِمَامَيْنَ البَّاقر و الصادق عَلِيَمَلِظ في تأويل الآية الكريمة ﴿ وَلَئِنْ أَخَرْنَا عَنْهُمُ الْعَذَابَ إِلَى أُمَّـة مَعْدُودَة ... ﴾ أنّ المراد من الأمة المعدودة هم أنصار المهدي في آخر الزمان و عددهم ٣١٣ بعدد المسلمين في مُعركة بدر، يجتمعون في ساعة كما تجتمع الغيوم في الخريف. و روي أيضاً عن الصادق عَلِيمَلِكُمُ في تأويل الآية ﴿ فَاسْ ــتَبَقُواْ الْخَيرَاتِ أَينَ مَا تَكُونُواْ يَأْتِ بِكُمُ اللهُ جَمِيعًا ﴾ أن المراد بمم الثلاثمائة و نيّف أصحاب القائم و هم الأمة المعدودة يجتمعون في ساعة واحدة

كمًا تجتمع السحب في الخريف.

# سمات أنصار الحجة (٣١٣ شخصاً)

#### فيمايلي نصنف سمات اتصار الحجة الخلص كما جاءت في الروايات إلي ثلاثة اقسام:

## الف) السمات الأخلاقية و الروحية

يقول الإمام علي المَّكِّ تعليقاً علي الآية: ﴿يا أَيهَا أَلَّذينَ آمَنُواْ مَن يرْ تَدَّ منكُمْ عَن دينه فَسَوْفَ يـأْقِ اللَّهُ بِقَوْمٍ يحَبُّهُمْ وَيحبُّونَهُ أَذَلَّة عَلَى الْمُؤْمِنينَ أَعِزَّةٍ عَلَى الْكَافِرِينَ يجَاهِدُونَ فِيَ سَـبِيلِ اللَّهَ وَلاَ يِخَافُونَ لَوْمَةَ لآئِم...﴾ انهمَ أُصحاب القائم.

و يقول النبي (ص) في تفســـير هذه الآية انها نزلت في القائم و أصحابه ألّذين يجاهدون في ســـبيل الله و لا يخافون لومة لائم.

إنهم في الغالب شباب لايخافون أحداً، و لا يفرحون لدخول أحد فيهم و التحاقه بهم. رجال قلوهم كزبر الحديد و ما من شئ بمستطاعه أن يزرع الشك في أفئدهم حول الله. إنهم أشد حتي من الحجر فهم كقطع الحديد إذا عزموا أن يهجموا علي الجبال تفتتت الجبال و بادت. رجال لاينامون في الليل، يسمع لصلاتهم أزيز كأزيز النحل، يقومون في الليل و يركبون خيولهم في النهار، عُبّاد الليل و أسود النهار، كأنهم المصابيح، و كأن قلوهم القناديل. يخافون الله و يرجون الشهادة و غاية قصدهم الاستشهاد في سبيل الله. لهم هيمنة و هيبة فاذا مشوا مشي الخوف و الفزع قبلهم بمسافة شهر. كأنهم ضراغم خرجت من العرين. يأنون الليل من خشية الله كما تئن الثكلي. يحيون الليل و يصومون النهار.

# ب) الكمالات الشخصية و نمط إرتباطهم ببعضهم و بالله

يقول الصادق عَلَيْمَاكُمُ في تفسير الآية ﴿قَالَ لَوْ أَنَّ لِي بِكُمْ قُوَّةً أَوْ آوِي إِلَى رُكْنِ شَدِيدٍ﴾ أن المراد بالقوة الإمام القائم ﷺ و المراد من الركن الشديد أنصاره الـ ٣١٣.

لا يسبقهم الماضون، و لايلحق بهم الآتون. يغيب بعضهم عن الفراش ليلاً و يكون في مكة عند الصباح، و يري بعضهم في النهار راكباً السحاب. يعرفون بأسمائهم و أسماء آبائهم و ثيابهم و أنسابهم. فرسان جد مهرة جدا كأنهم العقبات على خيولهم. يأتون إلي المهدي من أطراف الأرض بطيّ الأرض. يسمع نداءه من يكون منهم في شرق العالم أو غربه، في المحراب كان أو في فراشه، يصل صوت الإمام من أول مرة إلي آذا كلم فيهبون جميعاً إليه و يجتمعون عنده بلمح البصر، و يصنعون من أرواحهم درعاً له في الحروب، و يفعلون له كل ما يشاء. طاعتهم لامامهم أكبر من طاعة الأمة لسيدها. شعارهم «أيها الناس قومو للأخذ بثأر الحسين». تجتمع قلوبهم بالمحبة و النصيحة، كأنما ربّاهم أب واحد و أم واحدة. يوحدون الله كما هو أهله.

#### ج) المكانة العلمية و السياسية و الاجتماعية

من بين الروايات الواردة حول مترلتهم العلمية و السياسية و الاجتماعية، ما رواه ابوبصير عن الصادق الهيكائي مما يتضمن نقاطاً قيمة مفيدة:

قال ابوبصير: جعلت فداك ليس علي الأرض يومئذ مؤمن غيرهم؟ قال: بلي و لكن هذه التي يخرج الله يها القائم و هم النجباء و القضاء و الحكام و الفقهاء في الدين يمسح الله بطونهم و ظهورهم فلا يشتبه عليهم حكم.

التدقيق في الرواية اعلاه يجلى لنا مسائل مهمة بخصوص تربية مثل هذه النحب:

١.المكانة العلمية و الإجتهادية و الفقهية الممتازة بحيث لايشتبه عليهم الأمر في تشخيص الحكم الإلهي. و هذا أمر يستلزم التقوي علاوة علي قدرة الاستنباط ﴿إِن تَتَقُوا الله يَجْعُل لَكُمْ فُرْقَانا ﴾ و العلم بالزمان و مقتضياته. لذلك بالنظر للمستوي السين الشباب لأنصار الحجة من الضروري تربيتهم في دورات تعليمية خاصة بأسرع مدة و .عنتهي الدقة إلي حد قدر تمم على استنباط الأحكام الشرعية من مصادرها.

٢.مقام القضاء و الافتاء و الحكم هو طبقاً لآراء الكثير من الفقهاء و منهم فقيه العصر الكبير الإمام الخميني الراحل(ره)، من شؤون و صلاحيات كل فقيه عادل في زمن الغيبة الكبري، لذلك اشارت الرواية إلى شأن القضاء و الحكم لدي الـــ ٣١٣ شخصاً و أيدته و هذه قضية على جانب كبير من الأهمية.

٣. حي لو كأن عدد من هؤ لاء الـ ٣١٣ شـخصا، قضاة و حكاماً، فإن دل علي شيئ يدل علي وجود حكومات دينية في زمن الغيبة الكبري، أو علي أعقاب ظهوره في الأقل، ما يبرهن علي إنتفاء الشبهة القائلة ببطلان و عدم شرعية الحكومات الدينية في عصر الغيبة الكبري، و يحض الشبيعة علي تشكل الحكومات و إرساء الأركان (الصلائية) للحكومة العالمية.

بنبغي في النظام التربوي للنخبة تنمية العقل العلمي و الصفات اللازمة للقضاء و الحكم، من قبيل التقوي و العدالة و الإدارة و الشحاعة و العلم بالزمان و الوعي بالظروف المعقدة للنظام الدولي و المعرفة و العميقة بالتيارات السياسية و الاقتصادية و الثقافية على المستويات العالمية، و الفراسة و الحنكة و الذكاء و... الخ.

۵. من الطبيعي بالنسبة للاشخاص الذين يمتازون بالتفقه و النحابة و الحكم و القضاء و السماوات الأخلاقية و المعنوية البارزة أن تكون لهم مكانة ممتازة جداً بين الناس و الطبقات الاجتماعية و حتي بين المفكرين و النخبة، و يكونوا هم مؤيدين لامامهم الصالح. و هذا سيكونون علي أعتاب الظهور سبباً في تكثيف الاقبال العام علي المهدي و ظهوره، و تربية النخب عستويات مختلفة علي الصعيد الإنساني و تدوين و صياغة البرمجيات اللازمة نظير «القوانين، و المناهج و النظم» و ايجاد البني الحكومية، و بكلمة و احدة توفير مقدمات الظهور ضمن مديات نشاطهم.

مكانتهم الاجتماعية و مترلتهم العلمية من شألها إيجاد حلقة واسعة من الطلاب و المقلدين و المؤيدين حولهم. لذلك فإن الحديث عن ٣١٣ شـخصاً، حديث عن ٣١٣ أمة بإمكانات و قدرات (صلائدية) كبيرة تتوفر للتشـيع بقيادته و ولايته خلال عصر الغيبة الكبرى.

بالنظر لخصائص هؤلاء الـ ٣١٣ شخصاً، فإن المبادرة إلي تربيتهم و النجاح في هذا الأمر سيكون بمثابة تغيير النفوس البشرية كمقدمة لتغيير مصير الإنسانية من قبل الباري عزوجل، عن طريق توفير المقدمات و التمهيدات و التعجيل في فرج المهدي (أرواحنا له الفداء) و تحقيق الوعد الإلهي. أياً كان، فإن من الظروف و العلامات الأكيدة لظهوره وجود ٣١٣ شخصاً بخصائص مميزة و فذة، لذلك لا يمكن إهمال تربيتهم. و عليه يتحتم على الشيعة العمل بأسرع ما يمكن لاكتشاف المواهب و الطاقات في كل أنحاء العالم و تربيتها و إعدادها.

على مر التاريخ الشيعي الزاخر بالعظمة و الاشراق، ربما ظهر أمثال هؤلاء الأشخاص بيد أنّ و جود ٣١٣ شخصاً ممتازاً في زمن واحد أمر يستدعي همة عالية و برامج خاصة و مدونة من قبل الشيعة. ينبغى توظيف عصارة الفضائل و خلاصة التجارب الشيعية على كافة الصعد العلمية و التربوية

لماذا يجب أن يُترك إعداد مثل هذه الشخصيات بيد الحوادث و الصدف؟ لماذا يجب أن لا توظف أقصي حدود القدرات الشيعية و هي حصيلة ١٤ قرناً من آلام و جهاد علماء الإسلام و مجاهديه، علي أحسن نحو ممكن؟ كيف يمكن ان يتأتي هذا الأمر العظيم عن خطوات عمياء جزئية و متفرقة في العالم الشيعي، و لا يتأتي عن خطوات عامة فعالة و مبرمجة؟ أي منطق يوصي بالركود و العقود و الإنتظار العاجز المنفعل؟ ﴿ اذْهَبْ أَنتَ وَرَبُّكَ فَقَاتِلا إِنَّا هَاهُنَا قَاعِدُونَ ﴾؟ و اي دليل أو برهان يمنع الجهاد و الإنتظار الفعال و المبرمجة القوية؟

اذا كنا نتمتع اليوم بلطف ذات الإلهية المقدسة و تأييدات بقية الله الاعظم بنعمة الجمهورية الإسلامية، و لم نعبّئ حصائل الجهود و الجهاد المخلص و العلمي للأسلاف، فمتي يجب المبادرة إلى تحشيد الطاقات المادية و المعنوية لصالح أهمّ و أخطر القضايا الشيعية؟

# الفصل الرابع: شوح الهدف الوابع على الصعيد البرمجي

## إعداد و إنتاج برمجيات الحكومة الإسلامية العالمية

المراد من البرمجيات الحكومية، النظم الحديثة التنفيذية و الاجرائية القائمة على الأفكار و القيم الدينية و الإلهية في المجالات المختلفة. و من ذلك تدوين النظام السياسي و النظام الاقتصادي و النظام التعليمي و النظام الاداري و النظام الحقوقي و النظام القضائي، و النظام المعلوماتي و الأمني و... الخ مما يُعد مقدمات ضرورية لتشكيل أيّة حكومة. وهي أنظمة يجب أن تتمتّع بالانسجام الداخلي و الداخلي و تكون لها القابلية علي التجانس مع تطورات التقنية الحديثة، و التناغم مع النظام الدولي و النظم العالمية من دون الغاء القيم الدينية. يجب أن تتمّ صياغة هذه النظم بحيث تتحلي بالقابلية للتصدير إلى سائر الحضارات و الحكومات فتزيد من الاستعداد البرمجي لقبول حكومة المهدي العالمية، و تقنع النحب الحرة و الشعوب بقدرة الدين و المتدينين علي إدارة العالم و تجعلهم متشوقين لذلك. القابلية الأخري لهذه النظم هي تنظيم المزج الطبيعي و المنطقي بين المعنوية و المادية عند البشر. فعدم الفقر و التمييز في المجتمع والتطبيق الشامل و المنظم لأحكام الإسلام يوفّر الأرضية لتحقيق المعنوية و الطهارة الروحية و الباطنية.

لذلك ينبغي أن تتصف صياغة النظم بالمواصفات المذكورة أدناه:

٧. أن تكون لها القابلية الدائمة علي الإستفادة من آخر التطورات التقنية.

٣. أن تتمتّع اجزاؤها الداخلية بمنتهّي الإنسجام و الإتقان.

۴.أن تكـون لها القدرة علي التطابق المعقول و المشــروع مع النظـــام الدولي و النظم العالمة.

۵.المزج بين المادية و المعنوية، و المعاش و المعاد عند الشر.

ع.قابلية الصدور إلي خارج الحدود المحلية و التطبيق هناك.

# المقال الأول: المبايي النظرية لإنتاج البرمجيات

لا شــك أننا لأجل تحقيق النهضة البرمجية لخلق الحضارة الإســـلامية و الحكومة العالمية المهدوية،

 ا. تدوين المباني الفكرية و النظرية في مجال معرفة الوجود و الإنسان و خالق الانسان و الوجود، و علاقة الاشياء و الموجودات ببعضها و بخالقها ضمن نظام هندسي و معماري متناسق و منسجم، و في الوقت ذاته منطقى و مبرهن.

٧. صياغة و تدوين أساليب و مناهج لاكتساب المعرفة و نيل الحقيقة في المجالس المختلفة على شكل أنظمة تطبيقية و عملية.

٣. تعيين اُلقوانين و المقررات الخاصة بالعلاقات الاجتماعية و المدنية للبشر.

 ٩. تصميم و إنتاج الادوات و النجهيزات اللازمة لتحقيق أسهل و أسرع للنظم الفكرية و العلمية، و التي تسمى تكنولوجيا أو تقنية.

و فيمــا يلي إيضاحات مختصرة للنقاط الأربعة المذكورة أعـــلاه الخاصة التي تخصّ بالفوارق بين الحضارتين:

# فوارق الحضارتين في المبايي الفكرية و النظرية

ثمة فوارق رئيسية كثيرة بين الرؤية الكونية الإلهية التي يجب أن تصاغ الحضارة و الحكومة الإسلامية العالمية على أساسها، و بين الرؤية الكونية المادية التي تقوم عليها الحضارة الغربية حالياً. و لابد من الاشارة هنا إلى ثلاثة فوارق منها على الأقل، و هي فوارق تنم عن نقاط ضعف تعاني منها الحضارة الغربية:

#### ١. غفلة الحضارة الغربية عن عالم الغيب

في الرؤية المادية تساوي عالم الوجود مع عالم المادة المحسوس و المشهود و الملموس بالحواس الظاهرية المسلحة و غير المسلحة. بينما الوجود في تصوّر الأديان الإلهية أوسع بكثير من عالم المادة، ولا يشهد أو يحس بالحواس الإنسانية الظاهريّة الاّ جزء يسير جداً منه، أما جزؤه الاكبر فهو عالم غيب خفي عن الحس المادي للبشر.

#### ٢. غفلة الحضارة الغربية عن وجود و تأثير عالم الغيب في عالم الشهود

عالما «الغيب» و «الشهود» تخضعان وفق سنن إلهية لاتتبدل و لا تتخلف لإرادة الباري تعالي و حكمته البالغة و هدايته. إن سنن عالم الشهود ما هي الا جزء يسير من نظام السنن الإلهية. لذلك فإن معرفة الوجود، وحتي معرفة الجزء المادي و المحسوس منه، منوط بمعرفة الجزء غير المادي من الوجود. و كلما ارتفع مستوي العلم بالعقل غير المادية و النظام الغيبي في العالم، إز دادت قدرات البشر في عالم الملك و المادة. ففي قصة الإتيان بعرش بلقيس من قبل إنسان غير معصوم و غير نبي و غير ولي، إنّما لديه إسم واحد فقط من الأسماء الإلهية ﴿قَالَ ألّذي عندَهُ علمٌ مِّنَ الْكَتَابِ...﴾ نلاحظ مثل هذه القدرة علي التصرف في عالم المادة و الطبيعة، الأمر ألّذي يستبعده و ينكره العلماء التجريبيون الغربيون، و الحال أن الحضارة الإسلامية ستقوم علي اساس قبول الغيب و الايمان به و المعرفة بأسماءالله و تسخير علل العالم الغيب.

#### ٣. عدم المعرفة التامة لأبعاد الإنسان الوجودية

للإنسان في علم الإنسان الإسلامي نشأة ملكية مشهودة محسوسة، و نشأة ملكوتية أخروية. كما أنّ للحياة الدنيوية ظاهراً و باطناً ﴿يعْلَمُونَ ظَاهرًا مِّنَ الْحَياةِ الدُّنْيا وَهُمْ عَنِ الإِخِرَةِ هُمْ غَافِلُونَ ﴾ لكن «الإنسان المادي غافل عن الجانب الباطني و الملكوتي للإنسان».

الخصيصتان اللتان يمتازيهما الإنسان عن الحيوان (أي جانب الميول المرتبطة بالقلب، و جانب المرؤي و التصورات المرتبطة بالعقل) تتعلقان بعالم الملكوت، فهي من التجليات و الصادرات الملكوتية للإنسان. و لا تزال الحضارة الغربية غير مطلعة علي حقيقة الميول الملكوتية و قدرات المعارف الملكوتية.

## الف) غفلة الحضارة الغربية عن حقيقة الميول الملكوتية

الميول الملكية هي القاسم المشترك بين الإنسان و الحيوان، و نقصد بما غرائز الإنسان، أمّا الميول الملكوتية الخاصة بالإنسان فهي الفطرة السليمة الإلهية لدي الإنسان (فطرة الله التي فطر النّاس عَليها) و المطالبة بالعدالة و الجمال و الكمال و الحقيقة. و قد شيّدت الثقافة و الحضارة و النظام الغربي برفضه عالم الغيب و ملكوت العالم و الإنسان علي إشباع الميول و الترعات المادية و الملكية و الحيوانيه للبشر دون قيد أو شرط. فالموسيقي و السينما و الأدب و الثقافة و الاقتصاد و العمارة و العلاقات الإنسانية و الحكومة و حتى القيم السامية كالحرية و العدالة تعرف و تحدّد في الإطار الملكي و الحيواني للإنسان و حسب و هذا كله يجب أن يعاد تشكيله عند تعريف و تشييد الحضارة الإسلامية انطلاقاً من الرؤية التوحيدية و الوعى الشيعى.

## ب) غفلة الغرب عن المديات الواسعة لاكتساب المعرفة

و علي مستوي الرؤي أيضاً بقي الإنسان المادي محروماً و محدوداً سواء في تعيين الادوات المعرفية، أو في منهجية المعرفة، أو في مصادر المعرفة. و كأنما ليس به عطش إلي التعلم و اكتساب المعرفة. و النقطة الثانية أي منهجية العلم و المعرفة في البحث البرمجي تبدأ من هذا النقاش التأسيسي.

# تباين الحضارتين في اساليب و مناهج المعرفة

#### 1. أدوات المعرفة

ادوات المعرفة لدي الإنسان المادي محصورة في الحس و العقل (و العقل هنا عقل المعاش الخاص بقضايا الحياة المادية الشهودية). فالإنسان المادي حرم نفسه تماماً من القلب و الفؤاد (ألذي ينسب القررآن الكريم التعقل و التفكر و التفقه و التدبر إليه و من عقل المعاد و هو الحجة و النبي الباطني للإنسان. أمّا في الفكر الديني فعلاوة على الحس و التجربة، عُبّر عن العقل و القلب بتعابير مختلفة، و اعتبرا من أدوات كسب العلم و المعرفة و ادراك حقائق العالم و رموزه.

القلب في الرؤية الإسلامية أهم أدوات المعرفة، و ألّذي يكون بالتقوي و التهذيب و التزكية مستعداً لاكتساب الفيض و أنوار المعرفة. و قد قال النبي الأكرم و المورفة: «ليس العلم بكثرة التعليم و التعلم، بل العلم نور يقذفه الله في قلب من يشاء». و جاء في القرآن: ﴿ يَوْتِي الْحَكْمَةُ مَن يشَاء وَمَن يشاء وَمَن يشاء وَمَن يشاء عَمْن المحكّمةُ فَقَدْ أُوتِي خَيرًا كَثيرًا وَمَا يذَّكُرُ إِلا أُولُوا الأَلْبَاب ﴾. و ورد في حديث نبوي: «من أخلص عمله أربعين صباحاً فجر الله ينابيع الحكمة من قبله على لسانه».

#### ٣. المنهج و الميتدولوجيا

المنهج أيضاً لدي الإنسان المادي محدود بالمنهج الاستقرائي (من الجزء إلى الكل) و المنهج القياسي (من الكل إلى الجزء)، و لكن بسبب الرؤية المادية و الأومانية و العلمانية للإنسان الغربي للعالم، غدت المعرفة التجريبية و الاستقرائية فقط رصيداً للتكنولوجيا و الحضارة الغربية. و بإمكان العالم الشيعي إعتماداً على التقوي و الإخلاص، و إلى جانب إستخدام و نقل العلوم و المعارف التقنية من الحضارة الغربية، أن يستفيد من المناهج الاشراقية و الالهام و المعرفة القلبية التي يقذفها الله و يعلمها ﴿وَاتَّقُواْ الله وَيعلمها ﴿ وَاتَّقُواْ الله وَيعلمها لله و يعلمها ﴿ وَاتَّقُواْ الله و يعلمها لله و المعرفة القرب في عصر النهضة.

#### ٣. مصادر المعرفة

أهسم و أوضح و أنسور مصادر المعرفة، أي «الوحي و الالهامسات الإلهية» أغفلت و أنكرت في الحضارة الغربية، و أقصيت تماماً عن مسرح العلم و المعرفة البشرية. حتى أن الإنسان الغربي و جد رمز بحاحه في بداية عصر النهضة الفكرية بأوروبا في إقصاء الدين و الوحي عن ساحة العلم و المعرفة. و مع ان الوحي الموجود في العهدين «التوراة و الانجيل» ليس جديراً بالاستنباط و الاعتماد العلمي، الآ ان القرآن الكريم آخر المعجزات الإلهية التي نزلت علي خاتم السفراء الإلهيين بقي مصوناً عن أي تحريف و هو بين يدي الإنسانية و لا سيما المسلمين، لكنه رغم كل جدارته الكاملة واجه جفاءً و عدم اهتمام عجيبين، بل انه أنكر و استبعد حتى من قبل المفكرين المسلمين الانمزامين ألذين انبهروا بالافكار و الحضارة الغربية، و اقصي عن دائرة العلم و المعرفة بذرائع شي، منها «رمزية اللغة الدينية، أو بشرية المعرفة الدينية» أو بقي عملياً دون استخدام و جري التصور بأنه غير إلهي. في حين أن القرآن تبيان لكل شيء هُدًى للناس، يهْدي للتي هي أقُومُ ، لتُحْرَجَ النَّاسَ من الظُّلُمَات إلى النُّور، هُدًى لللمتقين، لكل شيء هُدًى للناس، يهْدي للتي هي أقُومُ ، لتُحْرَجَ النَّاسَ من الطُّلُمَات إلى النُّور، هُدًى للمُتَقين، فقط ﴿لا يَسُهُ إلا المُطهَرُونَ ﴾ و لا يتسين للإنسان المادي إدراكه و التأمل فيه ﴿وَلا يزيدُ الظّالمينَ إلا خَسَارًا ﴾. القرآن بحر زاخر من معرفة الله و معرفة أسمائه و أفعاله، و له منهجيته الخاصة لأولي الألباب و أصحاب القلوب ﴿أفلا يتَدَبّرُونَ الْفُرْآنَ أَمْ عَلَى قُلُوب أَقْفالُهَا ﴾.

لذلك، اذا استخدم المتقون و الصالحون بنظر هم التو حيدية منهجية الإشراق و الشهود الباطني من بين كافة المناهج المعرفية للتحليق على براق العقل و الفؤاد، و راجعوا جميع العلوم و المصادر الإدراكية و المعرفية و خصوصاً الثقل الأكبر و الثقل الأصغر، لأمكنهم التفاؤل بقدر هم على إرساء و تشييد بناء جديد للمعرفة و الثقافة و التقنية و الحضارة الإسلامية، فيرتقون بأنفسهم من عالم الظلمات إلى النور، و يمهدون لظهور المهدي و يكونون مستعدين لتلقي و استقبال المعرفة و الحكومة المهدوية. المهم هو الاعراض في عصر الغيبة و لأجل تصميم البرمجيات اللازمة، عن الرؤية الكونية و علم الإنسان المهم و علم الإنسان الإسلامي و علم المعرفة و المنهجيات الغربية، و الايمان بأن الرؤية الكونية الإسلامية و علم الإنسان المتدين المتقي الصالح، و علم المعرفة الإسلامية خير سند و أفضل أداة للإنسان المتدين المتقي الصالح، لا تترك أية ذريعة لعدم إستماع و إتباع الموعظة الإلهية ﴿ قُلْ إِنَّمَا أَعِظُكُم بِوَاحِدَةً أَن تَقُومُوا لللهِ مَثْنَى } .

و من البديهي أن هذا التوجه لا يعني عدم استخدام مكتسبات التقنية و الحضارة الغربية، و انما يعني توسيع مساحة الأفكار و الأعمال للإنسان الصالح المتقى الموحد بالنحو ألذي عرضناه.

و َ بهذه الرؤيـــة و التوجه يتضح الموقف من النقطتين الثالثة و الرابعة. ففي نظام التقنين و في مجال التقنيات ثمة أمامنا آفاق واســعة، إذا يمكن التفاؤل بتصميم و إنتاج برمجيات تعتمد علي الرؤية الإلهية

والمعرفة الشهودية و القلبية و الرجوع للثقلين من قبل الصالحين و المتقين و أهل العلم و الولاية، و تمهيد الأرضية للحكومة العالمية على أساس العدل و الحقيقة و الإعداد لظهور الإمام المنتظر، و إعتبار الخطوات الفاعلة و الشجاعة قياماً لله، و التحرق في عطش الإنتظار بالتوكل على الله، و عندها يمكن القول: «المنتظر لأمرنا كالمتشحط بدمه في سبيل الله».

# المقال الثاني: رسم المراحل الكلية لإنتاج البرمجيات

في رسم المراحل العامة للإنتاج المعرفي و البرمجي لحكومة الإسلام العالمية، تتبدي أمامنا ثلاثة مراحل:

- ١. إعداد مجتهدين علماء بعلوم و مهارات العصر الجامعية.
- ٧. نهضة الترجمة التحليلة و النقدية لآثار الحضارة الغربية من قبل مجتهدين متخصصين.
  - ٣. البدء بإنتاج البرمجيات من العلوم الإنسانية.

و فيمايلي ايضاح اجمإلي للمراحل الثلاثة المذكورة أعلاه:

#### ١. إعداد مجتهدين عالمين بعلوم و مهارات العصر الجامعية

النقطة الجديرة بالاهتمام في رسم المراحل الكلية لإنتاج البرمجيات هي: من هم الاشخاص الجديرون بإنتاج مثل هذه البرمجيات المبتنية على معارف الثقلين و المطلعة على آخر المكتسبات العلمية و البحثية للإنسانية؟ هل يمكن الوثوق و الاطمئنان بشكل عميق بما تنتجه الجامعات الموجودة في العالم الإسلامي؟ و هل يمكن الاعتماد على ترجمة مترجمي العلم و ناقلي الحضارة الغربية؟

إن عمق وسعة و كثرة البرمجيات التي تحتاجها الحضارة و الحكومة العالمية (بالمواصفات المذكورة سابقاً) تستدعي حركة إحتهادية بقصد القربة إلي الله و بمنتهي الوفاء للإسلام من قبل المحققين. من هنا كان من الضروري جداً إعداد حفاظ للقرآن يدرسون العلوم الدينية إلي درجة الإحتهاد و استنباط الاحكام الشرعية و يكونون مطلعين علي الافكار و الحضارة الغربية، حتي تتمخض عن مثل هذه الثنائية نهضة ترجمة تحليلية و نقدية و نقل إحتهادي للحضارة المعاصرة، و يتم عن طريق هذا العبور و الترجمة و النقل للمعارف و الثقافة و الحضارة الغربية عبر قنوات قلوب حفظة الوحي و عقول أصحاب الإجتهاد، إنتاج برمجيات الحكومة العالمية. ثم يجب العمل علي إعداد و تكميل العقل العملي للمحتهدين الحوزويين و الجامعيين. و بهذا سيصار فضلاً عن ايجاد التمهيدات الثقافية و الإنسانية علي المستوي العلمي و المنوعي لإنتاج البرمجيات.

#### ٢. نهضة الترجمة التحليلية و النقدية لآثار الحضارة الغربية من قبل المجتهدين المتخصصين

يحتفظ تاريخ العلم و الحضارة في ذاكرت بتغييرين و انتقالين مهمين للغة العلمية في العالم: أحدها تغيير اللغة العلمية العالمية من "اللاتينية إلى العربية"، و الثاني تغيير اللغة العلمية من "العربية إلى الانجليزية". و قد كان التغييران بداية حضارة جديدة و انتقالا للحضارة من بقعة جغرافية إلى المنحليزية و كأن تغير اللغة العلمية لأعمال و محافل العلم في العالم و قيام محضة الترجمة هو المقدمة و الحاجة الأولية و الضرورية لانتقال المعارف و تشييد الحضارات. بيد أن هناك فارقاً على جانب كبير من الاهمية بين هماتين النهضتين في الترجمة و بين ولادة الحضارتين الإسلامية و الغربية، و هو فارق يعد استعابه غفلة كبري تُوقِع في اخطاء خطيرة. و الفارق هو أن ترجمة آثار الحضارة الإسلامية من العربي إلى الانجليزية تزامن مع حدثين مهمين أديا إلى تشكيل الحضارة العربية. احدهما اختراع قدر البحار و انطلاق الثورة الصناعية، و الثاني فصل العلم عن الفكر الكنسي ألّذي عُدَّ لاحقاً تحت عنوان

فصل العلم عن الدين رمزاً لموفقية و نجاح النهضة الاوربية. اما نهضة ترجمة الآثار اللاتينية اليونانية إلى العربية و تشكيل الحضارة الإسلامية فقد كان ببركة إسلام الوثنيين في شبه الجزيرة العربية و سائر المناطق في ذلك العصر. لذلك كانت بداية الحضارة الإسلامية المتألقة بداية دينية ارتبطت بالإسلام و القررآن و الوحي المصون عن التحريف، و بداية الحضارة الغربية في عصر النهضة ارتبطت بالتهرب من الدين و ترك الدين و الوحي المسيحي و اليهودي المحرف ألذي حمله رجال الدين في الديانتين المسيحية و اليهودية.

اغفال هذا التباين المهم أدي إلي أن لايكون لترجمة الاثار الغربية من اللغات الانجليزية و الفرنسية و الالمانية إلي العربية و الفارسية، تأثير في تشكيل الحضارة الإسلامية الجديدة، بل و ادي إلي الهزامية العالم الإسلامي، و قد كان مستنيرو العالم الإسلامي و مترجموه في الغالب حلقة وصل و حسر عبور الحضارة الغربية إلي البلدان الإسلامية، و تصوروا أن سبيل نجاة المسلمين و البلدان الإسلامية يكمن في ترك الدين و اقصاء الإسلام عن الإرادة العلمية و المسرح السياسي للبلاد، و رفع شعارات العلمانية. و الحال أن سبيل النجاة الوحيد هو العودة إلي أحضان الإسلام العزيز في ظل الإجتهاد و التفقه و العدالة و حكمة الفقهاء و المجتهدين. «ان لهضة الترجمة التحليلية و النقدية في أحضان الفقاهة و الطهارة، تنتج الحضارة الإسلامية العالمية».

## ٣. انطلاق الإنتاج البرمجي من العلوم الإنسانية

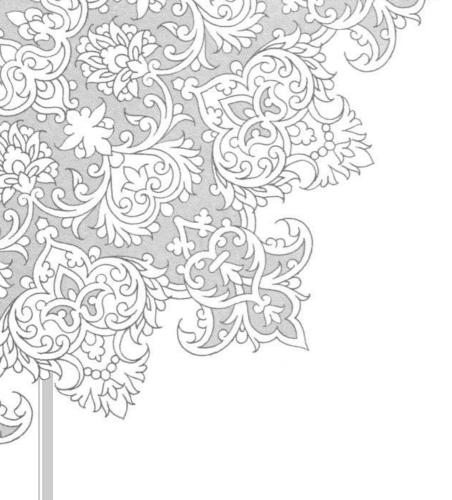
يبدو أن مثل هذه النهضة العظيمة يجب ان تبتداً من دائرة العلوم الإنسانية، ثم تمديدها إلي دائرة العلوم التجريبية و الصناعية و الهندسية و الفنية و المعمارية. فأسسس هذه العلوم لها تأثيرها في معرفة الإنسان و نظرته للوجود و الإنسان و الطبيعة و المعرفة. و كل تغيير او تحول في مجال العلوم الإنسانية له تأثيراته المباشرة الأكيدة في سائر الميادين المعرفية البشرية. هذا أولا و ثانياً أن حصيلة العلوم التجريبية و الصناعية الغربية و هي صناعة الادوات و التقنيات اللازمة للحياة يمكن استخدامها و الاستفادة منها في الغالب بعد تشذيبها و مطابقتها للافكار و القيم الإسلامية. لذلك يمكن عن طريق السيطرة علي التقنيات المتطورة و توجيهها بالاتجاه الصحيح، الانتفاع منها لإنتاج برمجيات إسلامية. و بمثل هذه النتاجات في حيز العلوم الإنسانية، يتسني تغيير مسار العلوم و البحوث في بقية فروع العلم و المعرفة البشرية باتجاه الإصلاح و هداية المجتماعات الإنسانية. و عندها سنشهد تحولاً كبيراً و فحضة شاملة في مضمار إنتاج العلم بفضل تربية الإنسان و تزكية المجتمع و تجهيز الإنسان الصالح المتقي بكافة الادوات و المصادر و المناهج اللازمة لكسب المعرفة.

ألَّذي نتصوره هو أن الحوزات العلمية اذا لم تكن تتحري معارف جديدة، و اوقفت البحث و التحقيق لاكتشاف الحقائق النظرية، و حاولت تطبيق المفاهيم النظرية الموجودة، و تربية المجتمع المحلي علي اساس معارفها النظرية، فإن مثل هذه المهمة تستلزم آلاف الفقهاء و المجتهدين و الخبراء الإسلاميين ليعملوا على ذلك التطبيق و توفير برمجيات اداراة المجتمع على اساس الدين.

المشكلة هي ان الحوزات العلمية حسب الظاهر لم تتقبل بعد ان المحتمَّع الشيعي سلَّم نفسه لإدارة رجال الدين، و راح يتوقع منهم التوجيه و التنفيذ. لاتزال الحوزة العلمية تعيش طور التفكير النظري تاركة إدارة المحتمع لبرمجيات غير إلهية، و هذه مشكلة لابد من حلها.

الخطوة الأولي لحلها هي ايمان الحوزويين و علماء الدين. بحقيقة لا سبيل إلي انكارها، و هي أن قيام النظام الإسلامي في ايران ثمرة جهود المجتمع الشيعي و العلماء و رجال الدين الشيعة الأجلاء. و تبديل النظام الإسلامية يقع اليوم علي عائق العلماء و المجتهدين الشيعة المعاصرين.

الخطوة الثانية تغيير بنية الحوزات العلمية، و ايجاد حوزات علمية جديدة «ضمن سياق الحاكمية البرمجية و الإنسانية للحوزة الشيعية إلى جوار حاكمية نظام الجمهورية الإسلامية». و اذا تأخر التحول البنيوي فإن الشرخ بين النظام الإسلامي و البرمجيات غير الإلهية غالباً سيتطور و يتفاقم إلى درجة يكون معها اهم معارضي النظام الإسلامي من بين المجتهدين و العلماء الحوزويين ألذين لن يصبروا على الباطن غير الإسلامي و غير الإلهي للنظام، و في حال إعراضهم عن النظام الإسلامي فسيحرم التشيع من بركات النظام الإسلامي القيم الإسلامي القيم و أيضاً من حدمات العلماء و رجال الدين الفضلاء.



ीए्य्षा द्वीक्षां ग प्रष रूप् । विया क्षाणा الحمدالله رب العالمين والصلاة والسلام على محمد وآله الطيبين الطاهرين. جعلنا الله وإياكم ممن أحيى سنة خاتم الرسل النبي الامى واقتدى بهدى ألائمة الهادين الراشدين المهديين في الاعتقاد والعمل واخذ بسنة النبي من منهلها وجعلنا وإياكم من المنتظرين لفرج أوليائه في وقت الفترة من ألائمة بعد الفترة من الرسل. ألا وانه يكثر الابتلاء والتمحيص والغربلة والتمييز بإشكال شتى في وقت الفترة من ألائمة حتى يشقى من لم يكن فعله موافقا لقوله ويسعد من يسعد ممن كان فعله موافقا لقوله. وعلى المسلم وقت ظهور المستأكلة بالعلم من قطاع طريق الدين أن ينصح أخاه المسلم ليحتاط على دينه ويصد عنه خطر هؤلاء باليد واللسان والقلب ما استطاع امتثالا لقول رسول الله والمنظم والسمعها ويصد عنه خطر هؤلاء باليد واللسان والقلب ما استطاع امتثالا لقول وبغها من لم يسمعها فلناس في مسحد الخيف فقال: " نَضَر الله عبدا سمع مقالتي فوعاها و حفظها وبلغها من لم يسمعها فربَّ حامل فقه غير فقيه و ربَّ حامل فقه إلى من هو افقه منه ، ثلاث لا يغل عليهن قلب امرؤ مسلم إخلاص العمل لله والنصيحة لائمه المسلمين واللزوم لجماعتهم فان دعوقم محيطه من وراءهم مسلم إخلاص العمل لله والنصيحة لائمه المسلمين واللزوم لجماعتهم فان دعوقم محيطه من وراءهم المسلمون إخوة تتكافأ دماؤهم ويسعى بذمتهم أدناهم الاناهم المهدم والماهم ويسعى بذمتهم أدناهم الناهم المناهم والماهم ويسعى بذمتهم أدناهم المناهم المناه المناهم المناهم المناهم المناهم المناهم المناهم المناهم أدناهم المناهم أدناهم أدناهم المناهم أدناهم أ

ولله الحمد والمنة فان رسول الله والله وال

وقد أستودع رسول الله والمستودع رسول الله والمستود الله والمستود وا

عنكم الرجس أهل البيت ويطهركم تطهيرا.٦

كما كشف رسول الله لصحابته ما ستأتي به الأيام على أمته من ضعف ووهن لطول الأمل وحب الدنيا حتى تطمع فيهم الأمم الأخرى وكيف ان ألخلافة في أمته ستصبح ملكا عضوضا وان الفتن ستتوالى كقطع الليل المظلم فحذر أجيال أمته من مغبة الوقوع في الفتن فيصيروا حطبا لها وبشرهم بما فيه نجاتهم بالتمسك بالكتاب والسنة.

كما وحذر أمته مما سيجرى على الهداة من أهل بيته ممن أوصاهم بالتمسك بطاعتهم وخاصة ما جرى للحسين بن علي على يد طواغيت العصر. كما بشر رسول الله والله الله أله الله الفرج والنصر سيكون حليفها في نهاية المطاف على يد رجل هو المهدي من ذريته من ولد فاطمة من ولد الحسين. وجعل هذه البشارة أملا ترنو إليه نفس من اطمأن قلبه بالإيمان بالله وبملائكته وكتبه ورسله واليوم الآخر حتى صارت البشارة حافزا ينتظر المؤمنون حلول وقتها بل سعى بعضهم إلى تقريب حلولها بسبل الجهاد الدفاعي كل حسب اجتهاده وظرفه وفهمه لما جاءت به الرواية.

وخلاصة أحاديث البشارة النبوية بالمهدي التي أوردها أوائل المحدثين في كتبهم مثل الترمذي و مسلم و أبن حنبل و أبي دأوود و نعيم بن حماد و أبن ماجه (راجع أحاديث المهدي في سنن الترمذي، أبو دأود في كتاب المهدي، ابن حنبل في المسند وابن ماجه في باب خروج المهدى) تشير الى ان المهدى هو من عترة رسول الله والله والمن ولد فاطمة من ولدها الحسين وقد استفاضت ألاحاديث النبوية في صفته و شروط و علائم ظهوره وانه شاب مربوع ذو سمرة حسن الوجه وجهه كالكوكب الدري أجلى الجبين أزج الحاجبين أكحل العينين اقني الأنف أبلج الثنايا على خده الأيمن خال كث اللحية يسيل شعره على منكبيه يعلو نور وجهه سواد شعر لحيته ورأسه.

و ان المهدي ستكون له غيبة واستتار وسيظهر بعد انتظار وإياس حتى يشقى من يشقى ويسعد من يسعد وإنه سيظهر بين الركن والمقام في زمان لم يوقت أو يكشف للأمة أوانه. وإنه لم يبق من الدنيا إلا يوم واحد لطول الله ذلك اليوم حتى يلي فيملأ الأرض عدلا كما ملئت جورا. وتشير ألاحاديث انه بعد ظهوره بين الركن والمقام سيلتحق به أصحابه الثلاثة عشر وثلثمائة رجلاً وسينتشر سلطانه ويدخل بيت المقدس ويؤم المصلين فيترل عيسي علائيك فيصلى خلفه وينخرط في سلك سلطانه وإنه سيقتل السفياني والدجال.

إضافة إلى ألاحاديث النبوية عن هذه البشارة التي ذكرت المهدي ونعته و استتاره و علائم ظهوره والتي اتصفت بالعموم والتي يشترك في روايتها والاعتقاد بما عموم علماء أهل القبله، فان هناك روايات ينتهي سندها إلى النبي والأئمة من أهل البيت اتسمت بالتفصيل في ذكر المهدى ونعته وغيبته واستتاره وعلائم واشراط ظهوره وقيام دولة آل محمد بشكل لا نجده في ألاحاديث التي يشترك بروايتها عامة المسلمين.

وعلى الرغم من استفاضة ألأحاديث النبوية بهذه البشارة واعتقاد المسلمين بها منذ عصر صدر

الإسلام فانه يظهر بين حين وآخر من يشكك في صحة صدورها عن النبي الله أو يجحد وجودها بالكلية أو يجدد تجسدها في قابل الأيام في أحد الأئمة من أهل البيت.

ومنبع هذا التشكيك وذلك الجحود هو خوف أهل الجور والعصيان وقرناء الشيطان من انقراض ملكهم وزوال ما جمعوه ظلما وانكشاف أمرهم على يد المهدي وقت ظهوره. وسبل الحوار والمناظرة مع من شك في البشارة أو جحد بما يختلف باختلاف معتقده وعلة تشكيكه وجحوده وتساؤله.

اسلوب الحوار مع غير الموحدين من الملاحده ومن انخرط في سلكهم أو اقتفي منهجهم وان خالف الحادهم.

البشرار التشكيك أو الجحود بالبشارة النبوية بالمهدي شفاها أو كتابة من قبل فرد ولد من أبوين مسلمين ولكنه اكتسب الإلحاد لعلة من العلل أو من قبل فرد نشأ في وسط الغالب فيه الإلحاد فينبغي أن لا يكون موضوع المناظرة مع هؤ لاء عن البشارة النبوية بالمهدي وإنما يكون الحديث معهم حول وجود الحالق. لان الذي يجحد وجود الخالق يسهل عليه الجحود بالغيب وبالملائكة والرسل وما انزل على الرسل من وحى وبشارات بما فيها بشارة المهدي. وإذا ما انكشف لمن ألحد ضلالة رأيه واهتدى لمعرفة خالقه و آمن به سهل بعدئذ رفع غشأوة الجحود وإزالة الشك وإلا فلا فائدة و لا نتيجة من مناظرة هؤ لاء حول قضية فرعيه إذ انه من المتعذر الاتفاق على الفروع ما لم يتفق على الأصول. وخير مثل لذلك هو مناظرات الإمام على بن موسى الرضا في مجلس الخليفة المأمون مع الملاحة وأصحاب الديانات من أمثال جاتليق النصارى ورأس جالوت اليهود وأصحاب زر دهشت ونسطاس الرومي و عمران الصابئ إذ كان التوحيد واثبات الخالق هو محور المناظرة وقد أثمرت المناظرة عن إسلام عمران الصابئ واعتقاده أمرهم حتى احتنبوه.

٧. وينبغى ألا ينبري و لا يتصدى إلى مناظرة هؤ لاء الملاحدة ومن نهج طريقتهم لإبطال ححودهم ودفع شكو كهم إلا ممن رسخ إيمانه بالله و برسوله عن طريق الكتاب والسنة وعضد إيمانه بتعلم رد شبهات الملاحدة على يد أهل المعرفة والعلم والدين و تمرس في حياته على مكالبة هؤ لاء في المناظرة وأفحمهم إفحاما يقنع العاقل منهم ويقطع حجة المعاند.

٣. أما من يواجه في حياته من الناشئة أو غيرهم مثل هذه الشكوك والجحود للبشارة النبوية بالمهدي من أمثال هؤ لاء الملاحدة وهو يعلم إن هناك من هو اخبر منه لود شبهات هؤ لاء وإبطالها فعليه ان يعرف من هو اعلم منه وأقوى حجة على أمرهم و شبهاهم وأولى الناس بالمكاشفة هم والديه إذ أن في نصحهما خير مرشد للصواب إن كانا من أهل التوحيد والعدل والولاية.

٤. و من الجميل ان يكون الإنسان صريحا مع نفسه ومع غيره عند مواجهته لمثل هذا الموقف وأمثاله فيقول لمثير الشبهة إني افتقر إلى الجواب. إن هذا الفن في المناظرة سيجعل صاحب الشبهة ومثيرها، إن كانت من بنات أفكاره، ان يفكر مليا كيف يسوق ضلالته في مستقبل الأيام. لأن جواب الناشئ بمثل هذا الأسلوب وهذه الصراحة تجعله يدرك انه وان استفرد بهذا الإنسان المسلم المؤمن الناشئ ليروج له ضلالته فانه سيعرف إن هذا اليافع هو جزء من امة، وان له أهل انه جزء من حسم كبير يعضد بعضه البعض، وانه وان جرب حظه هذه المرة مع هذا اليافع أو الإنسان المستفرد فانه سوف لن يستفرد بأمثاله كما يستفرد الذئب بالفرد من الغنم لان له أهل و عصبة ورعاة.

## اسلوب المناظرة مع غير المسلمين في البشارة بالمهدى

أما غير المسلمين من اليهود و النصارى فانه قلما كانت لهم في غابر القرون شبهات يلحظ فيها الشك في البشارة بالمهدي و إنما كانت شكوك المعاندين منهم تدور حول نبوة نبينا عليه أفضل الصلاة والسلام لهذا لم يرد - منذ صدور الإسلام - في كتب أصحابنا ردا على أهل الكتاب حول هذا الموضوع لعدم ابتلاءهم به كما ابتلى به المسلمون في هذا العصر. ولكن متكلمي أهل الكتاب في أوربا وخاصة المستشرقين والمبشرين ورجال الإدارة الاستعمار قد اثاروا تأويلات لأحاديث هذه البشارة كان عاقبتها نشوء الحركة القاديانية في الهند في الوسط السيني والحركة البهائية في ايران في الوسط الشيعي الأمامي الأصولي. وكانت تلك التأويلات ضمن شبهات أحرى حول مسائل تفصيلية في الوهية والشريخ استهدفت في مجملها نقض عرى الإسلامية أو تأويلها تأويلا يعطل الفروض ويعمق الاختلاف في الفروع.

أ. و أسلوب المناظرة مع هذا النمط المحسوبين على أهل الكتاب هو على الإنسان المسلم أن لا ينجر إلى حلبة المناظرة ابتداء في أحاديث البشارة بالمهدي وإنما يكون الحديث - عند من يجد له القدرة على النظر - حول الإيمان بصدق البعثة النبوية من خلال القرآن والسنة النبوية ان اقروا بصحة صدورها من الوحي و. ما جاءت به كتبهم من بشارة بالنبي (ص) كما جاء بما صريح القرآن.

لا فان ثبت هذا الأصل و اقر صاحب النظر منهم بصدق الرسالة الإسلامية سهل إثبات صدق البشارة النبوية في المهدي كغيرها من المغيبات التي بشر بما نبينا محمد (ص) و إلا فلا طائل للولوج في مناظرات ينتهى منها الطرفان إلى ما لا يحمد عقباه.

٣. أما إذا أثيرت مسألة طول عمر الإمام المهدي من قبلهم فانه يسهل الإجابة عليها بان النصارى منهم يعتقدون . عوت عيسي وحياته بعد موته وصريح القرآن يشير إلى رفعه والحديث يصرح بتروله في آخر الزمان مع المهدي كما أن غيرهم يعتقد بحياة الخضر عليه السلام منذ عهد موسى عليه السلام. وان الذي أحيى عيسى والخضر طيلة هذه المدة وأحيى أهل الكهف وأطال عمر نوح وأحيى الموتى على يد عيسى وأحيى صاحب الحمار وجعل النار على إبراهيم بردا وسلاما لقادر أن يهب لمهدي هذه الأمة ما يشاء على يا فيها إطالة العمر.

٤. و من المستحسن أن لا يخوض الإنسان المسلم مع هؤلاء في مسألة طول العمر لألها مسألة فرعية وللمسلمين فيها آراء ومذاهب توحيها لهم ما ورثوه من أحاديث يؤمنون بصحتها.

# اساليب المناظرة والحوار مع المسلم الجاحد لبشارة المهدى

اما الشبهات التي تخطر في ذهن الإنسان المسلم حول البشارة بالمهدي فهي تتدرج بين الجحود التام لها والإقرار بما والاختلاف حول مفرداتها ومن تشير إليه البشارة.

١. اما من يجحد البشارة النبوية بالمهدي مكابرة دون استناد منه إلى كتاب أو سنة فينظر إلى علة جحوده و نكرانه. وفي الغالب تجد – بعد الفحص والتدبر – ان علة الإنكار عند بعض هؤ لاء مصدرها عدم الاطلاع على البشارة في كتب الحديث المعتبرة وإذا ما ذُكر أو ارشد الى مضافها في كتب يقر بصحتها فانه يذهب عنه الشك ويستيقن البشارة – ان كان طالبا للحق غير معاند – وغالب الناس من هذا الصنف ، حيث تحدهم سليمي الفطرة واحرص من غيرهم على العمل بدعائم الإسلام من صلاة وزكاة وصوم وحج.

٧. و عند فريق آخر يصل الإنكار إلى حد الجحود بعد المعرفة وعلة جحود هؤلاء هو تزلفهم للسلاطين تقربا لما في أيديهم من مال أو جاه. و حرص هؤلاء وقلة ورعهم يجعلهم لا يتقيدون بقيد من كتاب أو سنة بل يعمدون الى التشهير وإلحاق الضرر. بمن اعتقد البشارة غيضا وحقداً. و لا مجال لكشف علة إصرار هؤلاء على ححودهم الا ياجراء مناظرة معهم بمحلس من يتقربوا اليه وان يعتمد المحاور مع الجاحد كتبا يقر كما السلطان ويؤمن بصحة صدورها عن النبي لأنه في الغالب إن السلاطين وأصحاب الجاه والمال أكثر عقلا ودهاء ممن يتاجر بدينه. و هذا الأسلوب كفيل بإقحامهم دون إقناعهم لأخم في واقع الأمر في شك بكثير من مفردات الرسالات عقيدة وفقها و إذا ما راجعوا أنفسهم فألهم سيحدون ذلك في قراره أنفسهم.

٣. و أذا ما أبتلى احد من الناشئة بأحد من هؤ لاء الجاحدين فعليه قدر طاقته تجنب الخسوض معه في حديث أو جدال لأهم لا يتقيدون بأصول أو منهج في الحوار وبالاؤهم الحصر من عيون سلاطين الجور. و هذا النمط من الناس لاينتمي بالولادة أو الوسط الل طائفة معينة أو مذهب فقهي خاص وإنما تجدهم في أوساط أهل القبلة سنة أو شيعة فإذا كان المسلمون في بلد ما يتعبدون بالمذهب الشافعي فقها فهم فقهيا شوافع ولكن تراهم يجادلون إخوالهم الشافعية وينكرون عليهم اعتقادهم بالبشارة بالمهدي وان كان الوسط مالكيا فهم مالكية وان كان الوسط أحنافا فهم أحناف وان كان الوسط حنبليا فهم حنابلة إلى النخاع وعلى هذا فقس. أما إذا كان الوسط شيعيا إماميا فهم شيعة فقهيا ويؤ اخذون الشيعة فهمهم الظاهري للنصوص -بزعمهم - ولهم تأويلات متعسفة تخالف ما فهمه منها أوائل الأمامية في عصر الائمة وقد اعقب هذا الفهم المتعسف ظهور تيار الكشفية غم تيار البابية غم حركة البهائية التي خرجت بتأويلاتها عن الإسلام.

# اسلوب الحوار مع من اقر بالبشارة بالمهدى ظاهرا"و جحد ثبوها في ذرية الحسن

هناك نفر من أهل القبلة يقر ظاهرا بالبشارة النبوية لورودها في كتب لا يجرا على الطعن في وثاقتها أو تجريح مصنفيها ولكنه يجحد أن يكون المقصود في هذه البشارة هو التاسع من ذرية الحسين بل ينكر أن يكون الحسن بن على بن محمد بن على بن الحسين الحسين بن على بن ابي طالب قد خلف ولداّذكرا. فهو يظن أن الحسن بن على العسكري مات دون خلف ، فلا ولادة ولا غيبة ولا استتار ولا مهدي ولا ظهور لشخص لم يولد أساسا وإنما هو من اختلاق أصحاب الائمة المقربين الذين وجدوا - بزعمه - بان الإمام الحسن العسكري مات دون خلف فعمدوا - طمعا في السيطرة على عوام المذهب - إلى القول بان الإمام ترك ولدا ذكرا وانه في غيبه وانه المهدي المذكور في الرواية.

و بالنتيجة فان من قال بهذا الرأي لا يذكر وجود ولد للحسن العسكري وغيبته واستتاره ومهديته فحسب بل يطعن بعدالته أصحاب الأئمة ، على الهادي وابنه الحسن العسكري ، الذين احبروا الثقات من أهل الورع والديانة المنتظرين لذاك الأمر بوجود ولد للحسن العسكري وانه في حالة استتار لشدة الخوف وطلب سلاطين الجور له لعلمهم بما جاءت به الرواية عن أهل البيت أن التاسع من ولد الحسين ستكون له غيبه وظهور وانه المهدي الذي على يديه تزول دول الجور فعمدوا إلى احتجاز آباءه منذ زمان الرضا انتظارا" لذلك المولود كما فعل فرعون مع أبناء بني إسرائيل بقتل ذكورهم حوفا بما حاءت به الرواية بالوليد الموعود ألا وهو موسى بن عمران المنظمة المولود ألا وهو موسى بن عمران المنظمة المولود أله المولود أله وهو موسى بن عمران المنظمة المولود أله المولود أله وهو موسى بن عمران المنظمة المولود أله المولود أله وهو موسى بن عمران المنظمة المولود أله المولود أله المولود أله المولود أله وهو موسى بن عمران المنظمة المولود أله المولود أله المولود أله وهو موسى بن عمران المنظمة المولود أله المولود أله المولود أله المولود أله وهو موسى المولود أله المولود أ

وليس المراد بكلامنا عن الثقات من أصحاب الأئمة ، الأشـــخاص المجهولين أو الضعفاء الذين

رووا أحاديث عن كيفية ولادة ابن الحسن العسكري فهذه روايات لا يعتمد عليها العاقل ولا يركن إليها الساعي في بناء دينه والكادح الى ربه ، وإنما المقصود هنا من الثقات ، أولئك النفر الذين كانت لهم صحبه مع الائمة طيلة ربع قرن و شهد ألائمة لهم بوثاقتهم ورجاحة عقلهم وأمانتهم وصدقهم ودقة روايتهم. وهؤلاء النفر هم الذين اعتمد عليهم الإمام الحسن العسكري بإعلام الخلص من المؤمنين بولادة الإمام الحجة من بعده وانه اخفي ولادته ونشأته لأمر خفي عن الناس أمره معلوم لأولى الأمر. حتى يظهر الله أمره ويؤذن بظهور وليه في وقت أوانه وبمشيئة الله لا بمشيئة الناس وان للقائم المهدي غيبتان يشهد في أحداهما المواسم يرى الناس ولا يرونه. و هؤلاء الأصحاب الثقات هم الذين رووا ذلك.

والتجريع والطعن في وثاقة الأصحاب والهامهم بالتواطؤ على الكذب - حرصا على حطام زائل من المال - يسرى على رواياهم للأحاديث في الفقه والاعتقاد الذي يشكل المصدر الإسلامي الذي بنى عليه صرح الفقه الأمامي والمذهب ألإمامي في التوحيد. اذ انه بتجريح و هؤلاء النفر من الأصحاب ينسف المذهب ألإمامي عقيدة وفقها وهو مراد أولئك النفر وان لم يفصحوا عن مكنوهم ولكن المتتبع لكلامهم يلحظ مرادهم وان بذلوا غاية الوسع في إخفاءه بتمسكهم ظاهرا بفقه الإمام الصادق دون إن تجد لهم كتاب حديث أو فقه به يتعبدون ومنه يأحذون.

ا. وعند الحوار مع هذا النمط من الناس تجد ألهم لا يتقيدون بأي قيد أو منهج للوصول إلى مرادهم وبغيتهم بل يتلقف مناظرهم كل شاردة و واردة لا يعول عليها في أمر الدين ويتمسك بكل شك وظن إلى درجة اليقين دون إن يسند شكه وظنه إلى إثارة من علم كتاب أو سنة فينثر سهام شكه و همه على الثقات من أصحاب ألائمة ممن عرفوا بالعقل والأمانة و صدق الحديث دون استناد منه إلى منهج معتبر في التحريح والتعديل فكلما ألزمه الخصم بحجة من كتاب أو سنة لاذ بالصمت أو تملص منها بنثر سهام أخرى دون هدف مقصود أو رأى سديد منشود إمعانا منه التدليس لان بدعته قد خامرت فؤاده و خلبت عقله و أخذت بجوارحه فلا يرى غيرها حتى صار أسيرها فهو لها منقاد و عليها معتاد.

٧. و تجربة من هُديَ لهذا الأمر من الأصحاب ، المحتاط لدينه المتمسك بدعائم الإسلام من صلاة وصوم وزكاة وحج وطاعة أولى الأمر منذ وقوع الغيبة الثانية ، مع هذا النمط من الناس تشــير إلى عدم حدوى المناظرة في أحاديث و لادة التاسع من ولد الحسين من ابنة الحسن العسكري في سر من راي لان ولادته كانت خفية و لم يخبر بها إلا التقات وهي حجة عليهم وعلى قرهُم ممن اخبر هذا الأمر وهي فرع من أصل والحديث عن الإيمان بالمهدي ونعته وانتظار ظهوره غير الحديث عن وقت ولادته. فالإنسان الموحد المسلم يأخذ بما يعرف إخوانه من عامة المسلمين من هذا الأمر ويشاطرهم الانتظار لفرج أولياءه الصالحين ويتمسك معهم قبل خروج المهدي بالكتاب والسنة ويعمل بدعائم الإسلام من صلاة وصوم وزكاة وحج وولاية لآل بيت النبي عليهم السلام وإذا ما ابتلي الإنســـان المسلم المؤمن المتمسك بكتاب الله وعترة رسوله والعمل بسنة نبيه بمثل هؤلاء الجاحدين أو وجد ناشئة مسلمة حرمت من الاطلاع على السنة النبوية من مضالها وقد استفرد بمم احد هؤلاء باسطا شباك بدعته حولهم فما عليه إلا أن يظهر علمه ويرد سهام خصمه بحجج من الكتاب والسـنة تثنيه أن يعاود ثانيه حتى يجبره ليقبع في زبيته ويعرف مواضع قدمه وينصف نفسه ويعاود الأخذ بالكتاب والسنة الصحيحة من مضالها كي يترع عن نفسه لباس الشك ليلبس لباس اليقين و لا يتحصل له هذا إلا بمصارحة النفس واليأس مما في أيدي الناس. ٣. وانجح أسلوب للحوار مع أهل النظر من هؤ لاء ان استفحل أمرهم هو أن تكون المناظرة بمحضر من يمد هؤ لاء بالدعم من أهل السلطان والمال ان أمكن ويشخص ابتداء "مذهبه في العقائد الفقه و كتب الحديث التي يعول عليها و لا يطعن في و ثاقها. فان اقر بقبول ما يرد في كتب الحديث الستة كمسند احمد بن حنبل ومسلم والبخاري والترمذي وابن ماجه وابن داوود فلا مندوحة له من قبول البشارة بالمهدي بغض النظر عدن مذهبه الفقهي ويكتفي منه بهذا القدر من الإيمان بالمهدي ويكون منتظرا لخروج المهدي وفق ألأحاديث التي النوم بها نفسه.

3. أما إذا اقر بقبول ما ورد بكتب الحديث المروية عن ألائمة من آل البيت و اقر بإمامتهم على النحو المعروف فلا مندوحة له من الأخذ بألاحاديث التي تذكر المهدي وصفته وغيبته والتي ملىء ألائمة آذان شيعتهم قبل وفاة الحسن العسكري عام ٢٠٥٠. ٥. أما إذا أنكر الجاحد من هؤلاء ما جاءت به الرواية عن المهدي في كتب الحديث عند المدرسيين ولكنه اقر بانتمائه للمذهب الجعفري فقها عندئذ يجرى النظر معه - كنظيرة المذكور آنفا - على الكتب التي يعتمدها في استقاء عقيدة وفقه الإمام جعفر الصادق والمذهب العقائدي الذي منه ينهل ما جاء عن الإمام الصدق في أبواب التوحيد والعقيدة من كتاب أو سنة ام يأخذ معتقده هذا من أو ائل الإسماعيلية المتشرعة أو أو اخرهم المتأولة دون نص إخبارية أو أصولية المجفرية من الكثرة الغالبة للأمامية الجعفرية من الحجة من آل محمد في وقت الفترة وأصولية عدلية مرجعية ثمن اجمع فقهاؤهم على الولاء للحجة من آل محمد في وقت الفترة وانتظار المهدي الموعود وان اختلف فقهاء الغيبة في دورهم في إيانة الشريعة للعباد - فان اقر بتمسكه بمذهب إحدى هذه المدارس يناظر بما قال به أصحاب تلك المدرسة و بما جاءت به كتب الرواية لديهم.

٧. ثم يناظر عن أصل البشارة بالمهدي من الكتب ألحديثية التي يقر بو ثاقتها والتي لا مندوحة له من الإقرار بالبشارة ولو ظاهرا. ثم ينتقل معه إلى الحديث عن عدالة الحسين بن على بن محمد بن على الرضا وعدالة آباءه عليهم السلام وصحة الرواية عنهم وإمامة الحســـن العســـكري وإمامة آباءه انتهاء" بامامة امير المؤمنين. فان آل مسار المناظره الى جحوده بإمامة الحسن العسكري ينتقل به للحديث عن إمامة آباءه انتهاء بإمامة أمير المؤمنين على بن أبي طالب عَالِمُتِكَلِّمُ. فان اقر بإمامة الوصى وإمامة الحسن والحسين وإمامة ألائمة من ذرية الحسين سهِّل على المحور ان يبيّن لهم عقيدة أهل البيت وفقهم وما رو وه من أحاديث عن المهدي الذي لم يوقت زمان ظهوره وقد إبان كل إمام ذلك حسب تكليفه وظرفه انتهاء "بالإمام الحسن العسكري. وان لم يعترف هذا بإمامة الإمام على عن طريق ألأحاديث النبوية ولم يلزم نفسه بمجموعة حديثيه فلا بحال لإقناعه بولادة التَّاسِع من ولد الحسين وغيبته وأن زعم ظاهرا" بأنه يؤمن بالبشارة بالمهدي ليس إيمانا منه بالبَّشـــارة وغيرها من المغيبات وإنما لان البشـــارة بالمهدي وردت في كتب لا يجرأ على الطعن بصحتها إمام الناس يؤمنون بصحـة ورودها عن النبي تَدَاتُهُ عَلَيْهُ وفي حقيقة الأمر أن مثل هذا النمط من الناس قد اشــرأبت نفسه على النفاق وتأصلت جذوره في مكامن نفسه والسبيل لانتزاعها الابتوبة نصوح من سوء نية وافعال سيئة أوصلته الى هذا الحال.

٧. وخلاصة القول انه ينبغي الإعراض عن الخوض في مناظرة مثل هذا النفر الذى أخذت بدعته بلبه فصار لها اسرا و بها مقرونا. وإذا ما سمع حديثا يروى عن ألائمة من آل محمد برواية أصحابهم الثقات اشمأزت نفسه وأنكره قلبه وازداد شكه وكأن الإمام جعفر بن محمد الصادق في كلامه التالي مع نفر من أهل الكوفة يصف حال هذا

"عجباً للناس أنهم اخذوا علمهم كله عن رسول الله المنافقة فعملوا به واهتدوا ويرون ان أهل بيته لم يأخذوا علمه ونحن بيته وذريته في منازلنا نزل الوحي ومن عندنا خرج العلم اليهم أفيرون أنهم علموا واهتدوا وجهلنا نحن وضللنا. ان هذا لمحال "العمل مع المؤمنين بالبشارة بالمهدى إجمالا" و هناك من يؤمن بظهور المهدي كما جاءت به الرواية في كتب حديث يعتقد بصحة صدورها عن النبي المنافقة ويتوقف عند هذا الحد دون ان يطبق هذا الحديث على شخص معين وإنما يعتقد ان المهدي هو عدة من الله لنبيه وعده أن يجعله مهديا من ولده من فاطمة من ولد الحسين لم يسمه بعينه ولم يوقت زمانه وإذا ما حان وقت ظهوره بعلامات مذكورة في الحديث كركود الشمس والخسف بالبيداء والصيحة في السماء باسم المهدي فانه سيكون عندئذ من أنصاره.

ان هذا القطاع من الناس يمثل الكثرة الكاثرة من أهل ألقبله لان كتب الحديث الستة التي يأخذ هما أهل السنة وكتب الحديث الأربعة التي يأخذ هما الأمامية من الشيعه تعطى هذا القدر من البشارة وان استفاضت كتب الأمامية في ذكر المهدي وصفته ووقت مولده وغيبته وعلائم ظهوره الحتمية ، استفاضة أكثر من غيرها. وعلى الداعي إلى هذا الأمر أن يقف عند هذا الحد المشترك ويعمل جاهدا" على إحياءه في نفوس أخوانه وإذا ما استأنس من بعضهم الرشد والقبول القبي فعليه أن يوضح العلامات الحتمية التي تسبق الظهور وخاصة" الصيحة في السماء باسم المهدي وركود الشمس والخسف بالبيداء وقتل النفس الزكية في ألمدينه كما جاءت به الرواية الصحيحة وان من ظهر في سالف الأيام وتسمى بالمهدي ممن انتسب الى ذرية آل محمد في الجزيرة والمغرب والسودان ومصر ظنا من كل واحد منهم بأنه المهدي الذي جاءت به الرواية قد أثبتت الإحداث خطأ من تأول تلك الأحاديث كل واحد منهم بأنه المهدي وانه اخد بعموم الرويات دون الروايات التفصيلية التي رواها آل بيت اليم عن العلائم المحتومة السابقة لظهور مهدي آل محمد. وان وقت المهدي المذكور في الروايه مقرون بتلك العلامات المحتومة والله العالم.

وعلى الداعي مع هذا النمط من أهل القبلة التعاون معهم في كل المجالات المشـــتركة في الســراء والضراء وإسداء النصيحة لهم بان يذكروهم بان المنتظر المهدي قبل ظهوره عليه ان يستن بسنة أحداده من آل البيت ويأخذ بفقههم وسيرتهم ويقتدي بهم بإقامة الفروض من صلاة وزكاة وصوم وحج وان يحبوا ويوالوا من يوالون فيتمســكوا امتثالاً لوصية النبي المسلم وصى المرسلين على بن أبي طالب منهم معالم دينهم ويتخلقون باخلاقهم امتثالاً بقول امير المؤمنين ووصى المرسلين على بن أبي طالب يوم خطب الناس على منبر الكوفة في وصفه لهذه الفترة: اللهم انه لابد لله من حجج في ارضك حجة بعــد حجة على خلقك يهدو لهم الى دينك ويعلمو لهم علمك كي لا يتفرق أتباع أوليائك ظاهرا غير مطاع أو متكتم يترقب إن غاب عن الناس شـخصهم في حال هدنتهم فلم يغب عنهم قديم مبثوث علمهم و آدابهم في قلوب المؤمنين مثبته فهم بها عاملون.

#### پىنوشت

٣. الكليني: كتاب الاصول من الكافي ج.٤. القران الكريم.

٥. راجّع الهيثميٰ: مجمع الزوائد ٢٦١/٩-٥.

٦. القران الكريم: الاحزاب، ٣٣.

يراجع لدراسة هذا المصطلح كتاب الكافي للكليني: كتاب الحجة باب الغيبة إذ ان هناك مصطلحات جديرة بالنظر